
AAM, 32 (2025)



AL-ANDALUS MAGREB  

 

 

 

 

La revista Al-Andalus Magreb (AAM) (ISSN: 2660-7697) es una revista científica de la 
Universidad de Cádiz. Es una publicación digital en acceso abierto orientada a la difusión 
de las últimas investigaciones sobre el mundo arabo-islámico con un enfoque 
multidisciplinar.

Consejo Editorial
Directora: Ana María Cabo González, Universidad de Sevilla
Secretaria: Carmen Garratón Mateu, Universidad de Granada
Editor: Joaquín Bustamante Costa, Universidad de Cádiz
Co-editora: Gracia López Anguita, Universidad de Sevilla 
Secretaria de redacción: Rocío Ramírez Cultrera, Universidad de Cádiz 

Vocales
Maravillas Aguiar Aguilar, Universidad de La Laguna, España
Mercedes Aragón Huerta, Universidad de Cádiz, España
Ahmed Bourhalla, Universidad Mohammed V de Rabat, Marruecos
Nuria de Castilla, Ecole Pratique des Hautes Études de París, Francia 
Ignacio Ferrando Frutos, Universidad de Cádiz, España
Omar Salawdeh, Universidad Nacional de Singapur, República de Singapur

       Juan Manuel Uruburu Colsa, Universidad de Sevilla, España

Consejo Asesor
Allaoua Amara, Universidad Emir Abd El Kader (Constantina, Argelia)
Mostafa Ammadi, Universidad Abdelmalek Essaadi (Tetuán, Marruecos) 
Abdellah Bounfour, INALCO (París, Francia)
Dominique Caubet, INALCO (Paris, France)
Cristina de la Puente González, CSIC (Madrid, España)
Jean-Charles Ducene, Ecole Pratique des Hautes Études (París, Francia) 
Maribel Fierro, CSIC (Madrid, España)
Miquel Forcada Nogués, Universidad de Barcelona (Barcelona, España) 
María Dolores López Enamorado, Universidad de Sevilla (Sevilla, España) 
Juan Martos Quesada, Universidad Complutense de Madrid (Madrid, 
España)
Christine Mazzoli-Guintard, Universidad de Nantes (Francia)
Juan Pedro Monferrer Salas, Universidad de Córdoba (Córdoba, España)
Kaj Öhrnberg, Universidad de Helsinki (Finlandia)

Fátima Roldán Castro, Universidad de Sevilla (Sevilla, España)

María Jesús Viguera Molins, Real Academia de la Historia (Madrid, España)



- I - 

SUMARIO 

 

SECCIÓN MONOGRÁFICA 

MOUSTAOUI, Adil y GINTSBURG, Sarali: Presentación: Del habla a la 
pantalla: nuevas prácticas en árabe marroquí ....................................  1-3 

MICHALSKI, Marcin: Árabe marroquí escrito en internet: tipos de 
variación y niveles de regularidad .......................................................  5-30 

MOSCOSO GARCÍA, Francisco: nuevas propuestas para la estandarización 
de la escritura en árabe marroquí: El Principito, un diccionario de 
definiciones en árabe marroquí, un diario y el Nuevo Testamento ......  31-46 

EL HACHIMI, Asmae: Nueva práctica del árabe marroquí en las redes 
sociales .................................................................................................  47-72 

BEDRA, Sanae: Rasgos lingüísticos y construcciones sintácticas utilizados 
por los hablantes de ghiyati en las redes sociales ................................  73-96 

LOTFI, Mohamed: Características lingüísticas del discurso de los 
vendedores en línea en Marruecos .......................................................  97-115 

EL KHOMSSI, Rajae: El árabe marroquí conectado: fusión de lenguas en la 
era de las redes sociales .......................................................................  117-138 

 

ARTÍCULOS 

TUAMA HALABI, Ahmad: Conceptos estéticos en al-Ghazali (en árabe) ..........  139-155 

MAZZOLI-GUINTARD, Christine: Las ciudades del emirato nazarí y tres 
décadas de historiografía: miradas desde la historia urbana ..............  157-195  

ARIGITA MAZA, Elena: Arquitectura religiosa y agencia musulmana: 
estudio de caso de la mezquita de Correo Viejo en Granada ..............  197-213 

PELÁEZ ROVIRA et al.: Negociando el exilio: una carta árabe inédita de 
Boabdil previa a su partida (1493) ......................................................  215-241 

 

SECCIÓN MONOGRÁFICA II 

BASALLOTE MARÍN, Antonio: Presentación: La (nueva) emergencia de la 
cuestión palestina: un enfoque multidisciplinar ...................................  243-246 

RAMOS TOLOSA, Jorge: Colonialismo de asentamiento sionista, Nakba 
palestina y genocidio de Gaza: ¿el principio del fin del régimen 
israelí? ..................................................................................................  247-263 

ABUAITA, Lora y HINDI MEDIAVILLA, Nadia: El movimiento de mujeres 
palestinas entre el nacionalismo anticolonial y la ongización .............  265-282 



- II - 

CHECA HIDALGO, Diego: La academia española frente al genocidio en 
Gaza ......................................................................................................  283-305 

HABBOOB MARTOS, Belén: La población refugiada palestina en El 
Líbano. El derecho al retorno y sus limitaciones .................................  307-327 

 

RESEÑAS 

AMRI, Nelly, Sur les pas des maîtres. Entre Orient et Occident musulmans. 
L’Ifriqiya au cœur des échanges soufis (IIIe/IXe-Xe/XVIe siècle), 
Sousse, Contraste Éditions, Collection “Itinéraires soufis”, 2023, 363 
págs. ISBN: 978-997-38-7888-5 (MEOUAK, Mohamed) ...................  329-331 

COJANU, Bogdan Eduard, La pragmatique dans la didactique de l’arabe 
langue étrangère, Bucareşti, Editura Universităţii din Bucareşti, 2024, 
224 pags. ISBN: 978-606-16-1517-9 (LOMBEZZI, Letizia) ..............  333-335 

TORRES DÍAZ, Olga (ed.), Traducción, estética y diálogo interreligioso, 
Sevilla, Editorial Universidad de Sevilla, 2023 (Colección Estudios 
Árabo-Islámicos de Almonaster la Real, n.º 23), 208 págs. ISBN: 978-
84-472-2515-6 (MONTORO VÏLCHEZ, Julia) ...................................  337-339 

 

NOTAS Y COMENTARIOS 

QUINTANA, Pablo Gabriel:  Dos episodios diplomáticos en el Tārīḫ iftitāḥ 
al-Andalus de Ibn al-Qūṭiyya ................................................................  341-345 



- III - 

SUMMARY 

 

MONOGRAPHIC SECTION 

MOUSTAOUI, Adil y GINTSBURG, Sarali: Presentation: From speech to 
screen: new practices in Moroccan Arabic ..........................................  1-3 

MICHALSKI, Marcin: Written Moroccan Arabic on the internet: types of 
variation and levels of regularity .........................................................  5-30 

MOSCOSO GARCÍA, Francisco: New proposals for the standardisation of 
Moroccan Arabic writing: The Little Prince, a dictionary of 
definitions in Moroccan Arabic, a diary, and the New Testament .......  31-46 

EL HACHIMI, Asmae:   New practice of Moroccan Arabic on social 
networks  ...............................................................................................  47-72 

BEDRA, Sanae: Linguistic features and syntactic constructions employed by 
ghiyatis speakers on social networks ....................................................  73-96 

LOTFI, Mohamed:  Linguistic variation in e-commerce discourse in Morocco
 ..............................................................................................................  97-115 

EL KHOMSSI, Rajae: Connected Moroccan Arabic: language fusion in the 
era of social media ................................................................................  117-138 

 

ARTICLES 

TUAMA HALABI, Ahmad: Aesthetic concepts in al-Ghazali’s thought ..............  139-155 

MAZZOLI-GUINTARD, Christine: The cities of the Nasrid emirate and 
three decades of historiography: views from the perspective of urban 
history ...................................................................................................  157-195  

ARIGITA MAZA, Elena: Religious architecture and Muslim agency: a case 
study of the Correo Viejo mosque in Granada .....................................  197-213 

PELÁEZ ROVIRA et al.: Negotiating exile: an unpublished Arabic letter of 
Boabdil before his departure (1493) ....................................................  215-241 

 

MONOGRAPHIC SECTION II 

BASALLOTE MARÍN, Antonio: Presentation: The (re-)emergence of the 
Palestinian question: a multidisciplinary approach .............................  243-246 

RAMOS TOLOSA, Jorge: Zionist settler colonialism, Palestinian Nakba and 
Gaza genocide: the beginning of the end of the Israeli regime? ..........  247-263 

ABUAITA, Lora y HINDI MEDIAVILLA, Nadia: The Palestinian women's 
movement between anticolonial nationalism and ngoization ...............  265-282 



- IV - 

CHECA HIDALGO, Diego: The Spanish academy facing the genocide in 
Gaza ......................................................................................................  283-305 

HABBOOB MARTOS, Belén: The Palestinian refugee population in 
Lebanon. The right of return and its limitations ...................................  307-327 

 

REVIEWS 

AMRI, Nelly, Sur les pas des maîtres. Entre Orient et Occident musulmans. 
L’Ifriqiya au cœur des échanges soufis (IIIe/IXe-Xe/XVIe siècle), 
Sousse, Contraste Éditions, Collection “Itinéraires soufis”, 2023, 363 
págs. ISBN: 978-997-38-7888-5 (MEOUAK, Mohamed) ...................  329-331 

COJANU, Bogdan Eduard, La pragmatique dans la didactique de l’arabe 
langue étrangère, Bucareşti, Editura Universităţii din Bucareşti, 2024, 
224 pags. ISBN: 978-606-16-1517-9 (LOMBEZZI, Letizia) ..............  333-335 

TORRES DÍAZ, Olga (ed.), Traducción, estética y diálogo interreligioso, 
Sevilla, Editorial Universidad de Sevilla, 2023 (Colección Estudios 
Árabo-Islámicos de Almonaster la Real, n.º 23), 208 págs. ISBN: 978-
84-472-2515-6 (MONTORO VÏLCHEZ, Julia) ...................................  337-339 

 

NOTES AND COMMENTS 

QUINTANA, Pablo Gabriel:  Two diplomatic episodes in the Tārīḫ iftitāḥ al-
Andalus by Ibn al-Qūṭiyya ....................................................................  341-345 

 

 

  



- V - 

 

 الفهرس

 مونوغرافيقسم  

MOUSTAOUI, Adil y GINTSBURG, Sarali: الشاشة إلى الكلام من :
 1-3  ......................................... المغربية العربية اللغة في جديدة ممارسات

MICHALSKI, Marcin :  البدائلالعربية المغربية الدارجة المكتوبة في الإنترنت: أنواع 

 5-30  ............................................................ ودرجات الانتظام

 :MOSCOSO GARCÍA, Francisco  اقتراحات جديدة لتوحيد كتابة العربيّة المغربيّة: الأمير

 31-46  ................... تعريفات بالعربيّة المغربيّة، يوميّات والعهد الجديدالصغير، قاموس 

EL HACHIMI, Asmae :  التواصل شبكات على المغربية للدارجة جديدة ممارسة 
 47-72  ................................................................. الاجتماعي

BEDRA, Sanae : شبكات على غياثة يستخدمها التي النحوية والتراكيب اللغوية السمات 
 73-96  ......................................................... الاجتماعي التواصل

LOTFI,  Mohamed : 97-115  ......... المغرب في الإنترنت عبر الباعة لخطاب اللغوية الخصائص 

EL KHOMSSI, Rajae : التواصل وسائل عصر في اللغات اندماج: المتصلة المغربية الدارجة 
  117-138  ................................................................. الاجتماعي

 

 مقالات

TUAMA HALABI, Ahmad : 139-155  ........................... الغزالي لدى جمالية مفاهيم 

MAZZOLI-GUINTARD, Christine : التأريخ من عقود وثلاثة النصرية الإمارة مدن :
  157-195  .................................................... الحضري التأريخ من رؤى

ARIGITA MAZA, Elena : دراسة حالة مسجد كوريو  والفاعلية الإسلامية:  العمارة الدينية

 197-213  ............................................................ في غرناطةفيخو 



- VI - 

:PELÁEZ ROVIRA et al. لبوابديل قبلمنشورة  رسالة عربية غير :التفاوض على المنفى 
 215-241  .............................................................. ١٤٩٣ رحيله

 ʬنيقسم مونوغرافي 

BASALLOTE MARÍN, Antonio:  ُمتعددةُ  مقاربةٌ : الفلسطينية المسألةِ  الظهور 
 243-246  ................................................................. التخصّصات

RAMOS TOLOSA, Jorge دة الفلسطينية والنكبة الصهيوني الاستيطاني الاستعمارʪوإ 
 247-263  .......................................... الإسرائيلي؟ للنظام النهاية بداية: غزة

 ABUAITA, Lora y HINDI MEDIAVILLA, Nadia  : الفلسطينية النسوية الحركة 
 265-282  ....................................... والأنجزة للاستعمار المناهضة القومية بين

CHECA HIDALGO, Diego :  283-305  .......... غزة في الجماعية الإبادة تواجه الإسبانية الأكاديمية 

HABBOOB MARTOS, Belén : 30-327  .. وقيوده العودة وحق لبنان في الفلسطينيون اللاجئون 

 

 مقالات نقدية

AMRI, Nelly, Sur les pas des maîtres. Entre Orient et Occident musulmans. 
L’Ifriqiya au cœur des échanges soufis (IIIe/IXe-Xe/XVIe siècle), 
Sousse, Contraste Éditions, Collection “Itinéraires soufis”, 2023, 363 
págs. ISBN: 978-997-38-7888-5 (MEOUAK, Mohamed) ...................  329-331 

COJANU, Bogdan Eduard, La pragmatique dans la didactique de l’arabe 
langue étrangère, Bucareşti, Editura Universităţii din Bucareşti, 2024, 
224 pags. ISBN: 978-606-16-1517-9 (LOMBEZZI, Letizia) ..............  333-335 

TORRES DÍAZ, Olga (ed.), Traducción, estética y diálogo interreligioso, 
Sevilla, Editorial Universidad de Sevilla, 2023 (Colección Estudios 
Árabo-Islámicos de Almonaster la Real, n.º 23), 208 págs. ISBN: 978-
84-472-2515-6 (MONTORO VÏLCHEZ, Julia) ...................................  337-339 

 

 وتعليقات ملاحظات

QUINTANA, Pablo Gabriel : ريخ في دبلوماسيتان حلقتانʫ لابن الاندلس افتتاح 
 341-345  .................................................................... القوطية

  



- VII - 

SOMMAIRE 

 

SECTION MONOGRAPHIQUE 

MOUSTAOUI, Adil y GINTSBURG, Sarali: Présentation : Du parlé á 
l’écran : nouvelles pratiques en arabe marocain .................................  1-3 

MICHALSKI, Marcin: L'arabe marocain écrit sur Internet : types de 
variation et niveaux de régularité .........................................................  5-30 

MOSCOSO GARCÍA, Francisco: Nouvelles propositions pour la 
normalisation de l'écriture en arabe marocain : Le Petit Prince, un 
dictionnaire de définitions en arabe marocain, un journal intime et le 
Nouveau Testament ...............................................................................  31-46 

EL HACHIMI, Asmae: Nouvelle pratique de l’arabe marocain sur les 
réseaux sociaux  ....................................................................................  47-72 

BEDRA, Sanae: Les traits linguistiques et les constructions syntaxiques 
employés par les locuteurs ghiyatis sur les réseaux sociaux ................  73-96 

LOTFI, Mohamed:  La variation linguistique dans le discours du e-commerce 
au Maroc ...............................................................................................  97-115 

EL KHOMSSI, Rajae: L’arabe marocain connecté : fusion des langues à 
l’ère des réseaux sociaux ......................................................................  117-138 

 

ARTICLES 

TUAMA HALABI, Ahmad: Concepts esthétiques chez al-Ghazali......................  139-155 

MAZZOLI-GUINTARD, Christine: Les villes de l'émirat nasride et trois 
décennies d'historiographie : regards depuis l'histoire urbain ............  157-195  

ARIGITA MAZA, Elena: Architecture religieuse et agence musulmane : 
étude de cas de la mosquée de Correo Viejo à Granada .....................  197-213 

PELÁEZ ROVIRA et al.: Négocier l'exil : une lettre arabe inédite de Boabdil 
avant son départ (1493) ........................................................................  215-241 

 

SECTION MONOGRAPHIQUE II 

BASALLOTE MARÍN, Antonio: La (nouvelle) urgence de la question 
palestinienne : une approche multidisciplinaire ..................................  243-246 

RAMOS TOLOSA, Jorge: Colonialisme sioniste, Nakba palestinienne et 
génocide à Gaza : le début de la fin du régime israélien ? ..................  247-263 

ABUAITA, Lora y HINDI MEDIAVILLA, Nadia: Le mouvement des 
femmes palestiniennes entre nationalisme anticolonial et ongisatio ...  265-282 



- VIII - 

CHECA HIDALGO, Diego: L'académie espagnole face au génocide à Gaza 283-305 

HABBOOB MARTOS, Belén: La population réfugiée palestinienne au 
Liban. Le droit au retour et ses limites .................................................  307-327 

 

AVIS 

AMRI, Nelly, Sur les pas des maîtres. Entre Orient et Occident musulmans. 
L’Ifriqiya au cœur des échanges soufis (IIIe/IXe-Xe/XVIe siècle), 
Sousse, Contraste Éditions, Collection “Itinéraires soufis”, 2023, 363 
págs. ISBN: 978-997-38-7888-5 (MEOUAK, Mohamed) ...................  329-331 

COJANU, Bogdan Eduard, La pragmatique dans la didactique de l’arabe 
langue étrangère, Bucareşti, Editura Universităţii din Bucareşti, 2024, 
224 pags. ISBN: 978-606-16-1517-9 (LOMBEZZI, Letizia) ..............  333-335 

TORRES DÍAZ, Olga (ed.), Traducción, estética y diálogo interreligioso, 
Sevilla, Editorial Universidad de Sevilla, 2023 (Colección Estudios 
Árabo-Islámicos de Almonaster la Real, n.º 23), 208 págs. ISBN: 978-
84-472-2515-6 (MONTORO VÏLCHEZ, Julia) ...................................  337-339 

 

NOTES ET COMMENTAIRES 

QUINTANA, Pablo Gabriel:  Deux épisodes diplomatiques dans le Tārīḫ 
iftitāḥ al-Andalus d'Ibn al-Qūṭiyya .......................................................  341-345 

 

 



AAM 32 (2025) 1-3 

 
 
 
 

SECCIÓN MONOGRÁFICA  
 

 

 

 

 

DEL HABLA A LA PANTALLA: NUEVAS PRÁCTICAS EN ÁRABE MARROQUÍ 

 

FROM SPOKEN TO SCREEN: NEW PRACTICES IN MOROCCAN ARABIC 

 

 من الكلام إلى الشاشة: ممارسات جديدة في اللغة العربية المغربية
 

 

Adil Moustaoui Srhir*  

Universidad Complutense de Madrid 

 

Sarali Gintsburg** 

Instituto de Lenguas y Culturas del Mediterráneo y Oriente Próximo, CSIC. 

 

 

 

Recibido: 06/06/2025   Aceptado: 24/09/2025 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 1-3 

 

 

0. Introducción 

Con la extensión de la comunicación digital en una era de redes, asistimos a una 

comunicación mediada por la web que cambia rápidamente y que implica una gran variedad de 

prácticas lingüísticas, discursos, audiencias, propósitos comunicativos, modos y medios. De 

hecho, la tecnología digital ha transformado la forma en que concebimos la comunicación, las 

lenguas y las variedades lingüísticas proporcionando de este modo para las nuevas generaciones 

nuevas oportunidades de uso de recursos multilingües, multimodales y creación de nuevos 

discursos. Durante la última década en Marruecos, la expansión del uso del árabe marroquí 

(AM) en los canales de televisión nacionales y en la comunicación mediada por ordenador ha 

ido acompañada de un uso intensivo en redes sociales como Facebook, YouTube, TikTok e 

Instagram, así como en otras plataformas virtuales. Todas estas dinámicas desencadenan 

cambios lingüísticos, sociales, políticos e identitarios que necesitan ser explorados y analizados. 

Este tipo de cambio sociolingüístico requiere una investigación que supere la brecha entre lo 

macro y lo micro, abordando la complejidad, la diversidad, la multiplicidad y el multilingüismo 

en Marruecos.  

 
*  E-mail: adilmous@ucm.es. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0770-943X 

**  E-mail: sarali.gintsburg@cchs.csic.es. ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2962-9534  

mailto:adilmous@ucm.es
https://orcid.org/0000-0002-0770-943X
mailto:sarali.gintsburg@cchs.csic.es
https://orcid.org/0000-0003-2962-9534


2 ADIL MOUSTAOUI SRHIR & SARALI GINTSBURG 

 

AAM 32 (2025) 1-3 

Partiendo de esta breve contextualización, creemos que la academia debe prestar especial 

atención a las complejidades de la escritura y el discurso digital y sus implicaciones en la 

construcción discursiva de las lenguas locales, especialmente el AM y su intersección con otras 

categorías como la identidad, el género y la clase social. Asimismo, el cambio lingüístico que 

está teniendo lugar en la esfera comunicativa y en el espacio digital no solo refleja la pluralidad 

y complejidad social y cultural en el seno de la sociedad marroquí, sino que también tiene 

importantes implicaciones en términos de accesibilidad, inclusión y reconocimiento. 

Especialmente en esta era digital, el AM ha ganado una presencia significativa en el panorama 

mediático, reflejando un cambio más amplio hacia la aceptación de las realidades lingüísticas 

y sociales de la comunicación cotidiana en Marruecos. Y una de las razones clave de este 

creciente protagonismo del dariya en las plataformas digitales es justo su capacidad para 

conectar con una audiencia más extensa de manera más personal y cercana. Al utilizar dariya 

como lingua franca, los medios de comunicación y lo/as creadores de contenido pueden 

comunicarse directamente con todas las capas de la sociedad marroquí, superando las barreras 

impuestas por el árabe estándar o por el francés, que a menudo están vinculados con las élites, 

determinadas clases sociales y determinada economía e industria.  

Este monográfico recoge trabajos e investigaciones presentados en la VIII edición del 

Congreso Internacional sobre el Árabe Marroquí: Árabe marroquí: nuevas generaciones y 

nuevas prácticas en la era digital, que tuvo lugar el 25 y 26 de abril de 2024 en el Instituto 

Cultura y Sociedad de la Universidad de Navarra. El monográfico se centra en los avances, 

enfoques y tendencias emergentes en estudio del AM, su escritura, estandarización, uso y 

enseñanza en la era digital y sus espacios. La temática de este monográfico trata de responder 

a las siguientes preguntas: ¿Cómo pueden gestionarse y capitalizarse las lenguas y las 

variedades en los entornos tradicional y digital y qué ideologías están implicadas? ¿Cómo se 

pueden aunar diferentes necesidades comunicativas y propiamente lingüísticas en el entorno 

digital? ¿Cómo transforma el entorno digital las prácticas lingüísticas y discursivas? ¿Y qué 

subjetividades etnolingüísticas, políticas y sociales surgen en la nueva comunicación digital en 

AM? ¿Qué herramientas y recursos se proponen para la escritura en AM y qué métodos de 

aprendizaje/enseñanza del AM se requieren en el contexto actual? Para ello, académico/as e 

investigadore/as de distintos países contribuirán con sus trabajos académicos sobre el impacto 

de la tecnología de la era digital en las nuevas prácticas lingüísticas en AM. Los artículos que 

componen este monográfico combinan también teorías, enfoques y metodologías de la 

lingüística aplicada, la sociolingüística, el aprendizaje/enseñanza de lenguas o la Comunicación 

Mediada por Ordenador. 

1. Michalski 

El primer artículo a cargo de Marcin Michalski examina los tipos de variación en el AM 

y los grados de estabilidad, centrándose especialmente en los textos escritos en Internet. Entre 

las muchas cuestiones que surgen en torno a este tema, el artículo aborda las siguientes: ¿Qué 

tipos de variación afectan a qué tipos de textos? ¿Dónde se puede esperar encontrar el mayor 

grado de estabilidad o regularidad, y cómo mediante el análisis de textos reales se confirmarían 

estas presuposiciones o no? ¿Cómo se compara la práctica de escritura en AM en alfabeto árabe 

en el espacio digital con uso estudiado y contrastado en los textos literarios impresos? 

 

2. Moscoso 

El artículo de Francisco Moscoso presenta una propuesta de estandarización del árabe 

marroquí a partir de cuatro obras escritas en esta variedad: El principito, un diccionario de 

definiciones, una autobiografía y el Nuevo Testamento. A partir de un análisis centrado en los 

conceptos de patrón de “donación-orientativa” y “donación-desafiante”, Moscoso reflexiona 



3 MONOGRÁFICO «DEL HABLA A LA PANTALLA: NUEVAS PRÁCTICAS EN ÁRABE MARROQUÍ».  

 

AAM 32 (2025) 1-3 

sobre cuál de las dos opciones sería la más apropiada para una posible estandarización del árabe 

marroquí. 

3. Hachimi 

La contribución de Asmae El Hachimi ofrece un análisis de las nuevas prácticas de 

escritura en AM teniendo en cuenta que suele representarse generalmente con nuevas formas 

de escritura en la comunicación digital. A partir de un corpus estudiado, la autora observa cómo 

los jóvenes hablantes e interlocutores marroquíes adoptan del francés la manera de redactar 

mensajes en AM. El análisis pone énfasis en varios casos de alternancia de códigos (intra-

frástica e inter-frástica) y destaca cómo los hablantes mezclan el francés con el AM para ahorrar 

espacio y suplir falta del léxico en una de las dos lenguas usadas. 

 

4. Bedra 

El artículo de Sanae Bedra examina los rasgos lingüísticos y las construcciones sintácticas 

empleadas por los hablantes ghiyatis. Ghiata es una tribu amazige zeneta que, en la actualidad, 

está fuertemente arabizada. El estudio analiza sus intercambios a través de las redes sociales 

digitales. El análisis de Sanae concluye que estas plataformas permiten la transición del habla 

ghiyati de la oralidad a una escritura espontánea que combina las grafías latina y árabe en los 

comentarios y conversaciones entre los hablantes. 

 

5. Lotfi 

El estudio presentado por Mohamed Lotfi en su artículo se enmarca en el ámbito de la 

sociolingüística y los estudios del discurso y busca analizar y describir el discurso utilizado por 

los vendedores en línea en Marruecos. Los resultados del análisis de Lotfi muestran cómo los 

vendedores se ven obligados a adaptar su discurso para atraer a un amplio segmento de posibles 

clientes, empleando diversas estrategias creativas, como la variación suprasegmental o el uso 

de neologismos. 

 

6. Khomssi 

Por último, el artículo de Rajae El Khomssi pone el foco en una de las características más 

destacadas de la comunicación en las redes sociales, a saber, su hibridismo lingüístico. El 

análisis de El Khomssi también muestra cómo los creadores de contenido integran con 

frecuencia elementos lingüísticos prestados del francés y de otras lenguas para adaptarse a un 

entorno digital globalizado, complejo y multilingüe. De este modo, con esta práctica el/la 

creador/a de contenido contribuye a reforzar la visibilidad del AM y su contexto cultural a 

escala global.  





AAM 32 (2025) 5-30 

 

 

 

 

 

WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET: 

TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

ÁRABE MARROQUÍ ESCRITO EN INTERNET: 

TIPOS DE VARIACIÓN Y NIVELES DE REGULARIDAD 

 

ودرجات الانتظام   البدائلالعربية المغربية الدارجة المكتوبة في الإنترنت: أنواع    
 
 

Marcin Michalski 

Universidad Adam Mickiewicz en Poznań 

 

 

Recibido: 12/04/2025  Aceptado: 22/10/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 5-30 

 

 
Abstract:  For some time, Moroccan Arabic has been more and more extensively used in writing in various 

areas of the Internet: whether by ordinary Internet users, more or less amateur authors of expository texts aimed at 

the general public (the Wikipedia) or by journalists. Since Written Moroccan Arabic has no orthography, i.e. a 

generally accepted spelling standard, variation affecting a considerable number of forms is one its conspicuous 

features.  

The aim of the present study is to discuss certain graphic phenomena related to writing Moroccan Arabic in 

Arabic script manifesting themselves in three text genres: readers’ comments (on a major Moroccan news 

platform), articles in the Moroccan Wikipedia, and journalistic texts (in a popular online newspaper). To this 

purpose, a theoretical and methodological apparatus is proposed which includes, beside other notions, the concept 

of variation, understood as a relation between graphic words (variants) which have the same meaning and 

pronunciation but different graphies. Three basic types of variation are distinguished: (i) qualitative (the difference 

between the variants consists in each of them containing a different graph – or different graphs – in the same 

position), (ii) quantitative (the differentiating element is a graph present in one form and absent from the other), 

and (iii) linear (the differentiating element is a space). 

The results of the study show that the graphy of texts written in Moroccan Arabic on the Internet differs in 

certain respects from that of printed literary texts, although some shared features can also be identified. The 

analysis also reveals that the three genres under examination differ from each other in terms of the occurrence of 

certain graphic phenomena, even though sometimes the differences are more a matter of frequency than clear-cut 

division. Finally, the levels of stability, or regularity, of particular genres vary, sometimes contrary to initial 

expectations.  

Key words: Moroccan Arabic, Written Moroccan Arabic, Written Darija, Arabic graphy, Arabic script, 

Internet Arabic 

 

Resumen: Desde hace algún tiempo, el árabe marroquí se utiliza cada vez más por escrito en diversas áreas 

de Internet: tanto por los usuarios comunes o aficionados que crean varios textos expositivos dirigidos al público 

general (como en Wikipedia), como por periodistas. Dado que el árabe marroquí escrito no cuenta con una 

ortografía, es decir, una norma de escritura generalmente aceptada, una de sus características más notorias es la 

variación que afecta a un número considerable de formas. 

 
  Email: mmich@amu.edu.pl. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4550-905X 

mailto:mmich@amu.edu.pl
https://orcid.org/0000-0002-4550-905X


6 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

El objetivo del presente estudio es analizar ciertos fenómenos gráficos relacionados con la escritura del árabe 

marroquí en alfabeto árabe que se manifiestan en los tres géneros textuales siguientes: comentarios de lectores (en 

una importante plataforma de noticias marroquí), artículos en la versión marroquí de la Wikipedia y textos 

periodísticos (en un popular diario digital). Con este objetivo, se propone un aparato teórico y metodológico que 

incluye, entre otras nociones, el concepto de variación, entendida como la relación entre palabras gráficas 

(variantes) que tienen el mismo significado y pronunciación, pero diferente representación gráfica. Se distinguen 

tres tipos básicos de variación: (i) cualitativa (la diferencia entre las variantes consiste en que cada una contiene 

un grafema distinto – o grafemas distintos – en la misma posición), (ii) cuantitativa (el elemento diferenciador es 

un grafema presente en una forma y ausente en la otra), y (iii) lineal (el elemento diferenciador es un espacio). 

Los resultados del estudio muestran que la representación gráfica de textos escritos en árabe marroquí en 

Internet difiere en ciertos aspectos de la de los textos literarios impresos, aunque también se pueden identificar 

características compartidas. El análisis revela, además, que los tres géneros examinados difieren entre sí en cuanto 

a la aparición de ciertos fenómenos gráficos, aunque en ocasiones las diferencias son de carácter estadístico y no 

absoluto. Se observa también que el nivel de regularidad varía según el género, a veces de manera contraria a lo 

que se podría esperar inicialmente. 

Palabras-clave: Árabe marroquí, árabe marroquí escrito, dariya escrita, escritura árabe, alfabeto árabe, árabe 

en Internet. 

 

منذ فترة أصبحت العربية المغربية الدارجة تُستخدم بشكل متزايد في الكتابة في مختلف فضاءات الإنترنت، سواء من قبل المستخدمين الملخص:  
لمغربية المكتوبة  ن الدارجة ا العاديين، أو من قبل الهواة المؤل ِّفين لنصوص وصْفيَّة موجَّهة إلى الجمهور العام )كما في ويكيبيديا(، أو من قبل الصحفيين. وبما أ

 ليست لها قواعد إملائية معترف بها بشكل عام، فإن وجود البدائل الكتابية في عدد كبير من الحالات يعُد  من أبرز سماتها. 
الزوَّار   يناقش هذا البحث بعض الظواهر الشكلية المرتبطة بكتابة الدارجة المغربية بالحرف العربي كما تظهر في ثلاثة أنواع من النصوص: تعليقات

ري ومنهجي )على منصة إخبارية مغربية كبرى(، ومقالات في ويكيبيديا المغربية، ونصوص صحفية )في صحيفة إلكترونية شهيرة(. يقُترح فيه إطار نظ
نها في  يشمل، إلى جانب مفاهيم أخرى، مفهوم البديل الكتابي والذي يعني كلمة مكتوبة تشارك كلمة مكتوبة أخرى كلا  من المعنى والنطق وتختلف م

تخدام حرفين مختلفين في نفس  ( البديل النوعي )حيث يتم التمييز بين بديلَين بفضل اس 1شكلها الكتابي. هناك ثلاثة أنواع أساسية من البدائل الكتابية: )
( البديل المعتمِّد على الفصل 3( البديل الكمي )حيث يكون العنصر الممي ِّز هو وجود حرف في بديل وغيابه في الآخر(، ) 2الموضع في كل منهما(، )

نترنت تختلف من  والوصل )العنصر الممي ِّز هو وجود مسافة في بديل و غيابها في الآخر(. تُظهر نتائج البحث أن كتابة اللنصوص بالدارجة المغربية على الإ
عض السمات المشتركة. كما كشف الدراسة عن  حيث بعض الخصائص عن تلك التي تمارَس في النصوص الأدبية المنشورة في صيغة الكتاب، مع وجود ب

ختلاف يظهر بمثابة كثرة أو قلة استعمال صيغة معي نة  ولا  اختلاف الأنواع الثلاثة من النصوص فيما يتعلق بوجود بعض الظواهر الكتابية، ولو أن هذا الا
توقُّعات وجودها أو غيابها بشكل مطلق. يلاحَظ كذلك أن كلَّ نوع من النصوص التي تمت دراستها مختلف من حيث درجة الانتظام، أحيانًا على عكس ال

 الأولية. 
 الدارجة المغربية، الدارجة المغربية المكتوبة، الدارجة المكتوبة، التمثيل الخطي بالعربية، الحرف العربي، العربية على الإنترنت. الكلمات المفتاحية: 

 

 

1. Introduction 

The term Written Moroccan Arabic (henceforth WMA) refers to a phenomenon that has 

been drawing increasing interest on the part of Arabists in the recent years. In the present study, 

it is understood, more specifically, as (particular varieties of) Moroccan Arabic (henceforth 

MA) used in writing, in contradistinction to speech, in Arabic script.(1) The recent surge in the 

use of WMA is owed, in part, to the change of attitudes towards MA, as opposed to Standard 

Arabic (henceforth SA), with the new generations viewing more favourably the use of the 

former in writing as a more natural mode of expression, with its promotion by some cultural 

figures and its recognition on the State level through Article 5 of the Moroccan Constitution of 

2011 stipulating that the State acts to protect “the dialects and cultural expressions” used in 

Morocco. Partly, it has been facilitated by the emergence of new communication technologies 

such as the Internet with the social networking services, blogs, forums, etc. as well as various 

personal messaging systems.  

 
(1)  Systems used for writing varieties of Arabic based on Latin script, which do not concern us here, have various 

names, e.g. Arabizi, Arabish, Arabic chat alphabet. In the particular case of MA, usually referred to darija in 

English (from MA d-dariža ‘colloquial language’), the term “e-darija” is used by some linguists, especially 

Caubet (e.g. 2005, 2012, 2013, 2017, 2018). For a systematic outline of this system, see Moscoso García 

(2009). 



7 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

 

That MA has been used in writing on an increasing scale, in both printed and digital texts, 

private and public, has been noted in many studies. For its use in private communication, see 

Berjaoui 2001; Benítez Fernández 2003; Caubet 2004, 2012: 388-399, 2013, 2017 and 

Moustaoui Srhir 2016: 113-115). The introduction of WMA into the public and semi-official 

sphere, including the media, both printed and electronic, has been discussed in Aguadé 2012, 

Benítez Fernández 2012a and b, Caubet 2012, Miller 2012, 2017, Elinson 2013: 717-719, 

Hoogland 2013b, 2018; Langone 2003, Moustaoui Srhir 2016: 110-113 and Pennisi 2020a and 

2023.(2)  

 

The graphy used in particular MA texts is to a great extent improvised, often chaotic and 

tends to be internally inconsistent. Linguistic aspects of WMA in Arabic script, in terms of 

regularities and variations, have been discussed by a rather limited number of scholars. Aguadé 

(2005) and (2013) are case studies of the use of WMA in particular books, while Aguadé (2006) 

provides a general picture of the WMA spelling practice based on a heterogeneous selection of 

texts. Observations on WMA graphy in various genres can be found in Moustaoui Srhir (2013: 

119-131), while Hoogland (2013a) analyzes a corpus of texts belonging to various genres with 

the normative aspect in mind. Some additional graphic phenomena in WMA literary texts were 

described by Michalski (2016) and his larger study in (2019), with a focus on qualitative 

variation (see Section 2.2 below). Chapters or passages devoted to the graphy of MA are in 

Benítez Fernández (2010: 218-220). Caubet (2017: 133-136) describes some aspects of the MA 

graphy online, while Pennisi (2020b: 137-138) deals with the graphy used in Mġarfāwī et al. 

2017, a dictionary of MA published in Morocco. 

 

The present paper is hoped to show that the theoretical apparatus proposed in Michalski 

(2019) for the analysis of literary texts written in WMA can be used for description of WMA 

used on the Internet. Apart from the purely descriptive character of the study, another of its 

features has to be emphasized here: Rather than being a statistical approach, it should be 

considered as introductory study whose findings can be used in further, more complete, research 

based on statistical examination. 

 

In the subsequent parts of this paper, after the necessary theoretical and methodological 

considerations in Section 2, the following topics will be addressed: How does the practice of 

writing MA in Arabic script on the Internet compare to its usage in printed literary texts (with 

Section 3 devoted to similarities and Section 4 to major differences)? Which types of variation 

affect which particular types of texts and which of these exhibit the highest degree of regularity 

(with these issues discussed in Section 5)? 

 

2. Theoretical considerations 

Most studies mentioned above are based on the representational conception, i.e. one whose 

point of departure are relations between sounds and graphs (letters, vocalization signs) which 

represent them. By contrast, the method used in the present paper is based on Michalski (2019: 

50-82), an approach which in many respects favours the distinctivity conception, i.e. starting 

from relations between particular graphs, such as their mutual interchangeability or graphemic 

 
(2)  See Michalski 2016: 26 for studies dealing with modern literary creation in WMA, its use in contemporary 

belles lettres, including literary translations. WMA appears also in some dictionaries, grammars (e.g. al-

Midlāwī (2019: 75-107), where he explicitly proposes “[t]he orthographic and phonetic rules of what he refers 

to as “Middle Moroccan Arabic”, educated Moroccan Arabic (apud Pennisi 2023: 299, footnote 8)) and 

textbooks and papers being proposals of its graphy but this issue exceeds the topic of the present study. 



8 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

opposition (corresponding, at least to some extent, to free variation and phonological 

opposition, respectively, in phonology) and variation between graphic words. The 

representational function of graphs is of course referred to whenever necessary in the 

description since, it goes without saying, writing, although constituting a separate system, 

should not be analyzed in separation from spoken language, i.e. language signs it represents. 

The basic concepts are introduced in the following paragraphs. 

 

2.1. Graphetic concepts 

Any system of writing can be analyzed on two levels: graphetic and graphemic. Graphetics 

deals with graphs, i.e. units of written language that are distinguishable on a purely formal basis, 

without taking into consideration relations based on their meaning-differentiating functions. 

The factor of sounds being represented by particular graphs becomes relevant at some point, 

but as a rule, graphic words can be compared in terms of their meaning without taking it into 

consideration. Relations involving graphs and their meaning-differentiating functions are the 

object of graphemics (cf. Günther 1988: 64, 71). The relationship between graphetics and 

graphemics is, at least at some points, analogous to that between phonetics and phonemics.  

 

The minimal and basic unit of description, whether on the graphetic or graphemic level, is 

graph. It corresponds to what is commonly referred to as letter (ḥarf) in Arabic studies, some 

clarifying comments are, however, required. First, it seems convenient to consider the following 

signs: آ , أ and إ as separate graphs rather than as combinations of one graph, i.e. the alif ا , with 

other graphs: the hamza and waṣla. The same holds true for و and  ؤ as well for ى and ئ. The 

second issue is the status of vocalization signs: Should they be considered graphs even though 

they are hardly used in the Internet texts? Since they appear in some examples quoted from 

printed literary texts, they are listed in the Transliteration table below. Third, whether an Arabic 

graph is in the initial, medial or final position within a writing group, each of them entailing the 

use of a specific form, is fully predictable and of no further theoretical interest. Fourth, the 

individuation of graphs is not always an easy task. For instance, with the letter whose initial 

and word-medial forms are ڭـ and  ـڭـ, respectively,(3) two final forms can be associated: ـڭ and 

 .(5) فازݣ and (4)   فازڭ :e.g. for fazǝg ‘wet’, one can find, among other forms, the following , ـݣ

Yet another possibility is the medial incomplete form used word-finally, as in (6) ضرڭ ḍṛǝg 

‘cactus’. This suggests users’ uncertainty as to which form is “right” but some may even not be 

aware of the difference. This uncertainty is reflected in scholarly literature: Aguadé identifies 

the graphs as (259 :2006) ڭ, while in Caubet it is (134 :2017) ݣ. In the Moroccan Wikipedia, 

the form with ڭ is used as the title of the article ‘Honkong’(7), but in the body of the article forms 

with ݣ are used. It seems that, perhaps for technical reasons, strict differentiating between these 

two graphs may be beyond control of ordinary users: both forms, ݣنهونكو  and هونكونڭ , look the 

same when pasted into the search box in the Wikipedia but yield different results: 4 pages for 

the former and 35 for the latter. Moreover, the count is misleading since the forms occurring on 

these 35 latter pages turn out to be ݣنهونكو . The theoretical and methodological question which 

arises here is: Should the final ـڭ and ـݣ be considered two different graphs and receive two 

different transliteration symbols, or be described as two technically conditioned variants of one 

graph? In this study we adopt the latter, simpler solution and transliterate each form as <ĝ>. 

 
(3)  It is used in WMA to represent the sound [g] but this is irrelevant for the time being. 

(4)  E.g. in Fatḥī (2018a). In order not to inflate the volume of this paper, only examples of forms which are not 

very common are referenced. 

(5)  E.g. in Mzĭyyǝn (2016). 

(6)  «“Ḍṛǝg n-nṣāṛa”…» (2023). 

(7)  «Honkong» (Wikipedia) (no date). 



9 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

 

Another potentially difficult issue is that of ـڤـ , a graph with which two final forms: ڤ or  ڨ 

, can be associated. This case is, however, clear since words with the final form ڤ , e.g.  أرشيڤ 

aršiv ‘archive’, كييڤ      Kyiv ‘Kyiv’,   ستيڤ Stiv ‘Steve’, are used quite commonly, while the 

number of graphic words with final ڨ is so low that it can be ignored.(8) 

 

Graphs and larger units which they constitute – i.e. graphic words, graphic sentences and 

graphic texts – can be transliterated into other graphic systems on the principle that one graph 

corresponds to one transliteration symbol and vice versa. The transliteration system used in the 

present study is given in Table 1 below.(9) Transliteration is given in angle brackets < >. Space 

is transliterated as a low line: <_>. The system does not include the traditional Maghrebi letters 

  .marking q as they did not occur in the analyzed Internet text ڧ marking f and ڢ

 

Graph 
Trans-

literation 

 

Graph 
Trans-

literation 

 

Graph 
Trans-

literation 

 <ǵ> گ <r> ر <a> ا

 <ĝ> ݣ / ڭ <z> ز <å> أ

 <l> ل  <s> س <ã> آ

 <m> م <š> ش <ḁ> إ

 <n> ن <ṣ> ص  <b> ب

 <h> ه  <ḍ> ض  <p> پ

 <ħ> ة  <ṭ> ط  <t> ت

 <w> و  <ẓ> ظ  <ṯ> ث

 <ẘ> ؤ  <ʕ> ع <ǧ> ج

 <á> ى <ġ> غ <ḥ> ح

 <y> ي  <f> ف <x> خ

 <ẙ> ئ <q> ق <č> چ

 <o> ء <v> ڤ <d> د 

   <k> ك <ḏ> ذ 

Table 1. The transliteration system of graphs used in WMA on the Internet 

 

Vocalization signs are transliterated as superscript vowels reflecting their function in SA:  

 

Graph Transliteration  

 ـ  

(fatḥa) 

<a> 

 ـ  

(kasra) 

<i> 

 ـ  

(ḍamma) 

<u> 

 ـ  

(šadda) 

<ː> 

 ـ  

(sukūn) 

<•> 

 
(8)  Pace Aguadé (2005: 246), who gives ڨ , not ڤ , as the isolated form.  

(9)  The form of the transliteration symbols is, of course, not necessarily related to the sounds (phonemes) they 

are typically used to represent. 



10 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

Table 2. Transliteration of vocalization signs 

Graphs –as well graphic words, graphic sentences and graphic texts– which differ from 

others only with respect to features which are deemed irrelevant for their identification, i.e. size, 

colour, the kind of printing type (italic, bold), font or style, are said to be bound by homography. 

For instance, all graphic words in (1): 

 

دار –دار  – (1)   دار 

 

are homographic and transliterated as <dar>. Graphs as well as larger graphic units that are 

not bound by homography are bound by the relation of heterography. Between units larger than 

graphs, three types of heterography can be distinguished: qualitative, quantitative and linear, 

depending on the nature of the distinctive unit(s). 

 

Qualitative heterography relies on the quality – i.e. formal properties – of a graph. In other 

words, the distinctive unit is graph x in a given position of the graphic word as opposed to graph 

y in the same position, as in examples (2a) and (2b) (the distinctive units are transliterated in 

bold): 

 

(2) 

a. دار <dar> — فار <far> 

b. نقول <nqwl> — نگول <nǵwl> 

 

In quantitative heterography, the distinctive unit is the presence of a graph as opposed to 

its absence, as in examples (3a) and (3b): 

 

(3) 

a.  دار <dar> — دارو <darw> 

b. لمغرب <lmġrb> —  لمغريب <lmġryb>  

 

Finally, in linear heterography, the distinctive unit is the space as opposed to its absence, 

as in examples (4a) and (4b): 

 

(4) 

a. كانقرب <kanqrb> — كان قرب <kan_qrb> 

b. فالدار <faldar> — ف الدار   <f_aldar> 

 

So far, no reference to meaning differentiated or sounds represented by the graphic units 

has been made (or this question was not decisive, as in the case of ـڭـ or  ڤ ). These functions 

come into play in the next section, devoted to graphemics.  

 

2.2 Graphemic concepts 

The graphic units exemplified in (2)-(4) are used to represent units of spoken (phonetic) 

language, which, in their turn, convey meanings. The identification of the relationship between 

a graphic words and a phonetic words its represents, as well as their meanings, can entail various 

theoretical and practical problems (see Section 2.4 for details). For the sake of convenience, it 

is assumed here that such identification can be carried out without difficulties for the examples 

used (even though no context is provided).  

 

Heterography, whether qualitative, quantitative or linear, can be either distinctive or 

variational (non-distinctive). Distinctive heterography is a relation between heterographic 



11 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

words that differ in meaning (and/or pronunciation). It is illustrated in examples (2a), (3a) and 

(4a) above, repeated here with the transcription of words assumed to correspond to them(10): 

 

(2a′) دار <dar> ḍaṛ ‘house’ vs.   فار  <far> faṛ ‘mouse’ (qualitative distinctive 

heterography) 

(3a′) دار <dar> ḍaṛ ‘house’ vs.  دارو <darw> ḍaṛu ‘his house’ (quantitative distinctive 

heterography) 

(4a′) كانقرب <kanqrb> ka-nqǝṛṛǝb ‘I approach’ vs. كان قرب <kan_qrb> kan qṛǝb ‘he was 

closer’ (linear dinstinctive heterography). 

 

Non-distinctive heterography, or in other words variational heterography, or simply 

variation,(11) is a relation between heterographic words that do not differ in meaning and 

pronunciation. Such graphic words will be referred to as graphic variants. The symbol “~” 

reads: “is a graphic variant of”. For cases of qualitative variation, the symbol “↔” will be used 

to mark that two or more graphs are mutually interchangeable in at least some graphic words 

without this causing a change in their meaning and pronunciation. 

 

Examples (2b), (3b) and (4b) are repeated below as (2b′), (3b′) and (4b′) as instances of 

variation, with transcription of phonetic words assumed to correspond to them; in some cases, 

other graphic variants are added: 

 

(2b′) قال <qal>(12) ~ كال <kal> ~ گال <ǵal> ~ ڭال <ĝal> gal ‘he said’ (qualitative variation) 

(3b′)  لمغرب  <lmġrb> ~ لمغريب <lmġryb> l-Mǝġṛib ‘Morocco’ (quantitative variation) 

(4b′) فالدار   <faldar> ~  ف الدار  <f_aldar> fǝ-ḍ-ḍaṛ ‘at home, in the house’ (linear variation) 

 

Below are given some other typical examples of qualitative (5), quantitative (6) and linear 

(7) variation: 

 

 ’darw> ḍaṛu ‘his house> دارو ~ darh>(13)> داره (5)

  ’kanwa> kanu ‘they were> كانوا ~ <kanw> كانو (6)

 ’qalw_lw > qalu lu ‘they told him > قالو لو ~ <qalwlw> قالولو (7)

 

All examples adduced so far illustrate minimal variation: each term of the relation differs 

from the remaining one (or ones) in a minimal way, i.e. only one distinctive unit is involved. 

Examples of non-minimal variation, but still representing one of the three types of 

heterography, are given in (8)-(10): 

 

 aktr> ktǝṛ ‘more’ (qualitative non-minimal variation)> اكتر ~ <åkṯr> أكثر (8)

 almġryb> l-Mǝġṛib ‘Morocco’ (quantitative non-minimal> المغريب ~ <lmġrb> لمغرب (9)

variation)(14) 

 
(10)  The transcription follows that in Aguadé & Benyahia (2005: 10-12). It is not strictly phonetic and does not 

use IPA symbols. 

(11)  The term “variation” is used here in a different way than it was in Michalski (2019: 68-73), where it was 

reserved for a relation between graphs only. 

(12)  This form can also represent the pronunciation qal, i.e. with [q]. Here, however, the point is that it can 

represent pronunciation gal, with [g]. 

(13)  In this example, this graphy ه <h> is assumed to represent -u rather than other possible pronunciations.  

(14)  Some examples, like (9), are repeated – sometimes in a modified form – on purpose in order to better illustrate 

the particular relations between graphic words. 



12 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

 w_had_šy> u had š-ši ‘and this’ (literally, ‘and this> و هاد شي ~ <whadšy> وهادشي (10)

thing’) (linear non-minimal variation) 

 

Less frequent are instances of mixed variation, i.e. pairs of graphic words manifesting two 

or three types of variation at a time, as in (11)-(13): 

 

 ’bḥalwa> bḥalu ‘like him> بحالوا  ~ <bḥalh> بحاله (11)

 ’lbġyt>(15) lli bġit ‘what I want>  لبغيت ~ <ally_bġyt> اللي بغيت (12)

ليهم ~ wyqwlyhwm>(16)> ويقوليهوم (13)  w_yĝwl_lyhm>(17) u-igul lihum ‘and (that) he> و يڭول 

tells them’ 

 

Some words and expressions have more than two graphies. For had š-ši ‘this’ (literally 

‘this thing’), at least 13 graphic multiplets can be identified on Moroccan Internet sites (the 

order is not indicative of their frequency of use): 

 

هادشي   ~ <hḏšy> هذشي  ~ <hdšy> هدشي (14) <hadšy> ~ هاذشي <haḏšy> ~ هادالشي <hadalšy> 

 هد الشي  ~ <hāḏ_šy> هاذ شي ~ <hḏ_šy> هذ شي ~ <had_šy> هاد شي ~ <hd_šy> هد شي ~

<hd_alšy> ~ هذ الشي <hḏ_alšy> ~ هاد الشي <had_alšy> ~ هاذ الشي <haḏ_alšy> 

 

It is evident, even without a statistical study, that in many, if not most, cases of graphic 

variation, the frequency of use of two (or more) graphic words bound by this relation is not the 

same. For instance, among the graphic variants of had š-ši ‘this’,  هدشي <hdšy> is quite frequent, 

while هذ شي <hḏ_šy> is rarely used. As it will be shown in the subsequent parts of the present 

study, this can be correlated, at least to some extent, with a text belonging to a particular genre 

or forming part of a particular publication. However, a detailed analysis of the factors 

determining this goes beyond the scope of the present paper. In this context, it should be stressed 

that the order of graphic variants used in examples is not intended to indicate which one of them 

is more frequently used. 

 

2.3 Spelling principles in WMA 

Although WMA has no codified or generally accepted spelling rules, it would be 

misleading to say that it has no rules whatsoever. Writing in any language without at least some 

generally accepted rules would be pointless since the reader would have no idea as to the 

meaning the writer intended to express. The principles underlying the graphy of WMA are 

covert and users may be unaware of them, but they do exist, albeit on a more abstract level. 

Their two basic types are characterized by Aguadé (2006: 255) as follows: 

(…) when writing in dialect Moroccans have two opposite possibilities: either to preserve as much as 

possible the orthography of Classical Arabic or to innovate trying to represent the phonemes of the 

spoken language: the result is generally a fluctuation between both tendencies. 

 

Since Classical Arabic – or, more adequately: SA – is the donor language with respect to 

WMA as far as the Arabic script is concerned, graphies imitating those used in SA for 

corresponding words can be termed SA-oriented (or more generally, donor-oriented). The 

use of ث <ṯ> in ثاني <ṯany> for tani ‘second’ is an example thereof. By contrast, graphies 

 
(15)  E.g. in «S-Si Bǝnkiran…» (2012).  

(16)  E.g. in Ġǝṛbi (2016). 

(17)  E.g. in Fatḥī (2018b). 



13 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

intended to reflect particular characteristics of MA can be termed self-oriented graphies. A 

self-oriented graphy may be phonetic, i.e. reflect pronunciation, or morphological , i.e. 

reflect the morphological structure of a word. The former is illustrated by the use of ت <t> in 

 <t> تـ tdyr> for ddir ‘(that) she does’, with> تدير tany> for tani ‘second’ and the latter in> تاني

marking the abstract prefix t-, realized as d- due to assimilation (as opposed to the phonetic 

graphy دير <dyr>). 

 

WMA makes frequent use of the principle of economy, according to which certain 

elements of phonetic language may be not represented in script. This can be illustrated by 

graphies which do not represent vowels and, at the same time, cannot be interpreted as based 

on any other spelling principle, e.g.  مكينش <mkynš> (as opposed to ماكاينش <makaynš>) for ma 

kayǝnš ‘there is not’. 

 

Some graphies are based on what can be termed principle of analogy. This means that a 

particular graphy is used in graphic word A because the user is aware that it is used in graphic 

word B which is similar to word A in some respect; however, while this graphy in B is justified 

by some other spelling principle, this is not the case for A. For instance, the form ابحال <abḥal> 

for bḥal ‘like’ has an unpronounced initial ا <a>. This graph is used in SA do note a prothetic 

vowel before consonant clusters, e.g. اكتب <aktb> uktub ‘write!’. Thus, in SA its presence is 

justified by the phonetic principle: it represents a sound. In WMA, the alif has no phonetic 

function, it merely copies the SA graphy because the MA word contains a similar element: the 

consonant cluster. Another example is the graphy تزايري <tzayry> for dzayri ‘Algerian’. Here, 

the spelling person is aware that d is marked in some MA words as  ت <t>, as in تدير <tdyr> for 

ddir ‘(that) she does’ – by virtue of the morphological principle. Consequently, they use ت <t> 

by way of analogy, although the analogy between ddir and dzayri is false: in the latter, d is part 

of the word’s root, not an affix, and the graphy ت <t> cannot be justified by morphological 

principle.  

 

2.4 Methodological issues. Corpus 

When describing WMA on the Internet, we are faced with some methodological problems 

which, as a matter of fact, do not substantially differ from those affecting the analysis of WMA 

in printed literary texts. One fundamental issue is how to determine the intended pronunciation 

hidden behind a graphic text. Sometimes the basic problem is whether a given graphic 

expression represents MA or SA – in most cases, context is helpful in this respect. Which 

particular variety of MA a given text is written in is another question. For instance, does the 

graph ق <q> in قال <qal> ‘he said’ stands for [q] or [g] and is the word supposed to be read qal 

or gal? This can be determined on the grounds of certain other linguistic features manifested in 

writing but some written forms are indeterminate and should be analyzed adequately (see 

Michalski 2019: 43-44 and 83-89 for a discussion and examples). 

 

A particular challenge is to differentiate between recurrent, commonly used forms, rare 

forms and rare, unintentional graphies such as typos, instances of carelessness etc. Without any 

criterion of what is correct and what is not it is often difficult to decide about it. In general, 

however, it seems reasonable to assume that the author of a written text makes rational choices 

based on (i) their knowledge of MA, (ii) the orthography of SA and (iii) the conventions that 

have so far developed in writing MA. In other words, a graphy may be considered a typo, 

careless graphy etc. if it is impossible to find a reasonable justification based on these three 

competences. For instance, it is highly improbable that the following outlandish forms printed 

in the book Lǝ-fšuš l-ʕǝṛyan by ʕzīz ṛ-Ṛǝgṛāgi (2008, Rabat) should have been intended by the 

author: 



14 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

 

(15a)  خوذها ذ الجلابة لبسها وديرها ذااصباط فرجليك 

<xwḏha_ḏ_alǧlabħ_lbsha_wdyrha_ḏaaṣbaṭ_frǧlyk> (p. 14) 

 

To readers knowing MA, it is obvious what the author intended is: xud had l-žǝllaba lbǝsha 

u-dir had ṣ-ṣbaṭ f-rǝžlik ‘take this jellaba, put it on and put on these shoes’ and that the correct 

graphic form should have the following distribution of spaces: 

(15b) خوذ هاذ الجلابة لبسها ودير هاذ الصباط فرجليك  

<xwḏ_haḏ_alǧlabħ_lbsha_wdyr_haḏ_alṣbaṭ_frǧlyk>. 

 

One might expect that printed literary texts, in contradistinction to Internet texts, will show 

more regular graphy, since they are prepared with more care and are additionally processed by 

publishing houses. This, however, is usually not the case. The text corpus examined in 

Michalski (2019), consisting of approximately 1900 printed pages and comprising 32 works by 

nearly thirty authors, show plenty of variation with a striking amount of creativity, 

individualism and inconsistency on the part of the authors, resulting in graphies that are strange, 

not to say extravagant, but sometimes used quite consistently. For instance, in his “novel in the 

Moroccan language” (riwaya bǝ-l-luġa l-mǝġṛibiya d-dariža) titled ṛ-Ṛḥil: Dǝmʕa mṣāfṛa 

(2012, al-Ribāṭ: Dār Abī Raqrāq) Murad al-ʕAlami uses (rather inconsistently) atypical 

graphies such as:  

 

a) marking i by means of the sequence ـيي ـ <yyː>, probably some kind of “etymologizing” spelling, e.g.  سويي عات 

<swyyːʕat> swiʕat (p. 87) ‘hours (diminituve)’ (cf. *suwayyiʕat), زويي نة <zwyyːnħ> zwina (p. 162) ‘beautiful (fem)’ 

(cf. *zuwayyina, with both hypothetical forms following the SA diminutive pattern CuCayyiC);  

b) marking the reduced vowel ǝ as و <w>, e.g. إقتول <ḁqtwl> (p. 21) yǝqtǝl ‘(that) he kills’, يسكون <yskwn> 

(p. 24) yǝskǝn ‘(that) he lives’; 

c) marking a perceived assimilation of n, i.e. the 1st person present tense prefix, to the stem-initial r or ṛ, as 

in كب جع ,’arːkb> (p. 20) nǝrkǝb ‘(that) I ride> ار   .’arːžʕ> (p. 8) nǝṛžǝʕ ‘(that) I return> ار 

 

The study Michalski (2019), analyzing MA printed literary texts, is expected to be helpful 

in the examination of the use of WMA on the Internet, in terms of providing both the 

terminological apparatus and a comparative perspective. For the needs of the present study, the 

three following types of Internet texts, representing three different genres, have been selected: 

 

(i) Comments posted by readers (taʕlīqāt al-zuwwār) beneath press articles on the 

“Hespress” online news platform (hespress.com)(18). This text genre is characterized by being 

created by laymen, ‘ordinary’ Internet users, often having little awareness of how language 

works; the texts are usually short spontaneous written utterances, sometimes not (proof)read by 

their authors before being posted and most probably never corrected by anyone. As such, they 

show a high number of typos and careless graphies.  

 

(ii) Articles in the MA version of Wikipedia (ary.wikipedia.org)(19), the free and open 

global online encyclopaedia, are a genre on its own: since they are created by a large number 

of ordinary users who do not necessarily communicate to agree on the issue of graphy, a great 

 
(18)  “Hespress” was founded in 2007 and soon became very popular among Moroccans; in 2015 it was the third 

most-visited site in Morocco (after Google and Facebook) (Roudaby 2015). Apart from MA, the comments 

are also written in SA, in a combination of both, or in French. 

(19)  See Sedrati & Ait Ali (2019) for an outline of this project. 



15 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

variety of forms can be expected. This is, however, counterbalanced by supervision and 

moderation by the Wikipedia editors. 

 

(iii) Articles in Gud,(20) an online newspaper publishing texts written partly or fully in MA, 

represent the genre of journalistic texts. Typically, this genre, being created by professionals 

and reviewed in an editorial process, is expected to be characterized by a relatively high degree 

of graphic regularity. 

 

The analysis of the texts representing these genres has consisted in random reading rather 

than a systematic examination. Whenever necessary, also other sites containing texts written 

partly or fully in MA have been searched for specific graphic forms with the use of the Google 

search engine. The queries have been restricted to such sites by selecting those with the 

Moroccan domain “.ma” or by selecting “Morocco” in the Google “Advanced search” function 

as well as by verifying that a given text or passage is written in MA.   

 

The analysis has shown that the three genres manifest a number of common graphic 

features, in particular variation, which they also share with printed literary texts. These 

similarities are illustrated in Section 3, while Section 4 focuses on the differences. Section 5 is 

devoted to a comparison between the three genres.  

 

3. Internet texts and printed literary texts: Major shared features 

For space limitations, only the most conspicuous graphic features shared by the three 

genres of Internet texts with printed literary texts in WMA, as described in Michalski (2019) 

are illustrated here. The following presentation should therefore not be considered exhaustive.  

 

3.1 Qualitative variation. 

 

 ,ħ> when marking final -a in some nouns, adjectives and participles> ة ↔ <a> ا .3.1.1

e.g.: 

 

 ’ktwba> ktuba ‘books> كتوبا ~ <ktwbħ> كتوبة (1)

 ’allwla> l-lŭwwla ‘first (fem)> اللولا ~ <allwlħ> اللولة (2)

 ’dayra> dayra ‘doing (fem)> دايرا ~ <dayrħ> دايرة (3)

 

 :.á> when marking final -a in some verbal forms, e.g> ـى ↔ <a> ا .3.1.2

 

 ’mšá> mša ‘he went> مشى ~ <mša> مشا (4)

 ’ybqá> yĭbqa ‘(that) he stays> يبقى ~ <ybqa> يبقا (5)

 

 :.p> when marking p, e.g>  پ ↔ <b> ب .3.1.3

 

 ’pwrṭabl> poṛṭabl ‘mobile phone> پورطابل ~ <bwrṭabl> بورطابل (6)

 

 
(20)  Gud (in MA, “Straight ahead”), also known in its French transcription as Goud, was created in 2011 and “acts 

as a continuation of «Nichane», a weekly magazine widely read [in the past – M. M.] by Moroccans” (Pennisi 

2020a: 85), also owing to a conspicuous presence of MA in its texts. 



16 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

ج   ↔  <ĝ> ڭ ↔ <ǵ> گ ↔ <k> ك .3.1.4 <ǧ>  ↔  چ <č> when marking g resulting from the 

dissimilation of ž in the vicinity of a sibilant,(21) e.g.: 

 

 čals> galǝs ‘sitting> (22) چالس ~ <ǧals> جالس  ~ <ĝals> ڭالس ~ <ǵals> گالس ~ <gals> كالس (7)

(masc)’ 

 

 q> when marking g corresponding to SA q,(23)> ق ↔ <ĝ> ڭ ↔ <ǵ> گ ↔ <k> ك .3.1.5

e.g.: 

 

 ’ĝal> gal ‘he said> ڭال – <ǵal> گال – <kal> كال ~ qal>(24)> قال (8)

 

 č>(25) when marking g in some foreign> چ ↔ <ġ> غ ↔ <ĝ> ڭ ↔ <ǵ> گ ↔ <k> ك 3.1.6

words, e.g.: 

 

 čwčl> gugǝl(26)> چوچل ~ <ġwġl> غوغل ~ <ĝwĝl> ڭوڭل  ~ <ǵwǵl> گوگل ~ <kwkl> كوكل (9)

‘Google’ 

 

 :.v> when marking v, e.g> ڤ ↔ <f> ف 3.1.7

 

ڤيديو   ~ <fydyw> فيديو (10)  <vydyw> vidyo ‘video’ 

 

3.1.8 In some words, ت <t> , د <d> and ض <ḍ> (phonetic graphy) are interchangeable with 

 ,ẓ> (SA-oriented graphy), respectively, when marking t, d and ḍ> ظ ḏ> and> ذ ,<ṯ> ث

e.g.: 

 

 ’ṯany> tani ‘second> ثاني ~ <tany> تاني (11)

 ’haḏ> had ‘this> هاذ ~ <had> هاد (12)

 ’nẓaẓr> nḍaḍǝṛ ‘glasses> نظاظر ~ <nḍaḍr> نضاضر (13)

 

3.1.9 The above point is linked to the phenomenon of graphic pseudocorrections (also 

called hypercorrections), a kind of graphy based on the principle of analogy: the 

graphs ث <ṯ>, ذ <ḏ> and ظ <ẓ> are used in writing MA words as if following the SA 

graphy, although the corresponding SA words do not contain the respective sounds ṯ 

([θ]), ḏ ([ð]) and ẓ/ḏ ̣([zˤ]/[ðˤ]). Pseudocorrect graphies, exemplified below on the right 

hand side are considerably less frequent than phonetic graphies, given on the left, e.g.: 

 

 ’ḥwṯ> ḥut ‘fish> حوث ~  <ḥwt> حوت (14)

 ’ġaḏy> ġadi ‘future verbal particle> غاذي ~  <ġady> غادي (15)

 ’ʕwḍ_ma> ʕĭwǝḍ ma ‘instead of> عوظ ما ~ <ʕwḍ_ma> عوض ما (16)

 

  

 
(21)  On this condition, cf. Heath (2002: 136-138). The use of چ <č> in general is very limited both on the Internet 

and in printed literary texts (see Aguadé 2005: 247 and 2006: 259 for its use in Tqǝṛqib n-nab, a collection of 

ultrashort texts published by Yusǝf Amin l-ʕAlami in 2006). 

(22)  Brahimi (2024). 

(23)  Graph غ <ġ> used to mark this sound is a very infrequent graphy. E.g. حرغت <ḥrġt> ḥṛǝgt ‘I (illegally) 

emigrated’ (Ibārūrī 2015). 

(24)  Cf. footnote 12. 

(25)  Cf. 3.1.4 above. 

(26)  «Man takūn Bahīǧa …» (2020). 



17 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

3.2 Quantitative variation.  

3.2.1 Some vowels –usually those described by linguists as “stable” (Harrell 1962: 10-12) 

or “long” (Aguadé 2003: 92-93; Moscoso García 2004: 33-36)– can be marked or unmarked in 

writing. The latter kind of graphy, which is frequently SA-oriented, is referred to as scriptio 

defectiva in Semitic studies. In the former case, they are marked by means of the graphs ا <a>, 

 y>, termed in this function matres lectionis and this instance of phonetic graphy> ي w> and> و

is referred to as scriptio plena, e.g.: 

 

 ’ktšf> ktašǝf ‘he discovered> كتشف ~ <ktašf> كتاشف (17)

معه  ~ <mʕah> معاه (18) <mʕh> mʕah ‘with him’ 

 ’minṭqħ> mǝnṭaqa ‘area> منطقة ~ <minṭaqħ> منطاقة (19)

 ’mlk> malik ‘king> ملك ~ <malyk> ماليك (20)

 ’lmġrb> l-mǝġṛib ‘Morocco> لمغرب ~ <lmġryb> لمغريب (21)

نتما    ~ <ntwma> نتوما (22) <ntma> ntuma ‘you (pl)’ 

~ <lwġħ> لوغة (23)  ’lġħ> luġa ‘language>  لغة

كن  ~ <kwn>  كون (24)  <kn> kun ‘if’ 

 

3.2.2 Sometimes the scriptio defectiva, illustrated in the examples below on the right hand 

side, is used even though it cannot be justified as SA-oriented graphy – because the SA cognate 

word uses scriptio plena, e.g.: 

 

كاين  (25) <kayn> ~ كين <kyn> kayǝn ‘there is’ 

ماكاينش  (26)  <makaynš> ~  مكينش <mkynš> ma kayǝnš ‘there is not’ 

 ’mġdyš> ma ġadiš ‘negated future particle (masc sg)> مغديش ~ <maġadyš> ماغاديش (27)

 

Cf. the SA cognates written with scriptio plena:   كائن <kaẙn> ‘being, existing’, ما <ma> 

‘negation particle’, غادي <ġady> ‘going’. 

 

3.2.3 Geminates may be marked by means of a single graph (with or without a šadda sign) 

or by a doubled graph, e.g.: 

 

 ’nnʕs> nnʕǝs ‘(that) I sleep> ننعس  ~ <nʕs> نعس (28)

 ’lly> lli ‘which> للي ~ <ly> لي (29)

 

3.2.4 Geminates resulting from assimilation can be marked by morphological graphy, i.e. 

using the graph which represents the abstract, unassimilated unit, e.g. prefix, as is the case with 

d-, corresponding to t- on the abstract level, in the following example: 

 

 ’tdyr> ddir ‘(that) she does> تدير ~ <dyr> دير (30)

 

3.2.5 The definite article, pronounced as l- or as a consonant resulting from its complete 

assimilation to the stem-initial consonant d, ḍ, n, r, s, š, ṣ, t, ṭ, z or ẓ, may be written as ال ـ <al> 

(SA-oriented graphy) or لـ <l> (phonetic graphy for l- and morphological graphy for other 

consonants), e.g.: 

 

 ’lmġryb> l-mǝġṛib ‘Morocco> لمغريب ~ <almġryb> المغريب (31)

 ’ldzayr> d-dzayǝr ‘Algeria> لدزاير ~ <aldzayr> الدزاير (32)

 



18 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

3.2.6 An initial alif not representing any sound is sometimes written in words beginning 

with a consonant cluster. If these have SA cognates, such a pseudoprothetic alif can be 

considered a SA-oriented graphy, e.g.:  

 

اللي  (33) <ally> ~  (’alḏy> allaḏī ‘idem> الذي cf. SA) ’lly> lli ‘which> للي 

 åntm> ‘you (masc> أنتم ntwma> ntuma ‘you (pl)’) (cf. SA> نتوما ~ <antwma> انتوما (34)

pl)’) 

 

When a MA word has no direct SA cognates, the graphy is based on analogy, e.g.: 

 

علاش  ~  <aʕlaš> اعلاش (35)  <ʕlaš>ʕlaš ‘why’  

ابحال  (36) <abḥal> ~   بحال <bḥal> bḥal ‘like’ (preposition) 

 .’ḥna> ḥna ‘we> حنا ~ <aḥna> احنا  (37)
 

3.2.7 If the preposition f ‘in’ is followed by a space, the graphy can be phonetic: ف <f> or 

SA-oriented: في <fy> (less frequently also فى <fá>, cf. 4.6 below), e.g.: 

 

دارها في (38)  <fy_darha>  ~ ف دارها <f_darha> f-ḍaṛha ‘at her home’ 

 

3.2.7 Modelled on the alif al-wiqāya used in SA graphy to mark some verbal forms, an 

unpronounced graph ا <a> is often added word-finally after و <w> marking the past and present 

verbal suffixes -u, e.g.: 

 

 ’šafw> šafu ‘they saw> شافو ~ <šafwa> شافوا (39)

 ’yšwfw> yšufu ‘(that) they see> يشوفو ~ <yšwfwa> يشوفوا  (40)

 

By way of analogy, it is sometimes used after word-final و <w> marking the pronominal 

suffix -u ‘his, him’, e.g.: 

 

 ’ʕndw> ʕǝndu ‘he has’, literally: ‘at/with him> عندو ~ <ʕndwa> عندوا (41)

 

By the same token, it is used in words simply happening to end in -u, e.g.: 

 

والو   ~ <walwa> والوا (42) <walw> walu ‘nothing’ 

 ’hadw> hadu ‘these> هادو  ~ <hadwa> هادوا (43)

 

3.3. Linear variation. 

3.3.1 Prepositions, usually those composed of one letter, and the conjunction و <w> w-/u- 

‘and’ can be written with or without a following space, e.g.:  

 

 byna_wbynhm> binna w-binhŭm ‘between> بينا وبينهم ~  <byna_w-bynhm> بينا و بينهم (44)

us and them’ 

 ’fṭnǧħ> f ṭanža ‘in Tangier> فطنجة ~ <f_ṭnǧħ> ف طنجة (45)

 ’mnbʕd> mǝn bǝʕd ‘afterwards>  منبعد ~ <mn_bʕd> من بعد (46)

 

This also applies to the presentational particles ha and ṛa: 

 

 ’haḥna> ha ḥna ‘and we…; and here we are> هاحنا ~ <ha_ḥna> ها حنا  (47)

 ’raḥna> ṛa ḥna ‘and we…; and here we are> راحنا ~ <ra_ḥna> را حنا  (48)

 



19 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

3.3.2 When a verb or, less frequently, a participle is followed by the preposition l- ‘for, to’ 

with a pronominal suffix attached to it, the whole can be written with or without a space, e.g.: 

 

ليه (49)  ymknlyh> yĭmkǝn lih ‘he can’, lit. ‘it is possible for> يمكنليه ~ <ymkn_lyh> يمكن 

him’ 

 ’kybanly> ka-yban li ‘it seems to me> كيبانلي ~ <kyban_ly> كيبان لي (50)

 ’dayralyh> dayra lih ‘having (fem) done to him> دايراليه ~ <dayra_lyh> دايرا ليه (51)

 

3.4 Mixed variation. 

3.4.1 The negation particle ma may be written with or without a following space and with 

or without an alif, e.g.: 

 

 ’mkanš>  ma kan-š ‘he was not> مكانش  ~ <makanš> ماكانش ~ <ma_kanš> ما كانش (52)

 

The same holds true for the present tense preverbs ka- and ta-, and the future particle ġa-, 

e.g.: 

 

  ’kyqwlw> ka-ygulu ‘they say> كيقولو ~ <ka_yqwlw> كا يقولو ~ <kayqwlw> كايقولو (53)

  ’tyqwlw> ta-ygulu ‘they say> تيقولو  – <ta_yqwlw> تا يقولو – <tayqwlw> تايقولو (54)

 ’ġnkwn> ġa-nkun ‘I will be> غنكون – <ġa_nkwn> غا نكون ~ <ġankwn> غانكون (55)

 

Forms with a space but no alif are infrequent for ma (e.g. م كانش <m_kanš>) and hardly 

used for ka-, ta- and ġa (e.g. ك يقولو <k_yqwlw>, ت يقولو <t_yqwlw> and غ نكون <ġ_nkwn>). 

 

3.4.2 The inflexional forms of the verb qal/gal ‘to say, to tell’ which end in -l and are 

followed by the prepositon l- ‘to, for’ with a pronominal suffix attached to it can be written with 

one ـلـ <l> or two ـلل ـ <ll> and with or without a space between the verb and the prepositional 

phrase, e.g.: 

 

 ’qallyha> gal-liha (or qal-liha) ‘he told her> قالليها ~ <qal_lyha> قال ليها ~ <qalyha> قاليها (56)

(lit. ‘he said to her’) 

 .qwllyna> gul-lina (or qul-lina) ‘tell us’ (lit> قوللينا ~ <qwl_lyna> قول لينا ~ <qwlyna> قولينا (57)

‘say to us’) 

 

4. Internet texts and printed literary texts: Major differences 

Generally, it can be said that in comparison with printed literary texts, Internet texts written 

in MA contain more self-oriented graphy (first and foremost phonetic graphy, including scriptio 

plena) and less SA-oriented forms (see Section 5 for details). Pseudocorrections and 

extravagant graphies appear to be less frequent. Obviously, such a comparison should be 

understood as one based on the relative frequency of use of particular solutions rather than their 

being exclusive to one category or the other. 

 

Arguably, the differences result from the fact that the corpus of Internet texts in WMA, 

significantly larger than that of printed literary texts, is being processed by large masses of users 

on a daily basis. Therefore, it favours more universal solutions and, consequently, some kind 

of spontaneous standardization.  

 

Some most conspicuous examples of such spontaneously (semi-)standardized features of 

the Internet texts, differentiating it, in general terms, from the graphy of the printed literary 

texts, are discussed in what follows. 



20 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

 

4.1 Predominance of the phonetic graphy of the pronominal suffix -u ‘him, his’ و <w> over 

the SA-oriented graphy ه <h>. 

 

4.2 Only marginal use of ه <h> to mark the word-final a in nouns, adjectives and 

participles, such as كبيره <kbyrh> kbira ‘big (fem)’ (cf. 3.1.1.). 

 

4.3 Use of the bare alif ا <a> word-initially, in various functions, rather than أ <å>, آ <ã> or 

 .ḁ>, which are all quite frequent in printed literary texts> إ

 

4.4 Absence of vocalization signs, with the occasional use of   ـ <
ː> (the šadda). 

 

4.5 No use of the pseudoprothetic alif in words not beginning with a consonant cluster, e.g. 

 .antsnak> nǝtsǝnnak ‘(that) I wait for you’ (cf> انتسناك ablly> bǝlli ‘that’ (conjunction) or> ابللي

Michalski 2019: 104). 

 

Not in every respect, however, do Internet texts look more regular in comparison with 

printed literary texts. The following two points illustrate this. 

 

4.6 In addition to ي <y>, its undotted counterpart ى <á> is quite often used to mark the 

word-final i in various parts of speech, e.g.:  

 

 ’mġrbá> mġǝṛbi ‘Moroccan> مغربى ~ <mġrby> مغربي (1)

 ’ymšá> yĭmši ‘(that) he goes> يمشى ~ <ymšy> يمشي (2)

 

In the Internet texts, ى <á> is also quite often used with no phonetic function in one of the 

two SA-oriented graphies of the preposition f ‘in’, viz. فى <fá> (the other one being the more 

frequent في <fy>). In literary texts, it was identified in one source only (see Michalski 2019: 

181-183 for more details). 

 

4.7 The digraph دج <dǧ> is used to mark [ʤ] in borrowings from English, e.g.   

 <dǧwn> دجون .aldǧaz> l-ǧaz [lʤæz], especially in proper names transcribed into MA, e.g>الدجاز

ǧon [ʤon] ‘John’. Such graphies have, however, more frequent variants with ج <ǧ>:  الجاز 

<alǧaz>, جون <ǧwn>. In the corpus of printed literary texts, no relevant occurrences have been 

identified. 

 

The above list is by no means exhaustive. The types of differences that can be identified 

between the orthography used in printed literary texts and on the Internet depend largely on the 

corpora selected as the basis of investigation. The corpus referred to in Section 2.4 appears 

sufficiently large to provide reliable comparative data. By contrast, the Internet corpus of WMA 

texts is so vast that a more thorough examination would require the application of statistical 

tools. Nevertheless, even on the basis of random sampling and less quantifiable observations, 

it is evident that the spontaneous standardization occurring in this medium, as compared to 

WMA in printed literary texts, is striking. This tendency, however, does not extend equally 

across all areas of the Internet or across all text genres. These issues will be discussed in greater 

detail in the following section. 

 

  



21 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

5. Types of variation and text genres 

In this Section, the three genres are characterized with respect to their most conspicuous 

graphic features, with a focus on variation. A comparison of their graphies will make it possible 

to assess which one of them shows which degree of regularity.  

 

5.1. Readers’ comments 

Readers’ comments beneath the texts published in the “Hespress” online news platform 

represent spontaneous, usually very short texts. Created by people who, as a rule, do not live 

by their pen and do not tend to feel a need to check and correct what they have written, such 

pieces contain a relatively high number of typing errors, i.e. forms not intended by the author, 

as well as forms difficult to justify linguistically, sometimes even internally inconsistent. For 

instance, the word tbǝrgig ‘inquisitiveness-cum-gossiping’, which contains two sounds g, can 

be written consistently as, for instance, تبرگيگ <tbrǵyǵ>(27), but it is not difficult to find 

internally inconsistent form such as, e.g. تبرگيك <tbrǵyk>(28), with two different graphs, گ <ǵ> 

and ك <k>, marking one sound. Likewise, the word gugǝl ‘Google’ has such aleatory variants 

as گـوكل <ǵwkl>(29) كوجل <kwǧl>(30), غوجل <ġwǧl>(31) as well as other unjustified forms. The word 

nḍaḍǝr ‘glasses’, which contains two sounds ḍ, can be written, apart from other forms, as نضاظر 

<nḍaẓr>(32) or نظاضر <nẓaḍr>(33). 

 

An example of linguistically unjustified linear features is the use a space after ي <y> 

representing the inflectional prefix y-/yĭ-, illustrated below:  

 

 (<kyšwf> كيشوف instead of) ymkn_baqy_ky_šwf_bʕynyh>(34)> يمكن باقي كي شوف بعينيه (1)

yĭmkǝn baqi ka-yšuf b-ʕinih 

‘maybe he is still seeing with his eyes’ 

 (<kydyr> كيدير instead of) ky_dyr_mbġa>(35)> كي دير مبغا (2)

ka-ydir ma bġa 

‘(he) does what he wants’ 

 

The latter example also contains a relevant quantitative feature: the negation particle ma 

written as مـ <m>, rather than ما <ma>. This can be interpreted as an instance of the principle of 

economy at work: minimizing efforts at writing, or typing, is a paramount factor determining 

graphy in this genre. Other examples:  

 

 (<ma_kaynš> ما كاينش ~ <makaynš> ماكاينش ~) ’mkynš> ma kayǝnš ‘there is no> مكينش (3)

غاديش  ~ <maġadyš> ماغاديش ~) ’mġdš> ma ġadiš ‘negated future particle> مغدش (4)  ما 

<ma_ġadyš>) 

باغيش ~ <mabaġyš> ماباغيش  ~) ’mbġyš> ma baġiš ‘do(es) not want> مبغيش (5)  ما 

<ma_baġyš>) 

كاينينش  ~ <makaynynš> ماكاينينش ~) ’mkynnš> ma kaynin-š ‘there are no> مكيننش (6)  ما 

<ma_kaynynš>) 

 
(27)  Eg. Yass (2017). 

(28)  E.g. Daxǝl Suq Ṛaṣu (2018).  

(29)  E.g. caprice (2022). 

(30)  E.g. Ǧarīr (2016). 

(31)  E.g. Rašīd (2012). 

(32)  E.g. Salīm (2017). 

(33)  Simo Asfi (2016). 

(34)  Muṣṭafā (2019) 

(35)  Anas (2024). 



22 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

Consider also the two examples of the minimalistic graphy ل <l> for lli ‘which’: 

 

 ana_l_m_fhamtš>(36)> انا ل م فهامتش (7)

ana lli ma fhǝmt-š 

‘what I didn’t understand’ 

 

 hdšy_l_ʕṭa_allːh>(37)>  هدشي ل عطا الله (8)

had š-ši lli ʕṭa ḷḷah 

‘This is what God has given’ 

 

Economy seems also to be the reason for a rather limited use of the special graphs پ <p> 

for p, ڤ <v> for v, and گ <ǵ> or ڭ      <ĝ> for g. They are not in directly accessible in typical 

Arabic keyboard configurations and most users do not like to waste their time looking for them. 

In this case, the principle of economy would thus have the upper hand over the phonetic graphy. 

 

The two next instances show how the phonetic graphy is given preference over the 

morphological one: 

  

 mmbʕd_ṯlaṯyn_ʕam>(38)> ممبعد ثلاثين عام (9)

mim bǝʕd tlatin ʕam (cf. min bǝʕd in careful pronunciation) 

‘after thirty years’ 

 

 ma_šty_walw>(39)> ما شتي والو (10)

ma šǝtti walu (cf. ma šǝfti walu in careful pronunciation) 

‘you saw nothing’ 

 

The idea of ‘write as you speak’, put into practice in these two graphic utterances by 

reflecting the assimilation of n to m and of f to t, is one that permeates the genre under 

discussion.  

 

5.2 Wikipedia in MA 

If one considers that Wikipedia, “the free encyclopaedia”, is created by amateurs and 

ordinary users and that a single article may be written or edited by more than one author or 

editor, a multitude of disparate graphies amounting to a graphic chaos can be expected. This is, 

however, not the case because, in Wikipedia, a text’s author is not the sole person responsible 

for its quality: Thanks to the positive controlling role of the Moroccan Wikipedia editors, called 

imġarǝn (plural from amġar, which is an Amazigh word for ‘chief, leader’), its articles show a 

strikingly high degree of regularity and low number of extravagant forms. In addition, the 

Moroccan Wikipedia has published in its Kŭnnaš lǝ-qwāʕǝd ‘Book of rules’(40) a number of 

explicit rules concerning language (lǝ-ḥkam dǝ l-luġa), both grammar and graphy, of obligatory 

(ilzami) or recommendatory (tužihi) character. Additionally, following a general practice (no 

relevant rule has been explicitly announced, to the best of my knowledge) supervised by the 

editors, an article should be written in one variety of MA, in order to avoid dialectal and stylistic 

 
(36)  Fouad (2021). 

(37)  Muḥammad Nīhū Šǝkrād (2018). 

(38)  Nūmīdī Amāzīġī Dzayrī (2018). 

(39)  Chwarla (2018). 

(40)  Kŭnnaš lǝ-qwāʕǝd (no date). 



23 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

incoherence(41). From this, it follows that the users are not required to use a specific variety of 

MA when initiating an article; what matters is consistency within the scope of a single article. 

 

The most relevant aspects of orthography listed in the Kŭnnaš lǝ-qwāʕǝd are summarized 

in what follows.  

 

Its Rules 1 to 3 concern, in general, the use of a space (called xwa(42)) after prepositions and 

conjunctions. They stipulate that a space must be used after: 

 

a) genitival prepositions ديال <dyal> dyal, د <d> dǝ,  تاع <taʕ> taʕ,  متاع <mtaʕ> mtaʕ and نتاع 

<ntaʕ> ntaʕ(43) (rule 1). 

b) conjunctions listed as و <w> and  ؤ <ẘ> for w-/u- ‘and’(44) and ولا <wla> for wŭlla ‘or’ 

(rule 3)(45).  

 

Also the remaining prepositions (called l-kǝlmāt dǝ ž-žǝṛṛ) should be separated from the 

following word by a space, including those consisting of one graph, e.g. ب حروف <b_ḥrwf> bǝ-

ḥṛuf ‘with letters’, ل حبابك <l_ḥbabk> lǝ-ḥbabǝk ‘for your loved ones’ (Rule 2). This rule is, 

however, recommendatory.  

 

For -a marking the feminine nominal ending, it is recommended (Rule 4) that nouns which 

“come from an Arabic word” (žayin mǝn kǝlma ʕǝṛbiyya) – i.e. have a SA equivalent – written 

with final ة/ـة <ħ> should also be written in this way (including in a genitival construction, when 

final -a is replaced in pronunciation with -t). Borrowings from languages other than Arabic (s-

smĭyyat “l-gawriya”) can be written either with ة/ـة <ħ> or ا <a>. The former is recommended 

for words in which the final -a is pronounced short, exemplified with ميطة <myṭħ> miṭa ‘half’ 

(in sports) (from French mi-temps), كاسيطة <kasyṭħ> kasiṭa ‘cassette’, and بلاصة <blaṣħ> blaṣa 

‘place’ (from Spanish plaza ‘place’), while the latter is preferable if a is pronounced longer, as 

in ماليزيا <malyzya> malizya ‘Malaysia’, إثنولوجيا <ḁṯnwlwǧyā> itnoložya ‘ethnology’ and جيولوجيا 

<žywlwǧya> žyoložya ‘geology’.(46) 

 

The spelling of the definite article (t-tǝʕrif) (Rule 5) is regulated as follows: If a word 

begins with a non-assimilating consonant, the article l- should be written as ل <l>, e.g.  لباب 

<lbab> l-bab ‘the door’. If the first consonant is an assimilating one, the article can be marked 

either as ال <al>, e.g. الدار <aldar> ḍ-ḍaṛ ‘the house’, or as a šadda (gemination sign) on the first 

letter, e.g. د ار <dːar>. The rule is recommendatory, in contrast to one stipulating that only the 

option with ال <al> is allowed if a word functions as title of an article (the šadda-equivalent can 

be used for redirection). 

 

 
(41)  I owe this latter piece of information to Mounir Afifi (Wikimedia Morocco User Group), personal communication 

(26 April 2025). 

(42)  All rules are formulated in MA, showing an early stage of the development of its linguistic terminology. 

(43)  Called ḥṛūf ṛ-ṛǝbṭ u-l-wŭṣl there, more literally: ‘particles of joining and linking’. Note that they are 

dialectally differentiated. 

(44)  No explanation of the difference between these two forms is provided and their use is illustrated in the same 

context: د زاير و  د زاير lmġryb_w_dːzayr> and> لمغريب  ؤ   lmġryb_ẘ_dːzayr> l-Mǝġrib u-d-Dzayǝr> لمغريب 

‘Morocco and Algeria’. 

(45)  It is also signalled, rather superfluously, that combinations with suffixed pronouns, e.g. ديالي <dyaly> dyali 

‘min’, literally: ‘of mine’, are written with no space. 

(46)  Perhaps the issue should not (only) be considered in terms of the vowel’s length but a particular word’s 

morphology being or not being (perceived as) compatible with the structure of typical MA words. 



24 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

Finally, the use of the hamza graph, marking glottal stop [ʔ], word-finally is described in 

Rule 6. If a MA word does not contain this sound, the hamza is not written, even though it is in 

its SA cognate with this sound, e.g. ما <ma> ma ‘water’ (cf. SA ماء <mao> māʔ). Its use is, 

however, obligatory in those MA words in which it is always pronounced, as in إنشاء <ḁnšao> 

inšaʔ ‘foundation, creation’.  

 

Although no rules on marking the typically Moroccan sounds, [g], [p] or [v] are specified 

in the Moroccan Wikpedia, instructions (sometimes incomplete) are given on its help-page on 

how to introduce certain special graphs: ݣ <ĝ>, گ <ǵ>, پ <p> and the šadda. (47) A search of 

its pages for some particular forms with the use of the “Search for pages containing…” function 

(“Qǝllǝb ʕla ṣfaḥi fihŭm…”) shows that these special graphs are preferred to phonetically 

ambiguous ordinary Arabic letters, viz. ك <k> marking g or ب <b> marking p. For instance, the 

name Mbappé is written مباپي <mbapy>, with پ <p>, on all seven pages mentioning this French 

football player, while the form مبابي <mbaby>, with ب <b>, is not used at all (it redirects to  مباپي 

<mbapy>). The form راپ <rap> for rap ‘rap (music)’ occurs twice as frequently as راب <rab> 

and the word gaʕ ‘all’ is written كاع <kaʕ>, with the phonetically ambiguous ك <k> on 18 pages, 

while the graphy ݣاع <ĝaʕ> occurs on 347 pages (for گاع <ǵaʕ>, 5 pages are found). 

 

An interesting feature of the Moroccan Wikipedia graphic system is the quite consistent 

use of the digraph دج <dǧ> for [ʤ] in words of English origin (see Section 4.7). 

 

There is a visible tendency to mark long, or stable, vowels with the scriptio plena, although 

there is no regulation on it. For instance, the full name of Wikipedia, l-măwsuʕa l-ḥuṛṛa ‘the 

Free Encyclopaedia’, is written in its logo as لموسوعة لحورا <lmwswʕħ_l-ḥwra>, not حرا <ḥra> 

(or حرة <ḥrħ>). A search of Moroccan Wikipedia’s pages shows that there is marked preference 

for the scriptio plena in the case of certain lexemes, e.g. (the values in brackets indicate the 

number of pages with a given graphy):  

 

(1) luġa ‘language’    : لوغة <lwġħ> (635) vs. لغة <lġħ> (183) 

(2) l-Mǝġṛib ‘Morocco’    : لمغريب <lmġryb> (6,383) vs. لمغرب <lmġrb> (60) 

(3) d-dariža ‘the colloquial (language)’: الداريجة <aldaryǧħ> (558) vs. الدارجة <aldarǧħ> 

(234) 

 

In some other lexemes, however, the long vowels tend not to be marked with graphs, e.g.  

 

(4) l-ʕilm ‘knowledge, science’  : لعيلم <lʕylm> (11) vs. لعلم <lʕlm> (31) 

(5) l-mǝšṛiq ‘East’   :  لمشريق <lmšriq> (2) vs لمشرق <lmšrq> (11) 

(6) l-ḥuṛṛ ‘free (definite)’  : لحور <lḥwr> (3) vs. لحر <lḥr> (13) 

 

The unpronounced SA-oriented alif al-wiqāya in certain verbal forms ending in -u is quite 

consistently avoided. For instance, kanu ‘they were’ is written without it as كانو <kanw> on 

more than 2,000 pages, while the graphy كانوا <kanwa> is used on 30 only. Similarly, ykunu 

‘(that) they are’ is written without it, as يكونو <ykwnw>, on 325 pages, whereas the form  يكونوا 

<ykwnwa> has been found only on one page. The use of the pseudo-prothetic alif is an 

exception rather than a rule. Both these choices to favour the self-oriented phonetic graphy and 

consistence with which they are put into practice are yet another indication that the Moroccan 

Wikipedia takes the issue of a consistent graphy seriously. 

 

 
(47)  Mʕawna (no date). 



25 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

5.3 Online newspaper Gud 

Newspapers can be assumed to publish texts created by professionals and persons guided 

by professionals. It can also be expected that their editorial staff include someone responsible 

for taking care of the graphic homogeneity of the texts. An investigation of the content of the 

Gud, however, does not validate these expectations: its texts show a high level of irregularity. 

The general impression is that its creators give the authors leeway as to what kind of graphy 

they want to use. To illustrate this: when looking at one of the articles,(48) the reader can see 

three different ways of marking the sound g at a time: in the newspaper’s logo, ݣ <g> is used 

in its name Gud, written ݣود <gwd>. One of the thematic sections listed at the top of the page is 

called Tbǝṛgig, roughly: ‘society gossip’, with both its g-sounds represented as ك <k>:  تبركيك 

<tbrkyk>. In the title of the article, this sound is marked as گ <g> in the words: gaʕ ‘all’, 

ḥǝṛṛaga ‘illegal emigrants’, and ḥǝṛgu ‘emigrated illegally’. 

 

Similarly, there is little consistency as far as quantitative features are concerned: Forms 

with alif al-wiqāya seem not to be used as often as those without it, but nevertheless they are 

quite frequent. Likewise, the pseudo-prothetic alif is not an uncommon sight. There are lexemes 

for which the scriptio plena is quite common, e.g. موهيم <mwhym> for muhimm (although the 

SA-oriented form مهم <mhm> is more usual), but in certain words it is not as frequent as, for 

instance, in the Moroccan Wikipedia. For example, for d-dariža ‘colloquial (language)’ 

written  الدارجة <aldarǧħ> there are nearly 300 hits, while  الداريجة <aldaryǧħ> has only three; l-

Mǝġṛib ‘Morocco’ is written as المغرب <almġrb> or, less often, as لمغرب <lmġrb>, with the 

alternatives المغريب <almġryb> and لمغريب <lmġryb> being marginal or non-existent. Perhaps 

these particular words, and some others, are written with SA graphy in mind.  

 

Linear variation is quite strong. It can be exemplified by the graphy of the preposition f- 

‘in’. In the title of one article,(49) the phrase f-Bǝlžika ‘in Belgium’ is written with a space:   ف

 .’falastfadħ> fǝ-l-istifada ‘in the profit> فالاستفادة f_blžyka>, whereas no space is used in> بلجيكا

In the opening sentence of the text, however, the latter word is written with a space:  ف الاستفادة 

<f_alastfadħ>. In other articles, there are yet other graphies of f-Bǝlžika: with no space:  فبلجيكا 

<fblžyka>(50) or in the SA-oriented form في <fy>: في بلجيكا <fy_blžyka>(51) (cf. SA في <fy> for fī 

‘in’). 

 

In her analysis of the role of the Gud in the development of WMA, Pennisi (2020a: 93-94) 

observed that “[i]t is also thanks to editorial experiences such as «Goud», that dāriǧah 

undertook (and undertakes) the process of informal codification (see conventionalization or 

«standardization from below») through its extensive written use.” From our above observations, 

however, one gets the impression that the newspaper does not seem to have made substantial 

achievements as far as standardization of graphy is concerned. The present observable usage 

makes it rather doubtful that any conscious efforts towards elaborating a consistent graphy are 

being undertaken in its editorial environment. 

 

6. Conclusion 

The description provided by the present work may seem incomplete as it lacks some 

statistical underpinning. Its intention, however, has not been an exhaustive quantitative 

exploration but rather signalling the most important phenomena and indicating major paths of 

 
(48)  «S-suluṭāt l-mǝġribiya…» (2024). 

(49)  «157 mġǝṛbi…» (2024). 

(50)  E.g. in «Ilyās š-Šāʕǝṛ…» (2024). 
(51)  E.g. in ṣ-Ṣūfī (2023). 



26 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

investigation. Several issues could not be treated here for space considerations, for instance the 

graphy of emphatic consonants, the initial hamza and sounds corresponding in MA borrowings 

from French to nasal vowels as well as the use of non-final forms of graphs before a space, such 

as ف فاس rather than  ف فاس.  

 

In comparison with printed sources, viz. books, Internet texts show a range of features that 

make them a better exponent of the processes currently taking place in the universe of WMA: 

the rapid growth of their volume means that, on one hand, more and more phenomena are 

reflected in writing and, on the other hand, an increasing number of people have access to it 

and are exposed to it. Consequently, it also has a greater flexibility in adjusting itself to the 

users’ needs. As such, its role in shaping any future norm could be considerably more important 

than that of printed (literary) texts – especially if its development is not left run wild but 

overseen at least in some respects. In other words, it is where spontaneity meets control that the 

greatest potential of WMA on the Internet for shaping the future of its graphy lies. 

 

Symbols and abbreviations 

 

MA   – Moroccan Arabic 

SA    – Standard Arabic 

WMA    – Written Moroccan Arabic 

~ (between graphic words)  – is a graphic variant of 

↔ (between graphs)  – is mutually interchangeable in (at least some) qualitative variants with 

 

Bibliography 

 

Primary Sources 

(all sites accessed 31.03.2025) 

 

«157 mġǝṛbi …» (2024) = «157 mġǝṛbi ḥǝṣlu f-Bǝlžika bǝ-sbab lǝ-ḥtiyāl ʕla l-ḥukuma fǝ-l-

istifada mǝn s-sakan l-ižtimāʕi», Gud, 02.04.2024, https://www.goud.ma/157- -مغربي -حصلو

  /ف-بلجيكا- بسباب-الاحتيال-عل-871619

ANAS (2024): [Ḥum (!) dāʔiman yubarrirūn…], reader’s comment, Hespress,  28.12.2024, 

https://www.hespress.com/ 1489192-والم-الارتفاع -تسجل- بوناني-حلوى-أسعار .html  

BRAHIMI, Youssef (2024): «Umarāʔ al-ǧaḥīm wa-l-sabʕ wa-l-xaṭāyā», Critique, 29.02.2024, 

https://critique.ma/أمراء-الجحيم-السبع-و-الخطايا  

CAPRICE (2022), [Akbar ʕamaliyyat naṣb…], reader’s comment, Hespress, 27.04.2022, 

https://www.hespress.com/980099-جمهورية-إفريقيا-الوسطى- تعتمد-البتكوي.html   

CHWARLA (2018): [L-ixwan ana bġit ṛ-ṛǝdd…], reader’s comment, Hespress, 13.10.2018, 

https://www.hespress.com/455882-مؤشر-دولي-لحالة-الجوع-يرمي-بالمغرب-إلى.html  

DAXƏL SUQ ṚAṢU (2018), [Waš baqi ʕayšin…], reader’s comment, Hespress, 10.02.2018, 

https://www.hespress.com/409725-أصغر-رئيسة-جماعة-بالمغرب-نفي-الخيانة.html  

«“Ḍṛǝg n-nṣāṛa”…» (2023) = «“Ḍṛǝg n-nṣāṛa” yuʕarqil tanaqqul al-muwāṭinīn bi-Sīdī Binnūr», 

al-Usbūʕ, 10.08.2023,  https://www.alousboue.ma/94357/  

FATḤĪ, Nihād (2018a):  «L-ʕaṛ la-ma xǝlliw Saʕd lǝ-Mžǝrrǝd yĭttǝšhǝr bǝ-fʕaylu maši bǝ-ġnah», 

Gud, 28.08.2018, https://www.goud.ma/377984- العار-لاما -خليو-سعد-المجرد-يتشهر- بفعاي/  

FATḤĪ, Nihād (2018b): «L-islamiyun kǝffsuha ʕla l-mužtamaʕ…», Gud, 26.07.2018, 

https://www.goud.ma/371197-الإسلاميين- كفسوها-على-المجتمع-و- ما-ع/  

FOUAD (2021): [Ana lli ma fhǝmt-š…], reader’s comment, Hespress, 07.01.2021, 

https://www.hespress.com/ 761997-بالانتخا -بايدن-فوز-على-يصادق-الكونغرس .html 

https://www.goud.ma/157-مغربي-حصلو-ف-بلجيكا-بسباب-الاحتيال-عل-871619/
https://www.goud.ma/157-مغربي-حصلو-ف-بلجيكا-بسباب-الاحتيال-عل-871619/
https://critique.ma/أمراء-الجحيم-السبع-و-الخطايا
https://www.hespress.com/جمهورية-إفريقيا-الوسطى-تعتمد-البتكوي-980099.html
https://www.hespress.com/مؤشر-دولي-لحالة-الجوع-يرمي-بالمغرب-إلى-455882.html
https://www.hespress.com/أصغر-رئيسة-جماعة-بالمغرب-نفي-الخيانة-409725.html
https://www.alousboue.ma/94357/
https://www.goud.ma/العار-لاما-خليو-سعد-المجرد-يتشهر-بفعاي-377984/
https://www.goud.ma/الإسلاميين-كفسوها-على-المجتمع-و-ما-ع-371197/


27 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

ǦARĪR (2016): [Xtaṛǝʕ lina ši ḥaža ŭxṛa…], reader’s comment, Hespress, 

https://www.hespress.com/292555-ب و   html.بلخياط-ينتقد-هيمنة-غ وغ ل-وف ي س 

ĠAṚBI, Asma (2016): «L-qǝṛqubi u-ma ydir. Bi-ṣ-ṣuwar…», Gud, 

https://www.goud.ma/255655-القرقوبي-ومايدير-بالصور-اعتقال-شاب-شر/   

«Honkong» (no date), Wikipedia, https://ary.wikipedia.org/wiki/هونكونڭ  

IBĀRŪRĪ, Sihām (2015): «Tǝḥlil nǝfsi-ižtimaʕi l-haduk lli mṣǝddʕinna…», Gud, 29.01.2015, 

https://www.goud.ma/119559-تحليل-نفسي-اجتماعي-لهادوك-اللي- مصدعين/  

«Ilyās š-Šāʕǝṛ…» (2024) = «Ilyās š-Šāʕǝṛ ttǝḥkǝm ʕlih bǝ-l-ḥǝbs f-Bǝlžika», Gud, 23.02.2024, 

https://www.goud.ma/864268-إلياس-الشاعر-تحكم-عليه-بالحبس-فبلجيكا/  

Kŭnnaš lǝ-qwāʕǝd (no date), https://ary.wikipedia.org/wiki/ويكيپيديا:كناش_لقواعد  

Mʕawna (no date): https://ary.wikipedia.org/wiki/معاونة:صفحة_لمعاونة   

«Man takūn Bahīǧa …» (2020) = «Man takūn Bahīǧa Ḥāfiẓ allatī ḥtafā Gūgl bi-ḏikrā mawlidihā 

al-112?», al-Axbār, 04.08.2020, https://www.alakhbar.press.ma/ -من-تكون-بهيجة-حافظ-التي

  html.احتفى-چوچل-بذكر-111014

MUḤAMMAD NĪHŪ ŠƏKRĀD (2018): [Ahl al-Mǝġrib mǝn ahli…], reader’s comment, Hespress, 

22.04.2018, https://www.hespress.com/422782-مشاريع-ملكية-في-مهب  -الريح.html  

MUṢṬAFĀ (2019): [Yĭmkǝn baqi ka-yšuf…], reader’s comment, Hespress, 1.04.2019, 

https://www.hespress.com/488012-الرئاسة-الجزائرية-بوتفليقة-سيستقيل-ق.html  

MZĬYYƏN, ʕUmǝṛ (2016): «Fḍiḥa f-Ḍaṛ lǝ-Brihi : Ilyas l-ʕUmari ṛžǝʕ kŭllu fazǝg bǝ-l-ʕǝṛq», 

Gud, 27.07.2016, https://www.goud.ma/232438-فضيحة-فدار -لبريهي-إلياس-العماري-ارجع- ك/  

NŪMĪDĪ AMĀZĪĠĪ DZAYRĪ (2018): [Anā ka-Nūmīdī…], reader’s comment, Hespress, 

04.08.2018, https://www.hespress.com/443040-نشطاء-أمازيغ -يطلقون-حملة-تيفيناغ-عل.html  

RAŠĪD (2012): [Iḏā kuntum taʕtabirūn al-luġa…], reader’s comment, Hespress, 23.05.2012, 

https://www.hespress.com/233-88399-جمعية-تطالب -البرلمان-بالتراجع-عن-تع.html  

SALĪM (2017): [Lā arā ayyat niswa…], reader’s comment, Hespress, 13.07.2017, 

https://www.hespress.com/370867-بنمسعود-حكومة-بنكيران-مانعت-تفعيل-مسا.html  

SIMO ASFI (2016): [Šǝft gaʕ l-bašar bġa…], reader’s comment, Hespress, 21.03.2016, 

https://www.hespress.com/278990-النظاراتيون-يخوضون-إضرابا-وطنيا-ويرف.html  

«S-Si Bǝnkiran…» (2012) = «S-Si Bǝnkiran: hada wŭlla tbǝrhiš», Gud, 11.02.2012, 

https://www.goud.ma/96145 -2- السي-بنكيران-هدا-ولا-تبرهيش/  

Ṣ-ṢŪFĪ, Karīm (2023): «Tǝḍḥiya kbira: 2 mġaṛba f-Balžika tlaḥu fǝ-myah konžele baš…», Gud, 

09.11.2023, https://www.goud.ma/842604-تضحية-كبيرة-2- مغاربة-فـي-بلجيكا-تلاحو-ف/  

«S-suluṭāt l-mǝġṛibiya …» (2024) = «S-suluṭāt l-mǝġṛibiya qǝblat l-ʕǝwda dyalhŭm…», Gud, 

29.03.2024, https://www.goud.ma/870883-السلطات-المغربية-قبلات-العودة-ديالهم/  

YASS (2017): [Anā attafiq maʕak fī kull mā qult…], reader’s comment, Hespress, 14.12.2017, 

https://www.hespress.com/399224-أخصائي-مخدر-النميمة-يرفع -منسوب-الكر.html   

 

 

Secondary Sources 

 

AGUADÉ, Jordi (2003): «Estudio descriptivo y comparativo de los fonemas del árabe dialectal 

marroquí», Estudios de dialectología norteafricana y andalusí, nº 7, pp. 59-109. 

AGUADÉ, Jordi (2005): «Darle al pico: un ‘bestiario’ de Youssouf Amine Elalamy en árabe 

marroquí», Estudios de dialectología norteafricana y andalusí, nº 9, pp. 245-265. 

AGUADÉ, Jordi (2006): «Writing dialect in Morocco», Estudios de dialectología norteafricana 

y andalusí, nº 10, pp. 253-274. 

AGUADÉ, Jordi (2012): «Monarquía, dialecto e insolencia en Marruecos: el caso Nichane», De 

los manuscritos medievales a internet: la presencia del árabe vernáculo en las fuentes 

escritas, Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp. 441-464. 

https://www.hespress.com/بلخياط-ينتقد-هيمنة-غُوغْل-وفَيْسْبُو-292555.html
https://www.goud.ma/القرقوبي-ومايدير-بالصور-اعتقال-شاب-شر-255655/
https://ary.wikipedia.org/wiki/هونكونڭ
https://www.goud.ma/تحليل-نفسي-اجتماعي-لهادوك-اللي-مصدعين-119559/
https://www.goud.ma/إلياس-الشاعر-تحكم-عليه-بالحبس-فبلجيكا-864268/
https://ary.wikipedia.org/wiki/ويكيپيديا:كناش_لقواعد
https://ary.wikipedia.org/wiki/معاونة:صفحة_لمعاونة
https://www.alakhbar.press.ma/من-تكون-بهيجة-حافظ-التي-احتفى-چوچل-بذكر-111014.html
https://www.alakhbar.press.ma/من-تكون-بهيجة-حافظ-التي-احتفى-چوچل-بذكر-111014.html
https://www.hespress.com/مشاريع-ملكية-في-مهبّ-الريح-422782.html
https://www.hespress.com/الرئاسة-الجزائرية-بوتفليقة-سيستقيل-ق-488012.html
https://www.goud.ma/فضيحة-فدار-لبريهي-إلياس-العماري-ارجع-ك-232438/
https://www.hespress.com/نشطاء-أمازيغ-يطلقون-حملة-تيفيناغ-عل-443040.html
https://www.hespress.com/233-جمعية-تطالب-البرلمان-بالتراجع-عن-تع-88399.html
https://www.hespress.com/بنمسعود-حكومة-بنكيران-مانعت-تفعيل-مسا-370867.html
https://www.hespress.com/النظاراتيون-يخوضون-إضرابا-وطنيا-ويرف-278990.html
https://www.goud.ma/السي-بنكيران-هدا-ولا-تبرهيش-2-96145/
https://www.goud.ma/تضحية-كبيرة-2-مغاربة-فـي-بلجيكا-تلاحو-ف-842604/
https://www.goud.ma/السلطات-المغربية-قبلات-العودة-ديالهم-870883/
https://www.hespress.com/أخصائي-مخدر-النميمة-يرفع-منسوب-الكر-399224.html


28 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

AGUADÉ, Jordi (2013): « Des romans diglossiques: le cas de Youssef Fadel », Évolution des 

pratiques et représentations langagières dans le Maroc du XXIe siècle, vol. 1, Paris: 

L’Harmattan, pp. 207-220. 

AGUADÉ, Jordi & BENYAHIA, Laila (2005): Diccionario árabe marroquí: Árabe marroquí-

español, español-árabe marroquí, Cádiz: Quorum Editores. 

BENÍTEZ FERNÁNDEZ, Montserrat (2003): «Transcripción al árabe marroquí de mensajes de 

teléfono móvil», Estudios de dialectología norteafricana y andalusí, nº 7, pp. 153-163. 

BENÍTEZ FERNÁNDEZ, Montserrat (2010): La política lingüística contemporánea de Marruecos: 

de la arabización a la aceptación del multilingüismo, Zaragoza: Instituto de Estudios 

Islámicos y del Oriente Próximo. 

BENÍTEZ FERNÁNDEZ, Montserrat (2012a): «TelQuel: una fuente contemporánea para el estudio 

del árabe marroquí», De los manuscritos medievales a internet: la presencia del árabe 

vernáculo en las fuentes escritas, Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp. 403-417. 

BENITEZ FERNANDEZ, Montserrat (2012b): «Al-ʔAmal: Otro intento fallido de escribir en dārīža 

marroquí», Dynamiques langagières en Arabophonies: Variations, contacts, migrations et 

créations artistiques. Hommage offert à Dominique Caubet par ses élèves et collègues. 

Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp. 379-391. 

BERJAOUI, Naser (2001): «Aspects of the Moroccan Arabic orthography with preliminary 

insights from the Moroccan computer-mediated communication», Chat-Kommunikation: 

Sprache, Interaktion, Sozialität & Identität in synchroner computervermittelter 

Kommunikation: Perspektiven auf ein interdisziplinäres Forschungsfeld, Stuttgart: 

Ibidem, pp. 431-465. 

CAUBET, Dominique (2004): « L’intrusion des téléphones portables et des ‘SMS’ dans l’arabe 

marocain en 2002-2003 », Parlers jeunes ici et là-bas: Pratiques et représentations, Paris: 

L’Harmattan, pp. 247-270. 

CAUBET, Dominique (2005): « Génération darija! », Estudios de dialectología norteafricana y 

andalusí, nº 9, pp. 233-243. 

CAUBET, Dominique (2012): « Apparition massive de la darija à l’écrit à partir de 2008-2009: 

sur le papier et sur la toile: Quelle graphie? Quelles régularités? », De los manuscritos 

medievales a internet: la presencia del árabe vernáculo en las fuentes escritas, Zaragoza: 

Universidad de Zaragoza, pp. 377-402. 

CAUBET, Dominique (2013): « Maroc 2011 – Messagerie instantanée sur l’internet marocain: 

facebook, darija et parlers jeunes », Évolution des pratiques et représentations langagières 

dans le Maroc du XXIe siècle, vol. 1. Paris: L’Harmattan, pp. 63-87. 

CAUBET, Dominique (2017): «Morocco: An informal passage to literacy in dārija (Moroccan 

Arabic)”, The politics of written language in the Arab world: Writing change, Leiden-

Boston: Brill, pp. 116-141. https://doi.org/10.1163/9789004346178_007  

ELINSON, Alexander E. (2013): «Dārija and changing writing practices in Morocco», 

International Journal of Middle East Studies, nº 45, 4, pp. 715-730. 

https://doi.org/10.1017/S0020743813000871  

FERRANDO, Ignacio (2012): «Apuntes sobre el uso del dialecto en la narrativa marroquí 

moderna», De los manuscritos medievales a internet: la presencia del árabe vernáculo en 

las fuentes escritas, Zaragoza: Universidad de Zaragoza, pp. 349-358. 

GÜNTHER, Hartmut (1988): Schriftliche Sprache: Strukturen geschriebener Wörter und ihre 

Verarbeitung beim Lesen. Tübingen: Max Niemeyer Verlag. 

https://doi.org/10.1515/9783110935851  

HARRELL, Richard S. (1962): A short reference grammar of Moroccan Arabic. Washington, D. 

C.: Georgetown University Press. 

HEATH, Jeffrey (2002): Jewish and Muslim dialects of Moroccan Arabic. London-New York: 

RoutledgeCurzon. 

https://doi.org/10.1163/9789004346178_007
https://doi.org/10.1017/S0020743813000871
https://doi.org/10.1515/9783110935851


29 WRITTEN MOROCCAN ARABIC ON THE INTERNET:  

 TYPES OF VARIATION AND LEVELS OF REGULARITY 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

HOOGLAND, Jan (2013a): «Towards a standardized orthography of Moroccan Arabic based on 

best practices and common ground among a selection of authors», Árabe marroquí: de la 

oralidad a la enseñanza, Cuenca: Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha, pp. 

59-76. 

HOOGLAND, Jan (2013b): « L’arabe marocain, langue écrite », Évolution des pratiques et 

représentations langagières dans le Maroc du XXIe siècle, vol. 1. Paris: L’Harmattan, pp. 

175-188. 

HOOGLAND, Jan (2018): «Darija in the Moroccan press: The case of the magazine Nichane», 

Sociolinguistic Studies, nº 12, 2, pp. 273-293. https://doi.org/10.1558/sols.35567  

LANGONE, Angela Daiana (2003): « Ḫbār blādna. Une expérience journalistique en arabe 

dialectal marocain ». Estudios de dialectología norteafricana y andalusí, nº 7, pp. 143-

151. 

MGARFAWI, Xalīl & MABRUR, ʕAbd al-Wāḥid & ŠUKAYRI, ʕAbd Allāh (2017): Qāmūs al-

dāriǧa  al-maġribiyya [Dictionary of Moroccan Darija], al-Dār al-Bayḍā: Markaz 

Tanmiyat al-Dāriǧa Zakūra. 

MICHALSKI, Marcin (2016): «Spelling Moroccan Arabic in Arabic script: The case of literary 

texts». Arabic varieties – Far and wide: Proceedings of the 11th International Conference 

of AIDA – Bucharest, 2015, București: Editura Universității din București, pp. 385-394. 

MICHALSKI, Marcin (2019): Written Moroccan Arabic: A study of qualitative variational 

heterography, Poznań: Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu im. Adama Mickiewicza w 

Poznaniu. 

AL-MIDLĀWĪ AL-MNABBHĪ, Muḥammad (2019): Al-ʕArabiyya al-dāriǧa: Imlāʔiyya wa-naḥw – 

al-aṣwāt, al-ṣarf, al-tarkīb, al-muʕǧam [Colloquial Arabic: Spelling and grammar – 

sounds, morphology, syntax, lexis], al-Dār al-Bayḍāʔ: Markaz Tanmiyat al-Dāriǧa Zakūra. 

MILLER, Catherine (2012): « Observations concernant la présence de l’arabe marocain dans la 

presse marocaine arabophone des années 2009-2010 », De los manuscritos medievales a 

internet: la presencia del árabe vernáculo en las fuentes escritas, Zaragoza: Universidad 

de Zaragoza, pp. 419-440. 

MILLER, Catherine (2015): « Des passeurs individuels au mouvement linguistique: itinéraires 

de quelques traducteurs au Maroc », Le social par le langage – La parole au quotidien, 

Tunis: IRMC – Paris: Karthala, pp. 203-232. 

MILLER, Catherine (2017): «Contemporary dārija writings in Morocco: Ideology and 

practices», The politics of written language in the Arab world: Writing change, Leiden – 

Boston: Brill, pp. 90-115. https://doi.org/10.1163/9789004346178_006 

MOSCOSO GARCÍA, Francisco (2004): Esbozo gramatical del árabe marroquí. Cuenca: 

Ediciones de la Universidad de Castilla-La Mancha. 

MOSCOSO GARCÍA, Francisco (2009): «Comunidad lingüística marroquí en los foros y chats: 

Expresión escrita, ¿norma o anarquía? », Al-Andalus Magreb, nº 16, pp. 209-226. 

MOUSTAOUI SRHIR, Adil (2016): Sociolinguistics of Moroccan Arabic: New topics. Frankfurt 

am Main: Peter Lang. https://doi.org/10.3726/978-3-653-06484-1  

PENNISI, Rosa (2020a): «Expressions of resistance: “Goud” and stylistic variation in Moroccan 

digital newspapers», La rivista di Arablit, nº X, 20, pp. 79-98. 

PENNISI, Rosa (2020b): «Written dārija: “māšī məʕqūl təktəb-ha bi-ḥurūf al-luġa al-ʕarabiyya!” 

It is not logical to write it with the Arabic letters! Media reception of the Zakoura 

Dictionary project», Annali di Ca’ Foscari. Serie orientale, nº 56, pp. 129-153. 

https://doi.org/10.30687/AnnOr/2385-3042/2020/01/005  

PENNISI, Rosa (2023): «From Mixed Arabic to Educated Written dāriǧa: Diglossic variation in 

Moroccan written production», Revista Española de Lingüística, nº 53, 2, pp. 293-314. 

https://doi.org/10.31810/rsel.53.2.11  

https://doi.org/10.1558/sols.35567
https://doi.org/10.3726/978-3-653-06484-1
https://doi.org/10.30687/AnnOr/2385-3042/2020/01/005
https://doi.org/10.31810/rsel.53.2.11


30 MARCIN MICHALSKI 

 

AAM 32 (2025) 5-30 

ROUDABY, Youssef (2015): « Comment Hespress s’est hissé au sommet », TelQuel, 12.03.2015 

(https://telquel.ma/2015/03/12/comment-hespress-hisse-sommet_1438110, accessed 

31.03.2025). 

SEDRATI, Anass & AIT ALI, Abderrahman (2019): «Moroccan Darija in online creation 

communities: Example of Wikipedia», Al-Andalus Magreb, nº 26. 

(https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/6794/6744). 

https://doi.org/10.25267/AAM.2019.i26.11  

 

https://telquel.ma/2015/03/12/comment-hespress-hisse-sommet_1438110
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/6794/6744
https://doi.org/10.25267/AAM.2019.i26.11


AAM 32 (2025) 31-46 

 

 

 

 

 

NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN 

ÁRABE MARROQUÍ: EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN 

ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO  

Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

NEW PROPOSALS FOR THE STANDARDISATION OF MOROCCAN ARABIC 

WRITING: THE LITTLE PRINCE, A DICTIONARY OF DEFINITIONS IN 

MOROCCAN ARABIC, A DIARY, AND THE NEW TESTAMENT 

 

 توحيد كتابة العربيّة المغربيّة: اقتراحات جديدة ل
 تعريفات بالعربيّة المغربيّة، يوميّات والعهد الجديد  الأمير الصغير، قاموس 

 

 

Francisco Moscoso García 

Universidad Autónoma de Madrid 

 

 

Recibido: 26/09/2024    Aceptado: 24/09/25 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 31-46 

 
Resumen: El árabe marroquí carece de reconocimiento oficial, más allá de su consideración como dialecto. Su 

escritura no ha sido normalizada, lo cual ha hecho que existan hasta el momento diferentes formas de plasmarla, 

ya sea en grafía árabe, en la mayor parte de las veces, ya en grafía latina o latinonumérica. Presentamos en este 

artículo cuatro propuestas de escritura a partir de cuatro obras escritas en árabe marroquí: la traducción de El 

Principito, un diccionario de definiciones en árabe marroquí, un diario y el Nuevo Testamento. Las dos primeras 

están más cercanas al árabe literal, mientras que las dos últimas tienen más en cuenta la pronunciación de las 

variedades en las que han sido escritas. Las primeras siguen el principio de «donación-orientación» y las 

segundas el de «donación-desafiante» (Michalski 2019). A partir de estas dos propuestas, intentaremos responder 

sobre cuál de ellas podría ser la más apropiada para una posible y futura estandarización. 

Palabras clave: árabe marroquí, escritura, grafía árabe, estandarización, heterogeneidad. 

 

Abstract: Moroccan Arabic has no official status and is regarded as a dialect. Since its orthography had not been 

standardized, today there exist various ways of writing in it: either in Arabic script (most of the time), or in Latin 

or Latin-numerical script. In this article, I present four proposals of standardizing Moroccan Arabic orthography 

based on four independent pieces written in Moroccan Arabic: the translation of The Little Prince, a Moroccan 

Arabic dictionary of definitions, a diary, and The New Testament. While the former two are closer to Standard 

Arabic, the latter two are influenced by the pronunciation of the varieties in which they were written. Further, 

while the former two follow the principle of “donor-orientation”, the latter two abide by the principle of 

“donation-defying” (Michalski 2019). Building my analysis on these two trends of writing in Moroccan Arabic, I 

will try to suggest which one would be more useful for possible future standardization. 

Key-words: Moroccan Arabic, Writing, Standardisation, Arabic Script, heterogeneity. 

 

مما يعني أن هناك طرقا مختلفة للتعبير عنها حتى   كتابتها،تفتقر اللغة العربية المغربية إلى الاعتراف الرسمي، باستثناء اعتبارها لهجة. لم يتم توحيد   :الملخص
مقترحات كتابية تستند إلى أربعة أعمال   أربعإما بالخط العربي، في معظم الأحيان، أو بالكتابة الرقمية اللاتينية أو اللاتينية. في هذا المقال، نقدم    ،الآن 

ترجمة   المغربية:  العربية  باللغة  الصغيرمكتوبة  أقرب  الأمير  الأولان  الجديد.  والعهد  ويوميات  المغربية،  العربية  باللغة  تعريفات  وقاموس  العربية    من ،  اللغة 
 

  Email: francisco.moscoso@uam.es ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2880-4540 

mailto:francisco.moscoso@uam.es
https://orcid.org/0000-0002-2880-4540


32 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

مبدأ   ان والأخير   «  عتبر -توجيه»  مبدأ    ن الأولا  ان التي كتبت بها. يتبع   اللهجات، في حين أن الأخيرين يأخذان في الاعتبار نطق  بنسبة الحروفالفصحى  
 .بناء على هذين الاقتراحين، سنحاول الإجابة على أيهما يمكن أن يكون الأنسب لتوحيد محتمل ومستقبلي.  (Michalski 2019) «  تبرع-تحد  » 

 تغايرُ. العربيرة المغربيرة، كتابة، توحيد، حروف عربيرة،  الكلمات المفاتيح:
 

 

 

0. Introducción(1) 

La reforma constitucional en Marruecos de 2011 –nos recuerda Daranas (2011: 482)– se 

publica en un año que se inició con manifestaciones que clamaban por «reformas de signo 

auténticamente democrático», las cuales culminaron con una que tuvo lugar el 20 de febrero 

en Rabat. Seguían los pasos de otras contestaciones surgidas en Túnez, Egipto o Argelia a las 

que se llamó «primaveras árabes». Nuestro interés no es analizar el origen social de este 

descontento social sino, sencillamente, dejar constancia en esta introducción del preámbulo 

que llevó a la publicación de la Constitución de 2011 y nos detendremos en esta presentación 

en el artículo 5 de esta carta magna. Se dice en él que «el árabe sigue siendo la lengua oficial» 

y que «el amazige tiene asimismo consideración de lengua oficial». Se entiende que, al hablar 

de «árabe», se está haciendo referencia a la variedad árabe literal, oficial también en el resto 

de los países árabes, y al hablar de «amazige», a una variedad estandarizada a partir de las tres 

grandes variedades del país, tarifit, tamaziġt y tachelḥit; ambas no son con las que un niño o 

niña desarrolla su primera lengua, es decir, no son su lengua materna. En relación con las 

variedades árabes maternas hay dos referencias en el mismo artículo. La primera sobre el 

ḥassāniyya, una variedad que se extiende desde el valle de Draa hasta Mauritania, y definida 

como «parte integrante de la identidad cultural y unificada de Marruecos»; y la segunda 

definida como «dialectos». De la primera se aboga por su «preservación» y de la segunda por 

su «protección». 

 

Pero esta dicotomía, claramente expuesta en la carta magna marroquí, entre lengua y 

dialecto no es más que una clasificación artificial llevada a cabo desde una posición de poder. 

La variedad árabe literaria –lengua oficial, el árabe o el amazige– es la dominante y la 

variedad materna o natural es la dominada. Resulta curioso anotar cómo al ḥassāniyya no se 

le da ninguna connotación, se define simplemente con su nombre, mientras que se habla de 

«dialectos» para las variedades árabes maternas de Marruecos. La primera conclusión es 

pensar que estos son una evolución natural de la lengua árabe oficial y que el ḥassāniyya es 

algo sin definir que no se sabe muy bien clasificar lingüísticamente, aunque sí 

territorialmente, ya que en el preámbulo a la constitución se afirma que:  

 
El Reino de Marruecos es un Estado musulmán y soberano, celoso de su unidad nacional y territorial y de 

la salvaguardia de la cohesión y la diversidad de los valores de su identidad nacional, unificada con la 

 

(1)  Este artículo ha sido redactado en el marco de actuación del proyecto de I+D del Ministerio de Ciencia e 

Innovación «El corpus de la narrativa oral en la cuenca occidental del Mediterráneo: estudio comparativo y 

edición digital (CONOCOM)» (referencia: PID2021-122438NB-I00), financiado por la Agencia Estatal de 

Investigación (AEI) y el Fondo Europeo de Desarrollo Regional (FEDER). 

 En este artículo, emplearemos la siguiente transcripción consonántica: b (oclusiva bilabial sonora), w 

(aproximante labiovelar sonora), m (nasal bilabial), f (fricativa labiodental sorda), t (oclusiva dental sorda), 

ṭ (oclusiva dental sorda velarizada), d (oclusiva dental sonora), ḍ (oclusiva dental sonora velarizada), s 

(fricativa [predorso]alveolar sorda), ṣ (fricativa [predorso]alveolar sorda velarizada), z (fricativa alveolar 

sonora), ẓ (fricativa alveolar sonora velarizada), l (aproximante lateral alveolar), ḷ (aproximante lateral 

alveolar velarizada), r (vibrante), n (nasal dental), š (fricativa prepalatal sorda), ž (fricativa prepalatal 

sonora), y (aproximante prepalatal sonora), k (oclusiva palato-velar sorda), g (oclusiva palato-velar sonora), 

q (oclusiva uvulo-velar sorda), x (fricativa posvelar sorda), ġ (fricativa posvelar sonora), ḥ (fricativa 

faringal sorda), ʕ (fricativa faringal sonora), ʔ (oclusiva glotal sorda), h (fricativa glotal sorda). 



33 NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN ÁRABE MARROQUÍ:  

EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

fusión de sus componentes árabe, islámico, amazige y sahariano-hassāni, y enriquecida con los aportes 

africano, andalusí, árabe y mediterráneo. 

 

Sin embargo, Moreno Cabrera (2021: 16) dice al respecto que «lo que se considera 

dialecto no es otra cosa que una lengua natural con todas las características estructurales que 

definen una lengua humana». Por consiguiente, «no es una lengua defectiva, deforme, 

incompleta o degenerada», pero la que «no es una lengua natural normal y corriente es la 

lengua estándar oficial, ya que esta se ha obtenido de una variedad dialectal mediante un 

proceso artificial de elaboración lingüística cultural». Concluyendo, las variedades árabes de 

Marruecos, que son comprensibles entre sí, como lo son las variedades del español en España, 

y a las que llamaremos desde ahora «árabe marroquí» y no «dialecto marroquí», no proceden 

del árabe literal, sino que este se formó en su día a partir de una variedad de prestigio y se 

nutrió de otras para su normalización. El árabe marroquí es el resultado de una evolución de 

las variedades árabes que llegaron con los conquistadores árabes a partir del siglo VII, las 

cuales entraron en contacto con el amazige, sufriendo un proceso gradual de criollización que 

acabaría entre los siglos XI y XV con la llegada de las tribus beduinas Banū Hilāl, Banū 

Sulaym y Banū Maʕqil. Sobre la denominación del árabe marroquí y el nivel de comprensión 

entre las diferentes variedades de esta lengua, Mgharfaoui et al. (2017: 9-10) dicen lo 

siguiente: 

 

  العربيرة المغربيرة وبشكل متزايد    الدارجةوالتسمية الشائعة اللي كا يتشار بها للغة العربيرة الأمر بالنسب للغالبيرة العظمة ديال المغاربة هي لفظة  
مغربي، كيفما كان النطق دياله أو الألفاظ اللي كا يستعمل بجهته، كا يمكن له يفهم ويتواصل مع أي مغربي كا   لولىر اليوم ك  […]

 . (2). بل هذ التواصل والتفاهم السلس كا يمتدر حتىر للجهة الغربيرة من الجزائريتكلرم الدارجة من أي جهة أخرى بلا حتىر شي عائق
 

Las manifestaciones que precedieron a la reforma constitucional fueron además la 

expresión de la lengua materna como bien lo ha puesto de manifiesto Caubet (2019: 277) 

hablando de la nāyḍa marroquí: 

 
Le mouvement a donné une importance toute particulière à la darija (l’arabe marocain), lui attribuant le 

rôle de langue unissant tous les Marocains, dans une identité marocaine repensée dès les années 2002-

2005, comme étant plurielle –berbère, africaine et arabe– et plurilingue –darija, amazighe, arabe standard, 

français, espagnol…(3). 

 

Y más allá de la nāyḍa, con sus letras de canciones reivindicativas, la expresión escrita 

del árabe está cada vez más extendida en blogs, tuits, WhatsApp o Wikipedia (Caubet 2018 y 

Sedrati & Ait Ali 2019), ya sea en grafía árabe, ya en lo que se ha venido en llamar arabizi, 

una escritura que conjuga consonantes y números (Benítez 2003 y Moscoso 2009). La 

expresión escrita en árabe marroquí va más allá de la red y con anterioridad a la invención de 

este medio de comunicación, y actualmente, se siguen escribiendo géneros literarios en esta. 

Sobre esta cuestión, puede leerse el trabajo escrito por Aragón (2019) sobre la escritura de los 

zejeleros marroquíes o algunas de las obras literarias en árabe marroquí que recoge Moscoso 

 

(2)  «La denominación más extendida para designar a la lengua árabe materna por parte de la mayoría de los 

marroquíes es la voz dariya, siendo cada vez más empleado árabe marroquí […] Hoy día, todos los 

marroquíes, cualquiera que sea su acento o las palabras que emplee en su región, son capaces de entenderse 

y comunicarse con cualquiera de sus correligionarios, independientemente de la variedad de su zona, sin 

casi ninguna dificultad. Esta comunicación y comprensión fluidas se extienden también a la región 

occidental de Argelia» (trad. del autor). 

(3)  «El movimiento ha otorgado una importancia particular al dariya (el árabe marroquí), atribuyéndole el 

papel de lengua de unión a todos los marroquíes en una identidad marroquí repensada desde los años 2002-

2005, entendida como plural –bereber, africana y árabe– y plurilingüe –dariya, amazige, árabe estándar, 

francés, español…» (trad. del autor). 



34 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

(2010: 56-60). Y sobre la escritura en árabe marroquí, el lector podrá leer las aportaciones 

realizadas por Aguadé (2006), Elinson (2013), Hoogland (2014) y Michalski (2019). 

Volveremos a citar esta última obra, por considerarla la más completa hasta el día de hoy y 

porque recoge resultados muy relevantes para una futura y posible estandarización del árabe 

marroquí. 

 

Por otro lado, convendría poner de relieve que las escrituras, en general, son artificiales y 

resulta complicado con ellas reproducir todas las variantes fonéticas. Pero no por ello resulta 

imposible de leer un texto convenientemente si se ejercita al discente en la grafía normalizada. 

Y que, además, la mayoría de las lenguas del mundo son orales, pero no por ello carentes de 

valor literario. Hablar de literatura solo porque se tenga escritura es lo que Moreno Cabrera 

(2005: 30-34) denomina «grafocentrismo» y «alfabetocentrismo».  

 

En este artículo queremos presentar, por un lado, las propuestas de escritura del árabe 

marroquí, de forma comparativa, de dos obras, cuyos autores proceden del ámbito académico: 

la traducción al árabe marroquí de la obra El Principito, llevada a cabo por Abderrahim 

Youssi (De Saint Exupéry 2014) y el Diccionario de definiciones en árabe marroquí de 

Mgharfaoui et al. (2017). Y, por otro lado, la escritura de dos nuevas obras que han aparecido 

recientemente escritas en árabe marroquí. La primera es el Diario de Mūḥammād, escrito por 

El Medlaoui (2021) y la traducción del Nuevo Testamento (2022) a la variedad árabe de la 

región de Yebala. Hemos separado en dos apartados estas cuatro obras, ya que las dos 

primeras presentan una propuesta muy parecida, basada en el acercamiento de la escritura del 

árabe marroquí al árabe literal, y las dos siguientes siguen como pauta el acercamiento de 

aquella a la pronunciación real de las variedades en las que han sido escritas(4). Para esta 

presentación, tomaremos como manual de referencia la obra de Michalski (2019), que ha 

analizado textos en grafía árabe de treinta y dos obras literarias, un total de mil novecientas 

páginas, en árabe marroquí, escritas entre 1991 y 2012, cuya producción va desde creaciones 

en la variedad materna hasta una variedad intermedia cercana al árabe literal. Este autor ha 

citado en su libro sólo una de las obras que presentamos en este artículo, la traducción de la 

obra de De Saint Exupéry (Youssi 20112), pero como «otros trabajos de árabe marroquí no 

incluidos en el corpus» (Michalski 2019: 205). Las otras tres son publicaciones posteriores a 

2012 y no quedan reflejadas en su estudio. Uno de los logros más interesantes de Michalski 

en su trabajo de investigación ha sido el de exponer las distintas formas de escribir el árabe 

marroquí, empleando la grafía árabe, lo cual supone una contribución muy útil para una futura 

estandarización oficial. La variedad gráfica que descubre Michalski es un estadio previo a la 

estandarización, al igual que ha ocurrido en todas las lenguas con escritura cuando se 

encontraban en su etapa previa de normalización de esta. Sin ir más lejos, valga recordar aquí 

que el maltés, una variedad árabe, fue hecha oficial en 1933, después de que en 1920 se creara 

una asociación de escritores para consensuar y normalizar su escritura con letras latinas. 

 

Nuestra pregunta, a la que intentaremos dar respuesta en las conclusiones después del 

análisis, es la siguiente: ¿cuál de las dos propuestas es la que mejor puede reproducir un 

sistema estándar normalizado? ¿Es sólo válida la que propone apoyarse únicamente en la 

escritura del árabe literal o habría que tener en cuenta también la pronunciación a la hora de 

escribir el árabe marroquí? 

 

(4)  Grosso modo son las dos variantes generalizadas entre quienes escriben el árabe marroquí en grafía árabe 

(Mgharfaoui et al. (2017), Qāmūs ad-dāriğa al-maġribiyya, p. 11). Estos autores, pero también Youssi, han 

elegido un camino intermedio que se apoya en el acercamiento del árabe marroquí al árabe literal, pero con 

ciertas licencias que permitan reproducir las particularidades de aquella lengua. 



35 NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN ÁRABE MARROQUÍ:  

EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

Dividiremos nuestro artículo en los apartados siguientes: las propuestas de Youssi y 

Mgharfaoui et al., las propuestas de El Medlaoui y de la traducción del Nuevo Testamento y 

las conclusiones. A estas les seguirán la bibliografía y un apéndice en el que hemos incluido 

cuatro fragmentos de los libros analizados. 

 

1. El Principito y el Diccionario de definiciones en árabe marroquí 

Pasamos a presentar en este apartado las características más destacables de las pautas 

seguidas en dos obras para escribir el árabe marroquí con grafía árabe. Se trata de la 

traducción del francés al árabe marroquí llevada a cabo por Youssi (20112) y del Diccionario 

de definiciones en árabe marroquí escrito por Mgharfaoui et al. (2017). Ambas están escritas 

en una variedad de árabe marroquí moderna, es decir, emplean como base el árabe hablado en 

la zona centro de Marruecos, especialmente Rabat y Casablanca, pero con voces y giros en 

árabe literal que se han incorporado al árabe marroquí o son comprensibles por sus hablantes. 

Las dos también toman como referencia para su escritura a la lengua dominante, el árabe 

literal, que es la única variedad árabe presente, a nivel escrito, en la Educación y la 

Administración. Presentamos a continuación a estos profesores universitarios: 

 

Abderrahim Youssi, profesor emérito en la Universidad Mohamed V de Rabat. Es 

especialista en Lingüística y una de las figuras más reconocidas a nivel nacional e 

internacional en los estudios relacionados con el árabe marroquí. 

 

Khalil Mgharfaoui, profesor en la Universidad de El Jadida, es especialista en Didáctica, 

Pedagogía y Lingüística. Es el director del Centro de Desarrollo del Dariya en la Fundación 

Zakoura. 

 

Abdelouahad Mabrour, profesor en la Universidad de El Jadida. Es especialista en 

Política lingüística y enseñanza de lenguas. 

 

Abdallah Chekayri, profesor en la Universidad Al Akhawayn de Ifrán. Es especialista en 

Lingüística y en enseñanza del árabe para no hablantes en esta lengua. 

 

La introducción de El Principito ha sido escrita en árabe literal y la del diccionario en 

árabe marroquí moderno. La primera ofrece al final algunas indicaciones fonéticas 

relacionadas con la vocalización, el uso de interdentales y el schwa. La segunda nos aporta 

datos sobre la transcripción empleada. Nosotros hemos entresacado algunos ejemplos de la 

escritura tanto de la introducción como, en algunos casos, de las definiciones del diccionario, 

por un lado, y de la traducción que Youssi ha hecho de la obra de De Saint Exupéry, por otro. 

Señalamos en el cuadro siguiente las semejanzas y desemejanzas. Hemos colocado una doble 

línea de subrayado cuando no tenemos información en la otra obra que nos permita la 

comparación y un subrayado con una sola línea cuando hay diferencias entre las dos.  

 

El principito (De Saint Exupéry, 2011). 

 

 .(Mgharfaoui et al., 2017) قاموس الدارجة المغربيةّ

 

- Interdentales ذ، ث  y ظ. 

 

- Interdentales ذ، ث  y ظ. 

 ب  para g (oclusiva palato-velar sonora) y گ -

para p (oclusiva bilabial sorda). 
 ڤ  ,para g (oclusiva palato-velar sonora) ڭ -

para v (fricativa labiodental sonora) y پ 

para p (oclusiva bilabial sorda). 

 



36 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

 راجل  ,(ǝ = ا) «ǝxruž «sal اخرج ,«ǝnta «tú انتا -

«hombre». 

 

لجرا -  «hombre», انتا ǝnta «tú». 

 

- Ausencia de alif waṣla. 

 

- Ausencia de alif waṣla. 

 

- Verbos hamzados: يبدا «él empieza». 

 

- Verbos hamzados: يقرا «él lee», يبدا «él 

empieza». 

 

- Realización de tāʔ marbūṭa en rección: 

الحال بطبيعت  «naturalmente». 

 

- No hay datos. 

- Preverbio separado del verbo: يسرطوا   كا  

«ellos zampan». 

 

- Preverbio separado del verbo: نتكلرمو  كا  

«hablamos, estamos hablando». 

 

- Demostrativos:  هذيك  ,«este tipo»  النوع  هذ  

«aquella», هذا «este», هذي «esta». Pero 

 .«aquella hora» ديك الساعة

 

- Demostrativo adjetivo: التواصل  هذ  «esta 

comunicación», هذا «este», هذاك «este», 

 .«aquella chica» ذيك البنت

 

- Presencia de alif de protección en el plural 

de la conjugación: ينعسوا  كا  «ellos 

duermen». Pero desaparece con la 

partícula negativa: تنساوش  ما  «no 

olvidéis». 

 

- No hay alif de protección en el plural de la 

conjugación: نعنيو  كا  «nosotros 

entendemos». 

 

- Partícula de relativo: اللي (invariable). 

 

- Partícula de relativo: اللي (invariable). 

 

- Partícula de genitivo: د،  ديال . Partícula 

posesiva variable: ديال (m. y f. sing.), 

 .(.pl) دياول

 

- Partícula de genitivo: د،  ديال  invariable ديال .

para la posesión. 

 

- Partícula de futuro غادي (invariable). 

 

- Partícula de futuro غادي (invariable). 

 

- Partículas negativas, solo se une la segunda: 

عجبوش  ما  «no le gusta», زوينش  ما  «no es 

bonito». 

 

- Partículas negativas separadas  ما  قرا  ش «él 

no ha leído», شْى  يرحم  كا  ما  «no es 

compasivo». 

 

 .«algo» شي -

 

 .«algo» شي -

 

 .«él» هور  ,«ellos», «ellas» هما -

 

 «él» هو ,«ellos», «ellas» هُما -

 

 .«cansancio» عيا -

 

 .«cansancio» عيا -

 

 .«dos» زوج ,«dos» اثناين -

 

 .«dos» جوج ,«dos» اثنين -

 

 معيا  ,«con él» بيه ,«en la edad» فالسنر  -
«conmigo», بالضحك «con risa». 

 

الكتاب  في - فيك،  فيه /   «en el libro», «en él», «en 

ti», بِه «con él», بالكتاب «con el libro». 

 

ات -  .«ella se ha convertido» ولرت - .«ella cambió» تغيرر

 



37 NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN ÁRABE MARROQUÍ:  

EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

- Pronombre personal sufijado masculino 

singular: كلرو «todo él». 

 

- Pronombre personal sufijado masculino 

singular كتابو «su libro». 

 

- Conjunción copulativa: ؤ no unida a la 

palabra que la sigue. 

 

- Conjunción copulativa: و unida a la palabra 

que la sigue. 

 

- No hay datos. 

 

حمرا، احمر -  «roja», «rojo». 

 

- Numerales: ثناعش «doce», خمستراعش «quince». - Numerales: ثلاثاش «trece», اثناش «doce», 

 .«once» احداش

 

En el primero de los capítulos de la obra de Michalski (2019: 23-37) se presenta la 

escritura normalizada en árabe literal, destacando en esta la tendencia a la no vocalización, el 

uso del tašdīd y la heterogeneidad gráfica en algunos casos: مئة/    مائة  «cien», la no 

pronunciación del alif de protección, كتبوا katabu «ellos han escrito», la pronunciación de la 

tāʔ marbūṭa ة, en unos contextos como «a» y en otros como «at», etc. Un concepto que nos ha 

parecido interesante en la obra anterior es el que aparece en el segundo capítulo (Michalski 

2019: 38-49), el «principio de donación-orientación» que se refiere a la escritura normalizada 

en árabe literal como referencia para escribir en árabe marroquí. 

 

Estas dos cuestiones, la heterogeneidad, al menos en parte, y el «principio de donación-

orientación» rigen las pautas seguidas por quienes escriben en árabe marroquí de forma 

general, pero mucho más la de aquellos, como nuestros autores de la traducción y el 

diccionario, que intentan acercar las raíces del árabe marroquí a las del árabe literal, 

estableciendo puentes entre las dos variedades. Si echamos un vistazo al cuadro anterior, 

podemos encontrar más semejanzas que desemejanzas. De estas, las más destacadas son: la 

escritura de la g; la opción o no por el alif de protección; la unión o no de la segunda partícula 

de la negación; la conjunción copulativa; el sufijo de la tercera persona femenino singular del 

perfectivo; y algunas diferencias a la hora de escribir algunas voces que responden más bien a 

las variantes de estas en las variedades árabes empleadas por los traductores, las cuales se 

corresponden con la zona centro del país, especialmente Rabat y Casablanca, centros urbanos 

donde estas variedades no están totalmente homogenizadas. Esto nos lleva a la conclusión de 

que las propuestas, que toman como base la normalización de la escritura en árabe literal, 

podrían estar más cerca de llegar a un consenso que las que se basan únicamente en la 

escritura fonética del árabe marroquí como veremos más adelante. Que exista heterogeneidad 

es inevitable, lo hemos visto en árabe literal, como indicaba anteriormente Michalski. Bajo 

nuestro punto de vista, habría que buscar un acuerdo en cuestiones importantes como el alif 

de protección o la conjunción copulativa para poder seguir avanzando conjuntamente en una 

codificación normalizada de la escritura, que pudiera tener un apoyo político para su 

generalización. 

 

Por último, en lo tocante a la vocalización y otros signos, nos ha parecido interesante 

reproducir aquí lo dicho por Youssi en la presentación de su traducción, quien no la ve 

necesaria, anotando, en casos dudosos, el tašdīd (2011: 11): 

 

العين على  […] القراءة تعقيدا وتعثرا، حيث تُُبر  يزيد  اذا  التراكيب بالرموز،  يثقل  الذي  طريق ما يسمرى بالشكل، 
التوقف عند كل حرف من حروف الهجاء كما تتوقف عند ما أحاط به من علامات الشكل ورموز إملائية أخرى  

الدماغي بالتهجي  توصف  تكاد  الحاجة، في عملية  العادي، عند     […]زائدة عن  القارئ    «   تشطيبها»  إن عين 
صد تحته من  رف وما اعتلاه أو رُ وبالأحرى عند الح–لتراكيب النص، لا تقف عند كل حرف من حروف الكلمات  



38 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

تركيبية ودلالية في آن واحد هي بمثابة بنيات تركيبية أو حتى جمل، الواحدة    «   صورا»  ، بل تقتطف العين  –حركات 
 . (5)تلو الأخرى، كما تسجل آلة التصوير الفتوغرافي المشاهد الواحد تلوى الآخرى

 

2. El Diario de Medlaoui y el Nuevo Testamento 

El autor de la presentación de la obra de Medlaoui, Mourad Kadiri, quien la escribe en 

árabe literal, dice sobre ella: 

 

في التاريخ الشرخصي لمحمد المدلاوي المنبهي، فيما هي تُُعِن في الكثير من الأحداث السرياسية    يوميات موحماّدتوُغِل  
التي عاشتْها الجهة التي    والاجتماعيرة والثرقافيرة التي مرر بها المغرب خلال العُقود التي تلرتْ استِقلاله، وخاصرة الأحداث

 .(6) ينحدرُ منها الكاتب 
 

Mohamed Medlaoui, ha ocupado, entre otros puestos, el de profesor en la Universidad de 

Oujda e investigador en el IRCAM(7), es especialista en lingüística amazige, árabe y hebrea. 

De las cuatro obras que hemos presentado hasta el momento, la suya destaca por ser la que 

más se aproxima a la fonética del árabe marroquí, reflejando en su escritura las vocales largas 

propias de la variedad árabe en la que escribe, aunque sí mantiene las interdentales del árabe 

literal, rasgo que no parece existir en esta región. Esto último se debe, quizás, a que su texto 

está escrito en árabe literal, intercalado con aquella variedad, que es en realidad un árabe 

marroquí moderno que toma como base la zona centro del país. El autor también incluye 

textos en amazige del Sus, de donde es originario, pero los traduce al árabe marroquí. 

 

La traducción del Nuevo Testamento al árabe de la región de Yebala ha sido hecha por la 

Sociedad Bíblica en España y la Promotora Española de Lingüística (PROEL)(8). No consta en 

la página de créditos el autor o autora de la traducción. En los consejos que la editora da a los 

lectores del Nuevo Testamento (p. 4) figura este:  ما خصرك شي تقرا هرد النسخة فحال العربية الفصحى. لازم
 no necesitas leer este texto como el árabe clásico. Tienes que» تقراها كيفما كتهدر مع الناس الّر معك

hacerlo como hablas con la gente que está contigo». También resulta interesante destacar lo 

siguiente:  الفصحى ديال  الكتابة  من  بزراف  نبعردو  ما  بلا  ورلكن  بالدارجة،  الناس  الكلمات كيفما كينطقوها   نكتبو 
«escribimos las palabras como la gente las pronuncia en dariya, pero sin alejarnos mucho de 

la escritura del árabe literal». Es decir, hay una pretensión clara de reflejar la fonética de la 

variedad empleada, pero, al mismo tiempo, de tomar como referente la escritura en árabe 

literal. Aquella variedad es la de la región de Yebala, pero también podemos decir que el texto 

está escrito en una variedad marroquí moderna, con no tantas voces y expresiones del árabe 

literal como la anterior obra de Medlaoui. 

 

 

(5)  «[… ] el método que se llama vocalización hace pesada la estructura de la escritura con símbolos, 

complicando y dificultando la lectura en exceso, ya que se informa al ojo, más de lo necesario, para que se 

detenga en cada una de las letras que conforman el alfabeto y también en todo aquello que rodea a la letra, 

vocales y otros símbolos ortográficos; es una operación que casi puede ser descrita como ‘deletreo 

cerebral’ […] el ojo del lector corriente, al hacer ‘un barrido’ de las estructuras del texto, no se para en cada 

una de las letras de las palabras –o mejor dicho en la letra y en las vocales que se ven sobre ella o debajo– 

sino que el ojo capta ‘imágenes’ estructuradas y con sus significados al mismo tiempo, se trata de 

estructuras sintácticas e incluso oraciones, una detrás de otra, como un aparato de fotos va captando las 

instantáneas una a una» (trad. del autor). 

(6)  «El diario de Mohamed se adentra en la historia personal de Mohamed Medlaoui El Manbahi, destacando 

muchos sucesos políticos, sociales y culturales por los que pasó Marruecos durante los decenios que 

siguieron a su independencia, especialmente aquellos que vivió la región de la que es originario el escritor» 

(trad. del autor). 

(7)  Véase Institut Royale de la Culture Amazigh (https://www.ircam.ma/fr/ [consultado el 24/09/2023]. 

(8)  Véanse https://www.sociedadbiblica.org/ y http://www.proel.org/ [consultado el 24/09/2023]. 

https://www.ircam.ma/fr/
https://www.sociedadbiblica.org/
http://www.proel.org/


39 NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN ÁRABE MARROQUÍ:  

EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

Al igual que en el apartado § 1., señalamos con una línea debajo las desemejanzas y con 

dos aquellos rasgos de los que no hemos encontrado datos para comparar. 

 

 نصوص سردية   .يومياّت موحماّد 
 

Nuevo testamento  العهد الجديد 
 

- Se mantienen las interdentales ظ، ذ، ث. 
 

- Paso de interdentales a oclusivas: ث  ,د < ذ > 

 .que se mantiene ظ excepto ,ت

 

- Labialización: كُبار «grandes». 

 

- No hay datos. 

- No hay datos. - Paso de موطع :ط < ض «lugar»,  مريط 
«enfermo». 

 

- Alargamiento de vocales breves en sílaba 

abierta en voces del árabe literal: الجاميع 
«todos», موعامالات «actitudes»,  نوقاط 
«puntos», تابادول «intercambio», طالاب 

«petición», ستاطع «él pudo». Y también 

en árabe marroquí, aunque no estén en 

sílaba abierta: حجار «piedras», عاصر 

«tarde». 

 

- No hay datos. 

- No hay datos - Relajación de enfáticas: (كيلصق >) كيلسق «se 

pega». 

 

 ب  para g (oclusiva palato-velar sonora) y ك   -

para p (oclusiva bilabial sorda). 

 

 ب  para g (oclusiva palato-velar sonora) y ڭ -

para p (oclusiva bilabial sorda). 

 

- En ocasiones, señala con un apóstrofe la 

última sílaba en la conjugación del 

verbo en perfectivo o en otras voces: 

تط'سيفـ  (sīfǝṭṭ) «yo envié», متهر'ف  

(fǝhhǝmt) «yo le hice comprender», 'ب رك  

(rkǝb) «cortejo», يكُ حـ'ب (ykuḥǝb) «él 

tose», 'لليل  (lǝlli) «al que». 

 

- No hay datos. 

- No se emplea el alif waṣla. 

 

- No se emplea el alif waṣla. 

 

- No hay datos. - Uso del alif madda: آ المعلرم «¡oh maestro!». 

 

- Ausencia de vocalización, solo aparece 

raramente en algunos casos:  كُتراب 

«redactores». Uso del tašdīd. 

 

- Ausencia de vocalización, solo en algunos 

casos para evitar ambigüedad: ُر  ;«otro» يَر

y uso del sukūn cuando la voz comienza 

por una preposición monosilábica unida 

y, en algún caso, cuando el ataque 

silábico contiene dos consonantes: نْكُل 
«a todos», سْتيتوة «pequeñita», وْعْطى «y él 

dio»; o para marcar la primera persona 

singular del imperfectivo: اختارْتْكم «yo os 



40 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

he elegido»; y la tercera persona 

femenina:  ْعمرررت «ella llenó». 

 

- Ausencia de alif de protección en la 

conjugación plural de los verbos: يوجردو 
«ellos preparan», زورلو «quitaron».  

 

- Ausencia de alif de protección en la 

conjugación plural de los verbos:   يقدرو
 ellos pueden entender». Pero» يفهمو

cuando aparece   و, se refiere al 

pronombre personal sufijado de tercera 

persona:  ْصيفطو «él lo envió». 

 

 - Asimilaciones: نر   وْسْمح :نر  <  لنا    «y 

perdónanos», لاْ  وْقات  «y él le dijo». 

 

- Preverbio separado del imperfectivo:   كا

 .«ellos os representan» يمثرلوكوم

 

- Preverbio unido al imperfectivo: كتهدر «tú 

hablas». 

 

- Partícula de futuro: غادي (invariable). 

 

- Partícula de futuro: غادي / غرد (invariable). 

 

- Sufijo de la tercera persona femenino 

singular del perfectivo:  طلعات  الشمش «el 

sol subió». 

 

- Sufijo de la tercera persona femenino 

singular del perfectivo:  ْعملرت «ella 

hizo». 

 

- No hay datos. - Verbos cóncavos en perfectivo: جيبْنا «hemos 

traído». 

 

- Imperativos: شوف «mira», جيب «trae». 

 
- Imperativos: وْخْرج  سْكت  «¡calla y sal!»,  وْمْشي 

«¡y marcha!». 

 

- Imperfectivo de los verbos hamzados: يقرا 
«él lee», تبدا «tú empiezas». 

 

- Imperfectivo de los verbos hamzados: تقرا 
«tú lees», برا «él se curó». 

 

- Pronombres personales independientes:  /  هورا
 .«ella» هيرا ,«ellos/as» هوما ,«él» هوا

- Pronombres personales independientes:  هُمر 

«ellos», «ellas»,  هُور «él». 

 

- Pronombre personal sufijado plural:  دوراركوم 

«vuestro aduar», روسهوم «sus cabezas», 

 .«yo la conocí» عرفتها

 

- Pronombre personal sufijado de tercera 

persona femenino singular y tercera 

plural después de consonante  ْا y وم 

respectivamente:  ْديالا «de ella»,  بينوم 

«entre ellos». 

 

- Demostrativos: هاذ  المرة «esta vez», هاذوك 

«aquellos», هاذاك «aquel», الناس   ذوك  

«aquella gente». 

 

- Demostrativos: ديك «aquello/a/os/as»,   الشيهرد «esto», هداك «aquel», هدا «este»,  هردي 

«esta». 

 

- Preposiciones: فالهضرة «en el habla»,   فباب  واحد
 con» بيها ,«en la puerta del hotel» الأوطيل

ella», الشمس طلوع معا  «con el orto del sol». 

 

- Preposiciones: نلِري «para mí», للِوم «a 

ellos/as», الزيتون  جبل  في  «en el monte de los 

olivos», الساحة  نْفوسط  «en medio de la 

plaza»,  بيي «en mí», الخلا  في  «en el 



41 NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN ÁRABE MARROQUÍ:  

EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

desierto», الشي بْهرد  «por esto». 

 

- Adverbio: ضروك «ahora». 

 

- Adverbio: هريداك «así». 

 

- Relativo:  اللي - Relativo:  الّر. 
 

- Se separa la primera partícula de la 

negación y la segunda se une: ما بغاش «él 

no quiso». Pero también podemos 

encontrar un guión que separa el verbo 

de la segunda partícula: ررك شي-ما تحر  «tú no 

te muevas». 

 

- Partículas de la negación separadas de la 

voz negada: شي كيجباْ   él no la» ما 

encuentra». 

 

- Numerales: خمسطاشر «quince», زوج «dos», 

 .«doce años» (sic) طناشرعام

 

- Numerales: جوج «dos»,  طناش «doce», تلطاش 
«trece», اتنرين وعشرين «veintidós». 

 

- Partícula de genitivo:  ديال (m. sing.),  دياول 
(pl.) y د (invariable); a esta última le 

sigue un guión largo:   المخزن –النعايل د  «las 

sandalias de los soldados del Gobierno». 

 

- Partícula de genitivo: د. 

 

- Partícula de posesión invariable:   ،نتاع  /  تاع
 ديال 

 

- Partícula de posesión invariable: ديال. 

 

- Conjunción copulativa unida a la voz 

siguiente: و. 

- Conjunción copulativa unida a la voz 

siguiente:  ْو. 

 

- Voces: خدراما «trabajadores», داكشري «eso», 

«aquello», كا  يهضرو «ellos hablan», نتا 
«tú», راجل «hombre». 

 

- Voces: رجل «hombre», شي «algo», هدر «él 

habló». 

 

 

Como decíamos antes, las dos propuestas, aunque toman como base la grafía del árabe 

literal, están más influenciadas por la realización fonética de las variedades árabes en las que 

están escritas. Esto hace, bajo nuestro punto de vista, que existan mayores diferencias entre 

ellas. Por ejemplo, Medlaoui señala la labialización, el alargamiento vocálico, la enfatización, 

la partícula de genitivo flexionada o la de posesión  نتاع; todas estas características son típicas 

de las ciudades de la zona centro de Marruecos. Por el contrario, la traducción del Nuevo 

Testamento refleja la pérdida de interdentales, el paso de ط < ض, la pérdida de enfatización, la 

preposición ن, el sufijo  ْا para el pronombre de tercera persona femenina singular después de 

consonante o la partícula de genitivo د, rasgos típicos de las variedades de la región de Yebala. 

Y ambos discrepan a la hora de reflejar el fonema g, en separar o unir el preverbio al 

imperfectivo, en la realización del sufijo de la tercera persona femenino singular del 

perfectivo, en los pronombres personales independientes y sufijados, en el relativo, en la 

unión o no de la segunda parte de la negación, en los numerales, la partícula de genitivo y la 

posesión o en la conjunción copulativa. 

 



42 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

3. Conclusiones 

La producción literaria en árabe marroquí es una realidad que se ha hecho cada vez más 

presente a partir de los años 2000 y que ha ido en aumento, no solo en papel, sino, sobre todo, 

en internet, en redes sociales, páginas webs, blogs, etc. La falta de una normalización, 

apoyada desde las instituciones gubernamentales, ha hecho que los escritores desarrollen su 

propia forma de escribir a partir de la grafía árabe o de la latina. En este trabajo hemos 

presentado la escritura en grafía árabe de cuatro obras aparecidas en las décadas de los 2010 y 

2020: la traducción de El Principito, realizada por Youssi (20112), el Diccionario de 

definiciones, escrito por Mgharfaoui et al. (2017), el Diario de Medlaoui (2021), y el Nuevo 

Testamento (2022). 

 

En el capítulo quinto del libro de Michalski (2019: 91-97) se esbozan algunos principios 

ortográficos en árabe marroquí: el de la «propia orientación» (el único referente es el árabe 

marroquí), el de la «donación-orientativa» (se copia o imita la escrita en árabe literal) y el de 

la «donación-desafiante» (tomando como referencia el árabe literal, pero empleando algunos 

recurso fonéticos y morfológicos para oponerse a la variedad dominante). Bajo nuestro punto 

de vista, los dos textos que hemos analizado en el primer apartado (§ 1.), la traducción de 

Youssi y el diccionario de Mgharfaoui et al., se englobarían en la segunda de las 

clasificaciones de Michalski, aunque estos también se oponen en algunos casos a la variedad 

dominante, el árabe literal. Y los textos del segundo apartado (§ 2.), el Diario de Medlaoui y 

el Nuevo Testamento, en la tercera clasificación, en ellos, la oposición a la variedad 

dominante es mucho más evidente. 

 

En la introducción nos hacíamos dos preguntas: ¿cuál de las dos propuestas es la que 

mejor puede reproducir un sistema estándar normalizado? Y ¿Es solo válida una propuesta 

que solo se apoye en el árabe literal? Nuestra respuesta a la primera pregunta es que la 

primera de las propuestas, la de Youssi y Mgharfaoui et al. es la que podría ser la mejor por 

dos cuestiones. La primera porque hay mayor número de semejanzas entre ellas que pueda 

haberlas entre las de Medlaoui y el Nuevo Testamento. Y la segunda, porque debemos tener 

en cuenta que la sociedad marroquí ha avanzado mucho en cuanto a arabización; aunque 

todavía siga existiendo un porcentaje de analfabetismo alto en esta variedad, la gran mayoría 

de la población posee destrezas en cuanto a la escritura y, aunque entre algunos menos, 

destrezas orales y escritas en árabe lateral. El árabe marroquí se nutre además de muchas 

voces procedentes de esta variedad gracias a los medios de comunicación. Estas 

circunstancias hacen del alfabeto árabe y del árabe literal una referencia para la escritura del 

árabe marroquí y, por consiguiente, la mejor propuesta para una futura normalización. La 

propuesta de Medlaoui y del Nuevo Testamento contienen un mayor número de 

desemejanzas, ya que ambas han optado por reflejar características fonéticas propias de las 

variedades en las que están escritas, lo cual puede hacer dificultosa la lectura a un lector que 

no proceda de las regiones en las que se hablan. Recuerdo que cuando el profesor Youssi me 

ofreció un ejemplar de su traducción recién publicada, estuvimos hablando sobre esta cuestión 

y él me hizo ver cómo una persona, en este caso una señora que cocinaba en su casa, con 

pocos estudios en árabe literal, y que nunca había leído un libro, podía leer sin problemas su 

traducción de El Principito y entenderla. Luego, más tarde, hice la prueba con estudiantes de 

origen marroquí, que seguían hablando esta variedad, y que se iniciaban en el estudio del 

árabe literal cursando el Grado de Estudios de Asia y África de la Universidad Autónoma, en 

donde imparto clases; y el resultado fue igualmente satisfactorio, podían leer y entender casi 

al completo el texto. 

 



43 NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN ÁRABE MARROQUÍ:  

EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

A la segunda de las cuestiones, respondemos diciendo que, tanto una pareja como otra, 

han recurrido a la fonética del árabe marroquí, pero en el caso de Youssi y Mgharfaoui et al. 

mucho menos. No creemos, por consiguiente, que se deba de abandonar la fonética del árabe 

marroquí como referencia, pero solo en casos en los que existan variantes que sean 

comprensibles por todos y en contados casos. En este sentido, habría que avanzar por 

consensuar la propuesta de Youssi y Mgharfaoui y adaptar determinadas variantes. 

 

Por último, sí nos parece interesante destacar la existencia en la obra de Medlaoui de dos 

grafemas que se unen a los 34 expuestos en Michalski (2019: 198), algunos con sus variantes, 

que aparecen en las obras que ha analizado. Se trata de   ك, que se une a ڭ ,ك y گ para escribir 

el fonema g; y el apóstrofe ' para indicar una sílaba cerrada por una o dos consonantes. 

 

 

4. Referencias bibliográficas 

AGUADÉ, Jordi (2006): «Writing in Moroccan Arabic», Estudios de Dialectología 

Norteafricana y Andalusí, nº 10, pp. 253-274, [en línea], disponible en: 

https://journals.uco.es/edna/article/view/8679 [consultado el 24/09/2024]. 

ARAGÓN HUERTA, Mercedes (2019): «Tentativas de escritura del árabe marroquí. La poesía 

del zéjel», Al-Andalus Magreb, nº 26, pp. 10.1-30, [en línea], disponible en: 

https://doi.org/10.25267/AAM.2019.i26.10 

BENÍTEZ, Montserrat (2003): «Transcripción al árabe marroquí de mensajes de teléfono 

móvil», Estudios de Dialectología Norteafricana y Andalusí, nº 7, pp. 153-163, [en 

línea], disponible en: https://journals.uco.es/edna/article/view/8298 [consultado el 

24/09/2024]. 

DARANAS PELÁEZ, Mariano (2011): «Constitución del Reino de Marruecos», Revista De Las 

Cortes Generales, nº 82, 1, pp. 481-561, [en línea], disponible en: 

https://doi.org/10.33426/rcg/2011/82/362 

CAUBET, Dominique (2018): «New Elaborate Written Forms in Darija. Blogging, Posting, and 

Slamming in Morocco», Routledge Handbook on Arabic Linguistics, Benmamoun, Abba 

and Bassiouney, Reem (eds.), London: Routledge, pp. 387-406. 

CAUBET, Dominique (2019): «De la Nayda à l’après 20 février au Maroc, écrire en darija: 

textes d’une jeunesse…», Cultures et jeunes adultes en région Méditerranée : 

circulations, pratiques et soft power, Benchenna, Abdelfettah, Bourdeloie, Hélène et 

Majdouli, Zineb (dir.), Paris: L’Harmattan, pp. 277-298. 

DE SAINT EXUPÉRY, Antoine (20112): El principito (الصغيّر  Traducción de Abderrahim ,(الأمير 

Youssi, Casablanca: Kalimate [20091. Casablanca, Éditions Aïni Bennaï]. 

ELINSON, Alexander E. (2013): «Dārija and changing writing practices in Morocco», 

International Journal of Middle East Studies, nº 45, 4, pp. 715-730, [en línea], disponible 

en: https://www.jstor.org/stable/43304009 [consultado el 24/09/2024]. 

HOOGLAND, Jan (2014): «Towards a standardized orthography of Moroccan Arabic based on 

best practices and common ground among a selection of authors», Árabe marroquí: de la 

oralidad a la enseñanza, Colección estudios 140, Santillán Grimm, Paula, Pérez Cañada, 

Luis Miguel & Moscoso García, Francisco (eds.), Cuenca: Ediciones de la Universidad 

de Castilla-La Mancha, pp. 59-76. 

MEDLAOUI, Mohammed (2021): موحمّاد سردية  .يومياّت  نصوص   (yūmiyyāt mūḥəmmād. nuṣūṣ 

sardiyya), Tetuán: Fondation Zakoura. 

MGHARFAOUI, Khalil, CHEKAYRI, Abdellah & MABROUR, Abdelouahed (2017):   الدارجة قاموس 
 .Casablanca: Fondation Zakoura ,(qāmūs ad-dāriğa al-maġribiyya) المغربيّة

MICHALSKI, Marcin (2019): Written Moroccan Arabic. A Study of Qualitative Variational 

Heterography, Poznań: Wydawnictwo Naukowe UAM, [en línea], disponible en: 

https://journals.uco.es/edna/article/view/8679
https://doi.org/10.25267/AAM.2019.i26.10
https://journals.uco.es/edna/article/view/8298
https://doi.org/10.33426/rcg/2011/82/362
https://www.jstor.org/stable/43304009


44 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

https://press.amu.edu.pl/en/written-moroccan-arabic-a-study-of-qualitative-variational-

heterography-5380.html [consultado el 24/09/2024]. 

MORENO CABRERA, Juan Carlos (2005): Las lenguas y sus escrituras. Tipología, evolución e 

ideología, Madrid: Síntexis. 

MORENO CABRERA, Juan Carlos (2021): La clasificación de las lenguas, Madrid: Síntexis. 

MOSCOSO GARCÍA, Francisco (2009): «Comunidad lingüística marroquí en los foros y chats. 

Expresión escrita, ¿norma o anarquía?», Al-Andalus Magreb, nº 16, pp. 209-226, [en 

línea], disponible en: https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7305 [consultado 

el 24/09/2024]. 

MOSCOSO GARCÍA, Francisco (2010): «La pentaglosia en Marruecos. Propuestas para la 

estandarización del árabe marroquí», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos. 

Sección Árabe-Islam, nº 59, pp. 45-61, [en línea], disponible en: 

https://revistaseug.ugr.es/index.php/meaharabe/article/view/14277 [consultado el 

24/09/2024]. 

Nuevo Testamento =  العهد الجديد 

SEDRATI, Anass & Ait Ali, Abderrahman (2019): «Moroccan Darija in Online Creation 

Communities: Example of Wikipedia», Al-Andalus Magreb, nº 26, pp. 11.1-14, [en 

línea], disponible en: https://doi.org/10.25267/AAM.2019.i26.11 

YOUSSI = DE SAINT EXUPERY. 

المغربية  (:2011)  الدستور القانونية  الوثائق  الرسمية  ،سلسلة  الطبعة  للحكومة، مديرية  العامّة  الأمانة  المغربيّة،  ، المملكة 

http://www.sgg.gov.ma/Portals/1/lois/constitution_2011_Ar.pdf [en línea], disponible en:  

[consultado el 24/09/2024] 

 = Medlaoui المدلاوي

 جمعية الكتاب المقدسّ في اسبانيا والمروّج الاسباني لِلسّانيّات.  ،الإنجيلز بالدارجة المغربيّة الشماليّة (:2022) العهد الجديد

 

 

5. Apéndice 

 

De Saint Exupéry (2011: 94-95, capítulo 27): 

 

بطبيعت الحال، هذي دابا سبع سنين دازت... باقي ما عمررني عاودت هذ الحكاية لشي حدر. صحابي اللي عاودوا شافوني   
 من بعد، فرحوا كثير لأننير باقي على قيد الحياة. ان كنت حزين، لكن كنت كا نقول: راه غير العيا... 

... يعني ما شي ثماما. ان عارف بأنره هور رجع للكوكب ديالو، لأنره فالفجر ما لقيتش الجسد    ت راسي شويار دابا راني صبر
 ديالو. ما كانش جسد ثقيل حتىر لتمرا... فالليل ثاني كا يعجبني نتصنرت للنجوم. راها بحال خمس ميات مليون د النوقيسات... 

، نسيت ما زدت ليها السمطة د    لكن، من بعد، ها هير وقعات مسألة عجيبة للغاية. الشكيمة اللي رسمت للأمير الصغيرر
ا الخروف يكون  »  ما كانش ممكن تُام يربط بها الخروف ديالو. بقيت كا نتسراءل:    !الجلد ثرى أشنو وقع فوق الكوكب ديالو؟ ربمر

 . «  فعلا كلا النورارة... 
الأمير الصغيرر كا يدخرل النورارة ديالو تحت القبر د الزاج، ؤ كا يحضي الخروف    !أبدا، لا»  بعض المررات كا نقول مع راسي:  

. «  ديالو مزيان...   . ؤ ذيك الساعة كا نحسر بالسعادة. ؤ النجوم كلرها كا تولّر تضحك بالشويار
الواحد كا يسها شي مررة ؤلار أخرى، ؤ كا يصبح اللي عطى الله عطاه. شي ليلة نسى  »  بعض المررات كا نقول مع راسي:   

...  ... !. ذيك الساعة النويقسات كلرهم كا يتغيرر الضحك ديالهم، كا يرجع بكا «  القبر د الزاج، أو خرج الخروف فالليل بلا حسر
، كما بالنسبة لّ ان، ما كاين أي مسألة    اللي كا تحبروا الأمير الصغيرر انتما  للغاية. بالنسبة لكم حتىر  هذا دابا أمر غريب 

فالكون اللي كا تشبه لمسألة أخرى، إلا كان فشي موضع، فين مرا كان، شي خروف اللي احنا ما عارفينوش، كلا أو ما كلاش  
 وردة... 

ؤ ذيك الساعة غادي تلاحظوا كيف كلرشي   «  واش الخروف إيره ولار لا كلا النورارة؟ » هزروا عينيكم للسما. قولوا مع راسكم:  
 ...  كا يتغيرر

 !ؤ ما عمرر شي واحد من الناس الكبار يقدر يفهم بيلار هذ الأمر راه عندو أهميرة لهذ الدرجة 

https://press.amu.edu.pl/en/written-moroccan-arabic-a-study-of-qualitative-variational-heterography-5380.html
https://press.amu.edu.pl/en/written-moroccan-arabic-a-study-of-qualitative-variational-heterography-5380.html
https://revistas.uca.es/index.php/aam/article/view/7305
https://revistaseug.ugr.es/index.php/meaharabe/article/view/14277
https://doi.org/10.25267/AAM.2019.i26.11
http://www.sgg.gov.ma/Portals/1/lois/constitution_2011_Ar.pdf


45 NUEVAS PROPUESTAS PARA LA ESTANDARIZACIÓN DE LA ESCRITURA EN ÁRABE MARROQUÍ:  

EL PRINCIPITO, UN DICCIONARIO DE DEFINICIONES EN ÁRABE MARROQUÍ, UN DIARIO Y EL NUEVO TESTAMENTO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

 

Mgharfaoui et al. (2017): 

 

مجموعة إثنية أصلية بشمال إفريقيا اللي كا يترعتبو السكان الأصليين ديال المنطقة،    -1: س/ )إمازيغن / امازيغ(.  أمازيغي  
والشجاع:   الحر  الإنسان  الأمازيغية  اللغة  في  الكلمة  والريافة    مازيغ الأ معنى  وإمازيغن  الشلوح  منها  متجائسة  مجموعات  عدّة 

لغة كا يتكلمها الأمازيغ في الأطلس المتوسط. اللغة المعيارية اللي وحدت كل اللغات الأمازيغية اللي كا    -1. س/  وقبايل وغيرهم 
 تدرس في المدارس. 

سائدة  دارجة   لغة  مع  تتعايش  وغالبا كا  ديالها  والقواعد  الكتابة  في  شْي  مقنرنة  ما  ولكن  متداولة،  لغة  )دارجات(.  س/   :
 . الدارجةعامة المغاربة كا يتكلموا  ورسمية: فصحى، لهجة. 

البلاصة اللي كا تشعل فيها العافية باش تطيب عليها الماكلة أو الخبز أو شي مادة بحال الخزف أو    -1: س/ )فرارن(.  فرران 
آلة من أدوات    -2  باش يدوّب الحديد.  فرّانالحومة. شعل ال   لفرّانادّ الخبز  باش يدوب فيها المعادن بحال الحديد أو النحاس:  

.  ازڭ ديال ال  وفرّان ديال الضو    فرّان   ديال الكوزينة. عنده   فرّانسخّن الغدا في ال المطبخ كا يطيربوا فيها الماكلة بكل أنواعها:  
 لا طاحونة.  فرّان وقاد بحومة. )مثل( لاحونا لا  فرّان ( مثل)
  العربيّة . لغة العرب، لغة كا تنتمي للغات السامية بحال العربية والأمهرية والسريانية، والجنوب عربية:  : س/ )عربيرات( عربيرة 

 . لغة رسمية في الأمم المتحدة
عضو داخلي من جسم الثدييات اللون دياله قهوي كا يتواجد في اليمين ديال الكرش    -1: س/ )كبادي / كبدات(.  كبدة

الدم في الج القدر ديال  اللي كا تُلري  البوتينات  تنتج  فيه كا  تُزرن  و سم كافي وفيه كا تجمع  عند الإنسان وعنده وظائف مُهمرة، 
)مج( رمز حبر د الوالدين لأولادهم    -2.  لكبدة عنده مرض خطير في اليسترول.  الدهون اللي كا تستخدم كمصدر للطاقة والكو 

. )عم( ربّر الكبدة على شي واحد أو شي حاجة: والف بها وما بقى شْي  ، ما كا يرحم شْيكبدة إنسان ما عنده  والرحمة والحنان:  
 . على صحابه  الكبدة ربّّ يقدر يتفارق معها:  

وا بها على مشاعرهم وإحساسهم:  لغة  العربية كا  : س/ )لغات(. أصوات وكلمات عندها معنى كا يتواصلوا بها الناس وكا يعبر
 . السامية   للغاتتنتمي لعائلة ا

 
Medlaoui (2021: 190): 

 

،  «  هنا الرباط »  كا يترسمع بزراف فبلاد إيكًودار )في الراديو:    «  الرباط »  مْعا نيهاية الْخمسينات، بْدا    !الرباط، الرباط، الرباط  
لا كًاع كان  ي( بعدما كانت الشنعة غير لمرراكش وللدار البيضا وفاس ومكناس وطنجة...، و «   ريباض -داها د»  ،  «   غيد ررباط »  

)زعما: القنيطرة(.    «   فاس من مرراكش إلى كًنطرة علي وعدري-ركبنا فالطانجي»  شي واحد جايل ومخالط الدنيا، كا يقول ليك:  
  «   جانطي وفضالة -زمان فمجموعة إيكًودار ما كا يعضروا سيوى على الدار البيضا ولوي -الحرراكًا د »  ومن بعدما كانوا الأهل ديال  

، ومن بعد ولا دسري العياشي ولد سري علال القرش(، بداو دابا كا يهضروا على أولادهم أو قراباتهوم اللي فتح   )ولاد بن حميتير
 عليهوم الله ولقاو الخدمة فالرباط واستقررو فيها. 

اللي كب فالرباط، ورجع واحد المرة ودراو معاه    «  ايت سدا علال»  اك الموعلريم، ولد  ذكا يتذكررو موحمراد    العوينة،  فدورار 
الشواطية »  أهله، ملري رجعو،   الزهرة  معا خاديجة بنت    «   عيشة بنت  اللي كانت،  فالدار، وهيرا  تعاونهوم  ماديدة باش  من دروار 

التامدروس. وملي رجعت عيشة فواحد   للسكُيلة، بعد موحامرد، فواحد الحملة ديال  البنات القلال الّ دخرلوهوم  عكُيريت، من 
عيواض    «  نري-نري»  فوق الركابي، وكا تقول فهضرتها:    «  البرلياتــــ»ـــبالموعليمين، رجعت لابسة جيبرة/صاية كحلا  -العوطلة د

ليها الله سعدها وزورجوها كراع لذاك الموعلريم، وصبح  «  واطرني»  عيواض    «  حكًا»  ، و «   ويلي   »«    ويلي»   . ومن بعد سكًّم 
بقو ليها الدراري باش  ، ويس«   ايت الغرابي »  الموعليم كا يجيب السيارة دياله فالعوطلة معا طريق لابريست حتى لعند الخربة ديال  

التيررا  لباب  «  البورة»  ديال    يزورلوا الحجر والشطب من  الطوموبيل  ايت سدا علال»  ، حتىر توصل  دروار    «   دار  في قلب وسط 
 العوينة. 

 
Nuevo Testamento (2022: 188,  نرا 18إنجيل يوحر ): 

 

ع.  »    1  الربار هُور  وْبابا  الحقيقيرة  الدالية  هُور  الّر    2ان  وكُْل غصن  الغلرة.  ما كيجيب شي  الّر  ع كيحيرد كُل غصن فيي  الربار
  . تبتو فيي وان فيكم. فحال    4أرنتُمر دابا نقيرين بْسباب الكلام الّر تكلرمْتْ معكُم بِه.    3كيجيب الغلرة، كيمقريه باش يجيب الغلرة كترر



46 FRANCISCO MOSCOSO 

 

AAM 32 (2025) 31-46 

الغصن ما يقدر شي يجيب الغلرة من نفسو إدا ما تبت شي في الدالية، حتىر أنتُمر، إدا ما تبترو شي فيي، ما تقدرو شي تجيبو الغلرة.  
و  أن هُور الدالية وانتُمر الأغصان. كُل واحد الّر كيتبت فيي، وان فيه، غادي يجيب بزراف د الغلرة، حيت بلا بيي ما تقدرو شي تعمل  5

ييْبس فحال شي غصن/ وْغادي يجمعوه ويسيربوه في    6والو.   بررا، وْغادي  أري واحد الّر ما كيتبت شي فيي غادي يتسيرب على 
في هرد الشي غادي يتمجرد بابا: ملري    8إدا تبترو فيي وْتبت الكلام ديالّ فيكم، طلبو الّر بغيتو ويكون لكم.    7العافية ويترحرق.  

 تجيبوا بزراف دالغلرة، وْتكونو التلامد ديالّ. 
إدا عملتو بالوصايا ديالّ، غرد تتْبتو في المحبرة ديالّ،    10كيفْما عزرني الآب، هريداك كنعزركْم حتىر أن. تبتو في المحبرة ديالّ.  «    9 

نْتبت في المحبرة ديالو.   رْتْ معكُم بْهرد الأمور باش الفرحة ديالّ تتبت فيكُم وْتتكمرل    11فحال ما علمْتْ أن بالوصايا د بابا وكْر هدر
 الفرحة ديالكم. 

حتىر واحد ما عندو محبرة كبر من هردي، باش    13هردي هي الوصيرة ديالّ، بلري تعزرو بعضيراتكُم كيفْما كنعزركْم أن.  «    12 
ما نعاود شي نسمريكم عبيد، حيت العبد ما    15أنتُمر صحابي إدا عملْتو الّر وصريتْكم بهِ.    14ي بنْفسو من جهة صحابو.  يضحر 

أن سمريتْكم صحاب، حيت،   ورلكن  سيردو.  شنرو كيعمل  عند بابا.  كيعرف شي  من  الّر سمعْت  بْكُل شي  ما    16خبتْْكم  أنتُمر 
د الآب  اختارْتوني شي، ورلكن أن اختارْتْكم، وكْلرفْتْكم باش تُشيو وْتجيبو الغلرة، وْتبقا الغلرة ديالكم باش كُل شي الّر كتطلبوه من عن

 . «  بْهرد الشي كنآمركم، باش تعزرو بعضيراتكُم  17بِاسمي، يعطيه لكم. 
 



AAM 32 (2025) 47-72 

 

 

 

 

 

NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES 

RESEAUX SOCIAUX 

 

NUEVA PRÁCTICA DEL ÁRABE MARROQUÍ EN LAS REDES 

SOCIALES 

 

NEW PRACTICE OF MOROCCAN ARABIC ON SOCIAL NETWORKS 

 

شبكات التواصل الاجتماعي   على  للدارجة المغربيةممارسة جديدة    
 

 

Asmae El Hachimi 

École Riad Toulal 
 

 

Recibido: 19/03/2025  Aceptado: 14/10/2025 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 47-72 

 

Resumen: Las redes sociales han revolucionado la forma en que las personas socializan, se comunican e 

intercambian información. Ahora constituyen plataformas privilegiadas de socialización, entretenimiento e 

intercambio. Para los jóvenes marroquíes en particular, las redes sociales son una plataforma donde se borran 

hábilmente las fronteras geográficas y sociales. También les permiten conectarse con personas que antes eran 

inaccesibles. También constituyen un cruce de caminos culturales y lingüísticos, donde las lenguas y los códigos 

de comunicación se cruzan y mezclan. 

Los jóvenes marroquíes utilizan varios idiomas para comunicarse en Internet, por ejemplo árabe, amazige, francés, 

inglés, español, etc., según la situación y los interlocutores. El darija, o árabe marroquí, sigue dominando el diálogo 

diario. También han surgido nuevos estilos de escritura, nacidos de Internet y el uso de emojis, que innovan la 

forma en que nos comunicamos. 

Para este estudio, se creó un corpus a partir de capturas de pantalla de conversaciones de usuarios de Facebook. 

Luego, este contenido se analizó para identificar tendencias en el uso del lenguaje y los estilos de comunicación. 

Este proceso implica una interpretación cualitativa de las interacciones y una categorización de diferentes usos del 

lenguaje. Entonces, ¿cómo hacen los jóvenes marroquíes la transición entre diferentes lenguas y modos de 

expresión en las redes sociales, y cuáles son las nuevas formas escriturales observadas en el corpus recopilado? 

Palabras clave: árabe marroquí, redes sociales, comunicación online, lenguas y diversidad lingüística, nuevas 

formas escriturales. 

 

Résumé : Les réseaux sociaux ont révolutionné la façon dont les individus socialisent, communiquent et échangent 

des informations. Ils constituent désormais des plateformes privilégiées de socialisation, de divertissement et 

d’échange. Pour les jeunes Marocains en particulier, les réseaux sociaux sont une plateforme où les frontières 

géographiques et sociales s’effacent habilement. Ils leur permettent également d’entrer en contact avec des 

 
 Email: asmahachimi01@gmail.com ORCID: 0000-0001-9905-0283 

mailto:asmahachimi01@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9905-0283


48 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

personnes auparavant inaccessibles. Ils constituent également un carrefour culturel et linguistique, où les langues 

et les codes de communication se croisent et se mélangent. 

Les jeunes Marocains utilisent diverses langues pour communiquer sur Internet, par exemple l’arabe, l’amazigh, 

le français, l’anglais, l’espagnol, etc., selon la situation et les interlocuteurs. Le darija, ou arabe marocain, continue 

de dominer le dialogue quotidien. De nouveaux styles d’écriture, nés d’Internet et de l’utilisation des émojis, ont 

également émergé, innovant notre façon de communiquer. 

Pour cette étude, un corpus a été créé à partir de captures d’écran de conversations d’utilisateurs de Facebook. Ce 

contenu a ensuite été analysé afin d’identifier les tendances en matière d’utilisation du langage et de styles de 

communication. Ce processus implique une interprétation qualitative des interactions et une catégorisation des 

différents usages du langage. Alors, comment les jeunes Marocains opèrent-ils la transition entre différentes 

langues et modes d’expression sur les réseaux sociaux, et quelles sont les nouvelles formes scripturales observées 

dans le corpus collecté ? 

Mots clés : L’arabe marocain, réseaux sociaux, communication en ligne, langues et diversité linguistique, 

nouvelles formes scripturales. 

 

Abstract: Social media has revolutionized the way individuals socialize, communicate, and exchange information. 

They now constitute preferred platforms for socializing, entertainment, and exchange. For young Moroccans in 

particular, social media is a platform where geographical and social boundaries are skilfully erased. It also allows 

them to connect with previously inaccessible people. It also constitutes a cultural and linguistic crossroads, where 

languages and communication codes intersect and blend. 

Young Moroccans use a variety of languages to communicate online, including Arabic, Amazigh, French, English, 

Spanish, and others, depending on the situation and the audience. Darija, or Moroccan Arabic, continues to 

dominate daily dialogue. New writing styles, born from the internet and the use of emojis, have also emerged, 

innovating the way we communicate. 

For this study, a corpus was created from screenshots of Facebook user conversations. This content was then 

analyzed to identify trends in language use and communication styles. This process involves a qualitative 

interpretation of interactions and a categorization of different language uses. So, how do young Moroccans 

transition between different languages and modes of expression on social media, and what new script forms are 

observed in the collected corpus? 

Keywords: Moroccan Arabic, social media, online communication, languages and linguistic diversity, new script 

forms. 

 

وفي السياق المغربي،  .  تحولاا جذريًا في أنماط التفاعل والتواصل بين الأفراد، خاصة في أوساط الشبابلقد أحدثت وسائل التواصل الاجتماعي  .ملخص
ا يتجاوز الحدود الجغرافية والاجتماعية، حيث أضحى الشباب يستخدمونها ليس فقط للتواصل   والترفيه، باتت هذه الوسائط الرقمية تشكّل فضاءا مفتوحا

 .حيث تتقاطع وتختلط اللغات ورموز التواصل بل أيضاا كمنصات للتعبير عن الذات، والانخراط في نقاشات ثقافية ولغوية متعدّدة 
مدعومة بأرقام ترمز إلى  تعُد الدارجة المغربية العمود الفقري لهذا التفاعل اللغوي، حيث تهيمن على المحادثات اليومية، وغالباا ما تُكتب بالحروف اللاتينية  

بشكل   رف الحاء(. كما برزت ظاهرة التناوب اللغويى حلدلالة علل  «  7  »للدلالة على حرف العين، و  «  3  »   فمثلا يستعمل الرقمأصوات عربية )
 والمحاور. واضح، حيث ينتقل الشباب بسلاسة بين الدارجة، العربية الفصحى، الأمازيغية، الفرنسية، الإنجليزية، وأحيانًا الإسبانية، بحسب السياق 

ام اللغة تعتمد هذه الدراسة على تحليل نوعي لمجموعة من لقطات الشاشة لمحادثات عبر منصة فيسبوك، بهدف رصد وتحليل الاتجاهات السائدة في استخد
النتائج عن ممارسات لغوية معقدة ومتعددة المستويًت، تتسم بمرونة كبيرة   في الانتقال بين وأساليب التعبير الكتابي لدى الشباب المغاربة. وقد كشفت 

فشبكات التواصل الاجتماعي، بالنسبة للشباب المغاربة، ليست فقط وسيلة للتواصل، بل منصة لإعادة مبتكرة.   اللغات وتوظيف أساليب تعبيرية جديدة
 . تشكيل اللغة، والتعبير عن الذات، وبناء الهويًت المتعددة في عالم رقمي متسارع

ابية الجديدة التي  إذاا، كيف يقوم الشباب المغاربة بالانتقال بين اللغات المختلفة وأساليب التعبير على شبكات التواصل الاجتماعي، وما هي الأشكال الكت
 ؟ دروسةالم العينةلوحظت في 

 .الأشكال الكتابية الجديدة، التواصل الرقمي ،الدارجة المغربية، التناوب اللغوي، شبكات التواصل الاجتماعي: المفتاحية الكلمات
 
 

Introduction 

Les réseaux sociaux ont changé radicalement les modes de communication, d’interaction 

et de socialisation, en particulier parmi les nouvelles générations qui ont grandi avec le 

numérique. Actuellement, ce sont des plateformes dynamiques qui constituent un carrefour 

d’expression individuelle, des débats collectifs, d’humour, d’activisme et de la créativité. Dans 

le contexte marocain, ces plateformes numériques ne sont pas seulement des espaces d’échange, 

mais aussi de véritables laboratoires linguistiques et culturels où se croisent des influences 

métissées. Facebook, Instagram, WhatsApp, TikTok et X (anciennement Twitter) deviennent 



49 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

ainsi des laboratoires où les jeunes construisent de nouvelles appartenances linguistiques et 

identitaires. 

 

Au Maroc, où la société est socialement et historiquement multilingue, les médias sociaux 

reflètent également cette complexité linguistique. Les jeunes utilisateurs des médias sociaux 

jonglent continuellement entre un large éventail de langues : l’arabe marocain (darija), langue 

de la vie quotidienne ; le français, langue de l’école et de l’État ; l’anglais, de plus en plus 

valorisé dans les contextes techniques et culturels ; et parfois l’espagnol, notamment dans le 

nord. Cette alternance de codes est devenue la norme dans la communication informelle sur 

Internet. L’alternance codique peut faciliter une communication fluide et expressive, mais aussi 

une stratégie identitaire, où la variation linguistique devient l’expression d’attitudes, 

d’appartenances sociales ou de positions culturelles. 

 

À cet égard, les jeunes marocains élaborent de nouvelles manières d’écrire en réponse à 

l’environnement numérique. La transcription de la darija en alphabet latin, l’écriture de certains 

sons arabes avec des chiffres (par exemple, « 3 » au lieu de « ع » ou « 7 » au lieu de « ح »), 

l’utilisation d’émojis pour exprimer des émotions ou souligner le ton du message, ainsi que les 

abréviations et les mèmes, témoignent de la créativité linguistique déployée dans ces contextes. 

Ce sont ces habitudes qui sont à l’origine du changement linguistique, mais aussi de la création 

d’une nouvelle grammaire sociale numérique marocaine chez les jeunes Marocains. 

 

Face à ces changements, plusieurs questions méritent d’être explorées : comment les jeunes 

Marocains mélangent-ils langues et modes d’expression sur les réseaux sociaux ? Quelles sont 

les implications de cette fluidité linguistique, et comment le mélange des langues, les signes 

picturaux et les écritures hybrides influencent-ils la manière dont ces jeunes se perçoivent, 

s’expriment et se positionnent par rapport à leurs interlocuteurs ? Autrement dit, quelles sont 

les possibilités de relier ces modes de langage aux identités sociales, culturelles ou 

générationnelles en ligne qui se créent ? 

 

Cette étude vise à apporter des éléments de réponse à ces questions en analysant un corpus 

de discussions sur Facebook, l’une des plateformes les plus utilisées au Maroc. Ce faisant, elle 

vise à éclairer les schémas linguistiques dominants, les formes d’innovation linguistique et les 

dynamiques identitaires à l’œuvre au sein de la communauté virtuelle marocaine. L’objectif est 

de mieux comprendre comment les jeunes Marocains utilisent les ressources numériques pour 

innover linguistiquement, réaffirmer leur identité et inventer de nouvelles formes de 

socialisation dans un monde de plus en plus interconnecté. 

 

 

Du parler quotidien à l’expression numérique 

L’utilisation créative et répandue de la darija sur les réseaux sociaux contribue aujourd’hui 

à la lente renaissance de cette langue, autrefois reléguée aux marges des institutions. Utilisée 

excessivement à oral, moins à l’écrit, à la création de savoirs ou l’expression officielle, la darija 

a longtemps été exclue de l’éducation, des médias publics et de l’administration. Mais la 

création de nouveaux espaces d’expression virtuelle a contribué à réaffirmer la valeur sociale 

et symbolique de cette langue vernaculaire. 

 

L’élément le plus significatif de ce processus de revitalisation est peut-être l’apparition de 

la darija écrite sur Internet. En s’appuyant sur l’alphabet latin et des chiffres afin de représenter 

phonétiquement certains sons, les jeunes Marocains ont créé un système d’écriture lisible, 

fonctionnel et commun. Ce passage à l’écrit, même officieux, constitue une forme de 



50 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

légitimation populaire : il rend une langue historiquement associée à l’oralité individuelle 

accessible au public, dans des lieux où elle est rendue visible, légitime et socialement acceptée. 

De plus, la créativité linguistique des jeunes utilisant la darija contribue à la vitalité de cette 

langue, qui répond aux défis de la communication numérique. Loin de se conformer aux normes 

établies, les utilisateurs créent des orthographes exclusives, inversent les normes syntaxiques, 

créent des néologismes hybrides et jouent avec les codes visuels (émoticônes, mèmes, hashtags) 

avec aisance. Cette liberté d’écriture permet le développement d’une langue forte, flexible et 

très expressive, reflet des évolutions linguistiques récentes. 

 

Usages identitaires et enjeux culturels de la darija dans le numérique 

La darija devient également un puissant vecteur d’identité collective, notamment auprès 

des jeunes des zones urbaines. Son utilisation sur Internet ne relève pas d’une simple adaptation 

linguistique : c’est un positionnement culturel, social et générationnel. Elle est utilisée par les 

jeunes internautes pour tenter de forger une identité marocaine. Il s’agit d’un sentiment 

d’identité dynamique et connecté, conscient de ses différentes appartenances, en quête de 

moyens d’expression authentiques et autochtones. Loin d’être un indicateur de déficit éducatif, 

la darija est devenu un indicateur d’enracinement culturel, de modernité, voire de résistance 

aux normes. 

 

Cette réappropriation se manifeste également par la présence croissante de la darija dans 

les productions culturelles sur Internet. Podcasts humoristiques, vidéos virales, musique en 

ligne… Autant de formats par lesquels la darija se diffuse aujourd’hui. En s’insérant dans ces 

nouveaux médias, elle pénètre l’imaginaire collectif et s’impose comme une langue de 

narration, de commentaire social, d’humour et d’émotions. Ces usages renforcent sa présence 

publique et contribuent à sa légitimation auprès d’un large public. 

 

Ce processus de valorisation remet régulièrement en question les modèles normatifs 

hégémoniques dominants, notamment en matière de politique linguistique, d’éducation et de 

représentation médiatique. Quelle est la place de la darija dans le système éducatif ? Faut-il 

envisager une standardisation partielle de son système d’écriture ? Est-il envisageable de 

l’intégrer à l’arabe standard sans le remplacer ? ce problème de statut soulève autant de 

questions quant à l’officialisation ou la validité d’une langue commune dans un contexte 

hiérarchique multilingue. 

 

Au-delà de ces ambivalences, il est inévitable que les jeunes générations marocaines aient 

construit la darija comme un instrument de communication efficace et un espace créatif 

d’expression identitaire. Loin d’être un vestige d’une langue désuète ou une langue seconde, la 

darija numérique est devenue un idiome vivant et contemporain, ancré dans les pratiques 

sociales de la jeunesse marocaine. 

 

La domination de la darija sur les réseaux sociaux marocains 

L’arabe dialectal marocain, ou darija, est en plein essor sur le web et constitue la langue 

privilégiée pour les échanges en ligne au quotidien. Cette situation contraste fortement avec les 

médias marocains traditionnels – télévision, journaux et radio – où l’arabe classique ou le 

français sont les langues privilégiées. Sur les réseaux sociaux comme Facebook, Instagram, 

TikTok et X, la darija est une langue de proximité, d’authenticité et d’identité culturelle, 

notamment auprès des jeunes générations. Elle domine les commentaires, les publications, les 

légendes de photos et les stories. Elle permet aux internautes de s’exprimer spontanément, 

librement et sans contrainte formelle. Par exemple, les commentaires moqueurs ou critiques 

sont généralement rédigés en darija afin de maximiser leur impact affectif ou satirique. La darija 



51 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

est également utilisée pour la narration d’histoires, de bandes-annonces et de courtes vidéos, 

car elle est à la hauteur de leur caractère immédiat, oral et informel. YouTube est également un 

site où la darija a trouvé un large public, notamment dans les vlogs, les podcasts, les vidéos 

humoristiques et les vidéos de vulgarisation scientifique. Une majorité de créateurs marocains 

ont choisi de filmer leurs vidéos en darija afin de toucher un public plus large et plus diversifié. 

Les vlogs présentent des scènes de la vie quotidienne de manière spontanée et brute ; les 

podcasts abordent des sujets de société, souvent tabous, dans un langage simple ; les vidéos 

éducatives présentent des concepts complexes dans un langage simple. La darija est ainsi 

devenue un puissant vecteur de transmission du savoir et de critique sociale. 

 

Plusieurs raisons expliquent cette suprématie de la darija. Premièrement, elle est accessible 

à tous, quel que soit le niveau social ou éducatif. Elle permet également une expression 

émotionnelle plus intense, pour rire, condamner ou émouvoir. Elle renforce également le 

sentiment d’appartenance à l’identité culturelle marocaine en réadaptant les codes et les réalités 

locales. Enfin, son caractère oral est très adaptable aux modes d’immédiateté, de vidéo et de 

narration des médias sociaux. En bref, la darija n’est pas seulement une question d’argot 

Internet : c’est un nouveau moyen de communication, un levier d’expression en usage et un 

puissant marqueur identitaire dans le paysage cybernétique marocain. 

 

Succès de la darija en ligne 

L’intégration successive de la darija sur les réseaux sociaux marocains s’explique par la 

facilité de sa compréhension par l’ensemble de la population. Contrairement à l’arabe classique, 

perçu comme formel et réservé à l’administration ou à l’école, et au français, souvent associé 

aux élites urbaines. Elle transcende les clivages sociaux, régionaux ou éducatifs. Cette facilité 

de compréhension en fait une langue informatique de communication naturelle, car elle permet 

de communiquer avec un public extrêmement large sans exclure personne. Elle devient ainsi 

une langue universelle dans le contexte marocain. 

 

La darija se distingue aussi par la charge émotionnelle qu’elle véhicule. C’est une langue 

familière qui permet l’expression spontanée de sentiments profonds comme la joie, la colère, 

l’ironie ou la tristesse. Elle est également expressive, pleine de nuances et de tournures 

idiomatiques qui colorent le discours. Sur les réseaux sociaux, avec leurs conditions de 

communication rapide et de régulation émotionnelle, cette capacité à exprimer librement des 

sentiments sincères et sans fard rend la darija si puissante et captivante. Elle crée un lien entre 

les locuteurs et permet un échange humain et naturel. Un autre élément important est la 

dimension identitaire que la darija incarne. Utilisée sur les réseaux sociaux, elle est désormais 

un outil par lequel de nombreux Marocains, notamment les jeunes, peuvent affirmer leur 

identité et leur culture. Face à la mondialisation et à l’utilisation des langues étrangères sur 

Internet, la darija est une arme de revendication culturelle. Elle permet aux utilisateurs et aux 

producteurs de retrouver leur langue dans des contextes modernes : humour, musique, débat, 

récit. 

 

Les réseaux sociaux fonctionnent sur des formats rapides, visuels et oraux, tels que les 

stories, les réels, les tweets et les courtes vidéos. Grâce à sa souplesse et à sa forme orale, la 

darija est idéale pour ces usages. Elle permet une communication directe, immédiate et 

informelle. Son expressivité spontanée est en parfaite adéquation avec les codes des réseaux 

sociaux, où la spontanéité et l’authenticité sont primordiales. 

 

  



52 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Nouvelles formes scripturales de l’arabe marocain sur les réseaux sociaux 

Lors de leurs discussions en ligne, les jeunes Marocains développent des nouvelles 

stratégies d’écriture adaptées à leur contexte linguistique et technologique en utilisant la darija. 

La première stratégie est l’utilisation de l’orthographe phonétique de l’alphabet latin. Dans ce 

système, les sons absents de l’alphabet latin sont remplacés par des chiffres. A titre d’exemple 

le chiffre « 9 » peut être utiliser pour remplacer la lettre arabe « ق » (qaf). Ce type d’écriture est 

très répandu sur WhatsApp, Instagram, Facebook et Snapchat. 

 

Une autre pratique courante est le « code-switching », c’est-à-dire l’utilisation de deux 

langues ou plus dans une même phrase ou au sein de deux séquences linguistiques. Aucun jeune 

n’hésite à utiliser la darija avec le français ou l’anglais, selon ses capacités linguistiques ou le 

contexte du message. Ce mélange, fruit du multilinguisme du Maroc, facilite la transmission de 

nuances ou de références culturelles. 

 

Outre ces stratégies linguistiques, les jeunes Marocains adaptent leur écriture au rythme 

rapide et informel des réseaux sociaux : Abréviations (slm, db, bzf) , émojis (        ,      ) , GIF et 

même de courts extraits sonores sont utilisés pour compléter ou remplacer le texte (sur 

WhatsApp ou Messenger par exemple). L’écriture devient ainsi un complément à la parole : 

spontanée, rapide, affective et parfois codée, selon le groupe d’appartenance ou le réseau de 

pairs. Le ton adopté est, en gros, familier, badin, voire ironique, et s’inscrit dans une logique de 

communication instantanée où la concision prime sur la correction grammaticale. 

 

Cet imaginaire écrit témoigne d’une volonté de faire en sorte que la darija soit à la hauteur 

des outils numériques actuels, même en l’absence de norme officielle. Les jeunes générations 

marocaines s’approprient la langue dans une arène virtuelle où les codes sont ceux de leur 

génération, de leur culture et de leurs pratiques quotidiennes. Cela montre que, plutôt que d’être 

une langue exclusivement orale, la darija se développe, s’écrit, se crée et prend sa place dans la 

culture numérique contemporaine. 

 

Nous allons voir quelques procédés observés dans le corpus de notre recherche. 

 

Les squelettes consonantiques 

Pour écrire en Darija, tout comme en arabe classique, sur les réseaux sociaux, les jeunes 

Marocains utilisent la méthode de squelettes consonantiques qui sont des mots dont les voyelles 

ont été supprimées, réduisant ainsi la forme à une succession de consonnes principales du mot. 

Autrement dit des modèles consonantiques constants auxquels les voyelles sont annexées pour 

former des mots. Par exemple, le squelette K-T-B peut produire "ktab" (livre), "kataba" (il a 

écrit), "maktoub" (sort), etc. Un tel système de dérivation rend la variation morphologique 

fantastique, mais rend également la vocalisation obligatoire pour une compréhension complète 

du sens du mot. Sur les réseaux sociaux, où les voyelles sont abandonnées dans l’écriture 

spontanée de Darija, cela provoque des ambiguïtés, en particulier dans la communication écrite 

informelle sans une norme établie. Cette caractéristique accentue davantage le rôle joué par le 

contexte dans l’interprétation des messages et montre à quel point la langue est fermement 

établie dans l’oralité, même dans ses formes écrites spontanées. 

 



53 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Exemples : 

Image 1 

-MLK 

Transcription : ]malək [ 
Traduction littérale : (Qu’est-ce que tu as?  ) 

Image 2 

-hmdlh 
Transcription : ]l-ḥamdu li l-lah[ 

Traduction : Dieu merci 

Image 3 

-Slm 

Transcription : ]s-salâm [ 

Traduction : Salut 

Image 4 

-Wlh 

Transcription : ]wə l-lah [ 

Traduction : je jure au nom de dieu 



54 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 5 

-bzff 

Transcription : ]bəzzaf [ 

Traduction : Beaucoup 

 

Les étirements graphiques 

 Selon J. ANIS l’étirement graphique est « un procédé expressif reposant sur la répétition 

des lettres pour attirer l’attention. Il est conçu pour qu’une transcription orale ne soit 

possible»(1). Il est très répandu dans le chat par le biais du clavier de l’ordinateur, car les espaces 

d’écriture électronique ne subissent pas une limitation de caractères contrairement au SMS. 

Cependant, cela n’a pas empêché les chatteurs de l’utiliser, avec un esprit créatif et plus 

d’imagination. 

 

Les étirements graphiques ont un rôle expressif similaire à l’intonation ou à l’accentuation 

orale. Ils donnent aux orateurs les outils pour transmettre des émotions (colère, surprise, ironie, 

joie.) Dans un contexte écrit, qui est spontané et créatif, autrement dit transcrire l’oralité dans 

la langue écrite. Cela montre à quelle mesure la transcription de la darija sur les réseaux sociaux 

continue d’être caractérisée par l’oralité et le registre émotionnel. 

  

Exemples : 

Images 6 et 7 

-Mbrouuuuuukkkkkkkk  

-mabroooooooook  

Transcription : ]məbruk [ 

Traduction: (litt. Félicitations !) 

 
(1) Anis Jaques, (2001 : 35) 



55 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 8 

- rbi ykhliiik 

Transcription :  ]rəbbi yxəlli-k [ 

Traduction : (litt. Que Dieu te garde !) 

Image 9 

-ncha2laaah  

Transcription : ]nša’ l-lah[ 

Traduction : (litt. Si Dieu le veut bien) 

Image 10 

- Anaaaaaaaaaa 

Transcription : ]ˀanâ [ 

Traduction : (moi) 

 

Pour le mot (mabrouk), on remarque qu’un interlocuteur multiplie la voyelle (u) et la 

consonne (k), un autre multiplie la voyelle (o), on touche le degré de liberté que les jeunes 

chatteurs possèdent en utilisant le langage chat. 

 

Les interlocuteurs multiplient une consonne ou une voyelle pour attirer l’attention, 

exprimer l’insistance, renforcer l’émotion ou oraliser l’écrit. 

 

La troncation 

La troncation comme type d’abréviation(2) est un phénomène très fréquent de nos jours, en 

particulier chez les jeunes. Il se caractérise par la suppression de syllabes ou de phonèmes d’un 

long mot, soit au début (aphérèse), soit à la fin (apocope), dans le but de raccourcir la 

communication écrite ou orale. Ce processus d’origine orale influence directement l’écriture 

quotidienne sur les ordinateurs ou les mobiles, en particulier sur les réseaux sociaux et la 

messagerie instantanée. Les jeunes l’utilisent pour gagner du temps. On trouve aussi cette 

technique dans les petites annonces, les télégrammes, en dactylographie ou en prise de notes 

afin d’économiser de l’espace et surtout de l’argent. 

 

L’apocope (troncation droite) 

La troncation par apocope consiste « en la chute de segment final », c’est-à-dire supprimer 

une ou plus d’une syllabe à la fin d’un mot. L´apocope efface fréquemment les dernières 

syllabes, deux ou trois syllabes sont conservées, parfois une seule. L’utilisateur cherche à 

abréger le message et le fait d’absence de norme écrite en darija facilite la tâche. Parfois cette 

méthode peut créer des confusions ou des incompréhensions si le mot modifié devient plus 

éloigné de sa forme d’origine. 

 
(2) Selon Le Petit Larousse : « réduction d’un mot ou d’une suite de mots ou mot ou suite de lettres qui en résulte 

». 



56 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Exemples : 

 

 

 

 

 

 

 

Image 11 

- Fati 

Transcription : ]ḥbiba dyal-i fati [ 

Traduction : (ma chère Fatima) 

 

 

 

 

 

 

 

Image 12 

- Si mo 

Transcription : ] bsəḥtək a s-si mu[  

Traduction : (Que Dieu préserve ta santé !) 

 

L’aphérèse (troncation gauche) 

L’aphérèse consiste en «la chute de segments initiaux d’un mot» (C. FAIRON. J.R. KLEIN 

et S. PAUMIER.2006 :41)(3), c’est-à-dire la suppression de lettres ou de syllabes au début du 

mot pour obtenir une version plus courte du message. Elle est présente dans l’oral des jeunes et 

se transpose à l’écrit numérique. 

 

L’alternance codique ou code-switching (La typologie de Poplack) 

L’alternance codique(4) est un phénomène provenant des études sur le bilinguisme et le 

contact de langues. Il s’agit de l’une des manifestations particulières et majeures du contact de 

langues où les locuteurs bilingues ou multilingues sont susceptibles d’utiliser les ressources de 

plusieurs systèmes linguistiques et d’alterner entre les uns et les autres au cours d’un même 

énoncé, un même acte de parole ou une même interaction : « L’emploi de deux variétés 

linguistiques ou plus dans la même interaction (à l’exclusion des emprunts bien établis) ».(5) 

 

 
(3) Cédrick Fairon, Jean René Klein et Sébastien Paumier, (2006 : 41) 

(4)  « L’alternance codique dans la conversation peut se définir comme la juxtaposition à l’intérieur d’un même 

échange verbal de passages où le discours appartient à deux systèmes ou sous-systèmes grammaticaux 

différents. Le plus souvent l’alternance prend la forme de deux phrases qui se suivent. Comme lorsqu’un 

locuteur utilise une seconde langue soit pour réitérer son message soit pour répondre à l’affirmation de 

quelqu’un d’autre. » (Gumperz, 1989, p. 57.) 

« L’alternance codique est le fait de mêler sans les mélanger deux langues (ou plus) dans des prises de 

paroles. » (Charnet, 1999, p. 138). 

(5)  “The use of two or more linguistics varieties within the same interactions (excluding well-established loans.” 

(C. Meyer-Scotton et W. Ury, 1977 cités dans Gardner-Chloros, 1983, 22.) 



57 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Le code switching, appartenant à la terminologie anglo-saxonne, est le terme inventé par 

E. HAUGEN(6) en 1950, pour désigner la même réalité linguistique. Les dénominations se 

diffèrent selon les linguistes : « discours mélangé » (Nissabouri, 1999), « rencontre d’habitude 

linguistique » (Charnet, 1999), « heurt de deux langues » (Lafont, 1997), etc. 

 

L’alternance codique individuelle est une pratique aléatoire(7), nous ne pouvons pas 

prévisionner les codes que le locuteur va alterner pour faire passer son message. Cela dépend 

de l’objet du discours, du style d’élocution, de l’attitude du locuteur, etc. C’est une pratique 

irrégulière. Dans ce sens K. Ziamari (2008, p. 272) a observé que le code switching 

arabe/français au Maroc « n’est ni constant ni stable. Il se meut et change », à la suite de cette 

réalité, nous ne pouvons pas la considérer comme un code. 

 

Le mélange de deux langues dans le discours d’un locuteur bilingue ou multilingue peut 

prendre plusieurs formes. A ce sujet, Poplack établit une typologie au niveau de l’alternance 

codique que nous donnerons ci-après.      

 

Dans l’alternance codique, Shana Poplack distingue trois types : l’alternance codique inter-

phrastique, intra-phrastique et extra-phrastique(8). 

 

L’alternance codique intra-phrastique(9) :  

Cette forme se caractérise par l’existence de deux structures syntaxiques des deux langues 

différentes dans une même phrase. C’est-à-dire que le changement de langue s’effectue à 

l’intérieur d’une même phrase. Poplack note que « des structures syntaxiques appartenant à 

deux langues coexistent à l’intérieur d’une même phrase» (Poplack1988 : p 23). 

 

Exemples dans le corpus : 

Image 13 

Français/Darija/Français 

Traduction littérale : (La première est belle merci.) 

Image 14 

Darija/Français/Darija 

Traduction littérale : (Toi aussi tu as le rattrapage ma sœur Khadija.) 

 
(6)  Haugen Einar (1950), « The analysis of linguistic borrowing» dans Language, vol. 26, 2, pp. 210-231.  

(7)  Selon Sesep N’Sial (1979, 37), le métissage linguistique désigne « le processus qui consiste en une alternance 

individuelle, plus ou moins systématique et apparemment aléatoire entre deux ou plusieurs variétés 

linguistiques au sein d’un même acte de langage ». 

(8)  Poplack Shana, (1988 : 23-47). 

(9)  Ibid. 



58 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 15 

Français/Darija 

Traduction littérale : (Merci pour la supplication.) 

Image 16 

Darija/Français 

Traduction littérale : (Que Dieu bénisse le meilleur groupe.) 

Image 17 

Darija/Anglais 

Traduction littérale : (Belle gosse ma belle agréable.) 

Image 18 

Darija/Amazigh/Darija 

Traduction littérale : (Et surtout cet Amazigh est nécessaire. 

{La langue maternelle symbolise les racines, le lieu de naissance. { 

Image 19 

Amazigh/Darija 

Traduction littérale : (Belle photo, Dieu vous donne la santé.) 

Image 20 

 Italien/Darija 

 Traduction littérale : (Agréable Dieu te bénisse.) 



59 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

L’alternance codique inter-phrastique(10) ou phrastique  

Signifie l’utilisation de deux ou diverses langues d’une manière alternative au niveau 

d’unités plus longues, de phrases ou de fragments de discours, dans les productions d’un même 

locuteur ou dans les prises de parole entre interlocuteurs. Dans ce type d’alternance, le locuteur 

cherche une facilité ou une fluidité dans les échanges.  

 

Exemples : 

Image 21 

Français/Darija/Français/Darija 

 Traduction littérale : (Joyeux anniversaire ma belle. Je te souhaite100 ans, si Dieu le veut 

et avec tes meilleurs vœux.) 

Image 22 

Darija/Français/Darija 

Traduction littérale : (A 19h ça fait une semaine, je n’ai pas de solde pour t’appeler.) 

Images 23 et 24 

Darija/Français 

Traduction littérale : (Je suis venu, j’ai pris mon déjeuner et je suis allé au bain pour se 

débarrasser du stress.) 
Traduction littérale : (C’est bon, mes salutations à tous et bonne chance pour Amine.) 

 
(10)  Ibid. 



60 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Images 25 et 26 

Anglais/Darija 

Traduction littérale : (Agréable ma sœur Basma, et pour les laids tu sais bien.) 

Traduction littérale : (Joyeux anniversaire ma belle, je vous souhaite beaucoup de réussite 

et longue vie si Dieu le veut.) 

Image 27 

Darija/Anglais/Français 

Traduction littérale : (Vous êtes belles. Dieu vous bénisse.) 

(Agréables photos.) 

 

L’alternance codique extra-phrastique(11)  

Apparait lorsque les segments alternés sont des expressions idiomatiques et des proverbes. 

Ces derniers sont insérés dans des segments monolingues. Ils servent à ponctuer le discours. 

 

Exemples :  

Image 28 

Transcription : ]wa hya mulay s-səlṭân həz ˁinik tšuf z-zin [ 

Traduction intelligible : Ce proverbe est lié aux fêtes du mariage marocain. On demande à 

l’époux de regarder la beauté de l’épouse. Le locuteur l’a utilisé pour mettre en valeur 

la beauté de l’interlocuteur.  

 
(11)  Ibid. 



61 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 29 

Transcription : ]z-zin ˁutbata [ 

Traduction intelligible : Le locuteur désigne la beauté et la bonne éducation de 

l’interlocuteur. 

 

L’emprunt 

Nous parlons d’emprunt quand il y a un mélange des règles de deux systèmes linguistiques. 

Il s’agit de l’adoption et l’adaptation d’un mot aux règles morphologiques, syntaxiques et 

phonétiques de la langue d’accueil. Et selon le dictionnaire de linguistique, Larousse : 

 

 « Il y a emprunt linguistique quand un parler A utilise et finit par intégrer une unité ou un trait 

linguistique qui existait précédemment dans un parler B et que A ne connaissait pas ; l’unité ou le 

trait emprunté sont eux-mêmes appelés emprunts. »(12) 

 

D’après cette citation, nous remarquons que le mot emprunt signifie aussi l’élément intégré 

dans une langue. 

 

Grâce à des échanges linguistiques et/ou culturels entre différentes communautés 

linguistiques ou diverses nations, quelques mots voyagent d’une langue à une autre. Ce voyage 

permet l’enrichissement et le renouvèlement de la langue d’accueil. Dans ce sens, nous pouvons 

considérer l’emprunt linguistique comme manière d’évolution pour les langues. Toutefois, dans 

un autre sens, il est considéré comme une menace pour la langue d’accueil. Lorsque cette 

dernière emprunte colossalement à une autre langue dotée d’une puissance économique ou 

démographique, elle risque de perdre son identité. 

 

L’emprunt linguistique se fait directement entre deux langues (langue prêteuse et langue 

d’accueil), ou à travers une troisième langue dite « langue de transit » ou langue intermédiaire. 

 

Une langue emprunte un mot pour désigner un nouveau référent intégré récemment dans 

sa culture et qui n’a pas encore une dénomination précise. 

 

La fréquence de l’emprunt se diffère selon les critères qui caractérisent la langue prêteuse : 

le degré de prestige, le niveau du rayonnement économique et/ou scientifique. 

 

Exemples : 

 
(12)  Dubois (1973: 188). 



62 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 30 

Transcription : ]škun hadi l-li təqdər tkumbari ruḥha bi-k [ 

La locutrice a utilisé le verbe français «comparer» avec des traits syntaxiques de la langue 

arabe. 

Image 31 

Les jeunes Marocains empruntent le mot Internet à la langue française (الأنترنيت). 

Image 32 

La locutrice a emprunté le mot « fkhater »  ]f xaṭər[ à la langue algérienne, pour l’intégrer 

dans l’arabe dialectal. 

Image 33 

Le locuteur a emprunté le mot « ghaya » ]ġaya[ à la langue algérienne, pour l’intégrer dans 

l’arabe dialectal. 

Image 34 

Ces locuteurs ont emprunté le mot « bravo » ]bʁavo[ à la langue française. 

Image 35 

Le locuteur a intégré le mot français « drapeau » ]dʁapo[, dans l’arabe dialectal. 



63 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 36 

Le locuteur a utilisé le mot français « bloquer » avec des traits syntaxiques de la langue 

arabe, en ajoutant it- au début du mot et -aw à la fin. 

Image 37 

La locutrice a emprunté le mot « oui »  ]wi[ à la langue française pour l’intégrer dans l’arabe 

dialectal. 

Image 38 

Le locuteur a emprunté le mot « semaine » à la langue française, pour l’intégrer dans 

l’arabe dialectal. 

Image 39 

Cette locutrice a utilisé le mot français « non » ]nɔ̃  [ . 

 

En somme, nous remarquons que le contact de langues chez les internautes (langues mères 

et langues apprises), a été à l’origine de plusieurs phénomènes sociolinguistiques. 

 

Autres stratégies d’écriture observées dans le corpus 

L’utilisation de la lettre « p » pour remplacer le son /p/ qui est absent dans l’alphabet arabe 

L’utilisation de la lettre latine « p » pour remplacer le son /p/ dans l’écriture informelle 

arabe, et notamment dans les messages électroniques sur les réseaux sociaux et autres formes 

d’écriture informelle, est un phénomène sociolinguistique et phonétique. L’occlusive bilabiale 

sourde /p/ est absente dans la phonologie de l’arabe classique. Ainsi, à l’oral et à l’écrit 

traditionnel, les emprunts contenant /p/ sont traduits par /b/. Mais avec l’avènement de l’écriture 

latine, notamment dans les médias électroniques, les locuteurs ont commencé à utiliser 

spontanément le « p », une adaptation graphique et phonétique au contact des langues 

étrangères, notamment le français et l’anglais. 

 



64 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

L’utilisation de la lettre « p » témoigne également d’un processus plus large de changement 

scriptural et identitaire. L’arabe formel est aujourd’hui délaissé en ligne au profit des dialectes, 

perçus comme plus proches de la vie quotidienne. L’utilisation de l’alphabet latin permet non 

seulement de contourner les contraintes techniques (claviers, absence de lettres spéciales), mais 

aussi d’élaborer un style d’écriture innovant et adaptatif, propre aux jeunes générations. Cela 

prouve que l’arabe dialectal est une langue vivante et dynamique, capable d’assimiler des 

éléments externes tout en s’affirmant. La prononciation du son « p » dans l’arabe dialectal n’est 

pas une adaptation : c’est une réponse créatrice aux défis du multilinguisme et de la 

mondialisation. 

 

Exemple : 

Image 40 

 l-pakiya[ (la boîte)[ = الpاكية

 

L’utilisation de la lettre « g » pour remplacer le son /g/ qui est absent dans l’alphabet arabe 

L’utilisation de la lettre latine « g » pour représenter le son /g/ (une occlusive vélaire 

sonore) dans l’écriture informelle de l’arabe, notamment dans l’alphabet latin, est un 

phénomène parallèle à celui du /p/. Le son /g/ n’apparaît pas en arabe standard. En l’absence de 

lettre équivalente dans l’alphabet arabe standard, on utilise la lettre latine « g » pour écrire en 

alphabet latin sur les réseaux sociaux, dans les SMS ou dans la correspondance informelle. Il 

s’agit d’une distinction phonétique importante, qui n’est pas toujours réalisable avec l’alphabet 

arabe. Ainsi, l’utilisation du « g » dans l’écriture informelle illustre une fois de plus la créativité 

linguistique des arabophones, qui peuvent expérimenter différents systèmes d’écriture afin de 

mieux refléter leur réalité linguistique quotidienne. 

 

Exemples : 

Image 41 

gدحر = ]dəḥṛəg[ (elle émigre) 

 

L’utilisation de « x » ou « ch » pour remplacer la lettre arabe « ش », /š/ 

Dans la transcription de l’arabe dialectal avec l’alphabet latin, le son /š/, représenté en 

arabe par la lettre  ش (shīn), est généralement transcrit soit par « ch », soit par « x ». L’emploi 



65 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

de l’un ou l’autre dépend à la fois de la région et des usages en vigueur dans l’environnement 

virtuel. L’emploi de la transcription « ch » doit beaucoup au français, notamment au Maghreb, 

où « ch » est employé pour représenter le son /ʃ/ comme dans chien. En revanche, l’utilisation 

de la lettre « x » comme abréviation graphique du même phonème n’est pas rare sur Internet 

(par exemple, xayf pour šāyif, « il voit »). Il s’agit d’un exemple de compromis orthographique 

motivé par les contextes écrits locaux ainsi que par un besoin de rapidité ou d’économie de 

frappe dans ce type de communication écrite informelle. 

 

Exemples : 

Image 42 

hxoma = ]ḥšuma[ (c’est honteux) 

mthdrchi = ]mathədərši[ (ne parle pas) 

 

L’utilisation de la lettre « e » pour remplacer le son arabe « ء », /ˀ/ 

Le hamza (ء), coup de glotte, n’a pas d’équivalent direct dans l’alphabet latin. Dans 

l’orthographe de l’arabe dialectal, certains locuteurs le représentent par la lettre « e ». Cette 

substitution n’est pas phonétique, mais contribue à maintenir la forme du mot. L’utilisation du 

« e » révèle alors un compromis entre lisibilité et fidélité phonétique dans un système qui, bien 

que non standardisé, est en constante évolution. 

 

Exemple : 

Image 43 

Lae = ]laˀ[ (non) 

 

L’utilisation du chiffre « 9 » ou de la lettre « k » pour remplacer la lettre arabe « ق », /q/ 

Le phonème occlusive vélaire sourd /q/ représente en arabe la lettre ( ق ) (qāf). En écriture 

latine informelle, le chiffre « 9 » est fréquemment utilisé pour transcrire ce son aussi, en raison 

de sa très grande ressemblance visuelle avec la lettre arabe « ق ». La lettre « k » est également 

utilisée occasionnellement, bien qu’elle représente généralement ( ك) (kāf) et puisse donc être 

source d’ambiguïtés. Une convention numérique répandue en arabe dialectal est l’utilisation du 



66 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

« 9 », qui permet de préserver la distinction entre ( ق) et ( ك) même en l’absence d’alphabet 

arabe. 

 

Exemples : 

Image 44 

9alik = ]qalli-k[ (il te dit) 

kol = ]qul[ (dit !) 

 

L’utilisation de la lettre « o », la lettre « E » en majuscule ou du chiffre « 3 » pour 

remplacer la lettre arabe « ع », / ˁ / 

Le phonème /ˁ/, une consonne pharyngale sonore apparaissant sous la forme de la lettre ع 

(ˁayn), est considéré comme le son le plus difficile à translittérer en écriture latine, car il est 

absent des langues européennes. Plusieurs conventions ont été développées en écriture arabizi 

pour contourner ce problème : l’utilisation de la lettre « o », de la lettre « E » (presque toujours 

en majuscule) ou du chiffre « 3 », en raison de sa ressemblance graphique avec une occurrence 

manuscrite de ع. Par exemple, 3ali peut être traduit par ˁAlī. Cet éventail de solutions démontre 

la créativité des arabophones dans la traduction des sons propres à leur langue, même en 

l’absence de symboles équivalents dans l’alphabet latin. 

 

Exemples : 

Image 45 

ochrin = ]ˁušrin[ (vingt) 

Image 46 

3ochrin = ]ˁušrin[ (vingt) 



67 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Image 47 

rejaEto =  ]ṛžəˁtu[ = (vous devenez) 

 

L’utilisation du chiffre « 3 » parfois pour dire le nombre « trois » et parfois pour remplacer 

la lettre arabe « ع », / ˁ / 

Le nombre « 3 » est un cas paradigmatique de l’écriture arabizi, car les locuteurs l’utilisent 

à la fois comme chiffre pour indiquer le nombre trois et comme substitut graphique de la lettre 

 Cela peut entraîner une ambiguïté, une difficulté d’interpretation du message .(ˁayn) (ع)

électronique mais le contexte de la phrase le lève généralement. En bref, « 3 » est une 

représentation phonétique du son /ˁ/, mais en tant qu’entité indépendante, ou en mathématiques, 

il reste un nombre arithmétique. Cette transformation fonctionnelle témoigne de l’adaptabilité 

de l’écriture numérique, où les caractères sont reconstruits pour répondre aux besoins d’un 

alphabet non conçu pour le latin. Elle souligne également l’efficacité et l’intuition des locuteurs 

pour passer d’un système d’écriture à l’autre. 

 

Exemples : 

Image 48 

s3iba = ]sˁiba[ (difficile) 

b3 = ]bəṯlaṯa[ (les trois) 

 

L’utilisation des chiffres au lieu des lettres qui n’existent pas en langue française 

Lors de leur discussion instantanée sur les réseaux sociaux, les chateurs marocains utilisent 

souvent la darija en utilisant l’alphabet latin. Cependant, comme certaines lettres arabes sont 

absentes du français, ils les remplacent par des chiffres. Cette solution est simple et courante, 

notamment chez les jeunes. Cela leur épargne les contraintes techniques des claviers et leur 

permet de communiquer efficacement sans utiliser l’alphabet arabe. Cependant, ce système 

d’écriture non standard et informel peut entraîner une confusion chez les locuteurs, en ce qui 

concerne l’interprétation du message, surtout si un mot peut s’écrire de plusieurs manières. 

 

Chiffre Equivalent en arabe 

2 /lhəmza/ 

3 /l’ˁîn/ 

5 /lxâˀ/ 



68 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

 

 

 

Exemples : 

Image 49 

mtaf9a = ]məttafqa[ (je suis d’accord) 

m3ak = ]mˁa-k[ (avec toi) 

a5ty = ]axəti[ (ma sœur) 

bi5ir = ]bixayr[ (avec du bien) 

layr7ma = ]l-la yərḥəm-a[ (Que Dieu ait pitié d’elle) 

olikay9olo = ]u lli ka-yqulu[ (ceux qui disent) 

kan9olo = ]ka-nqul l-u[ (je lui dis) 

3adiya = ]ˁâdiya[ (normale) 

Image 50 

so2al = ]s-suˀâl[ (la question) 

Image 51 

8ali = ]ġali[ (trop cher) 

 

7 /lḥâˀ/ 

8 /lġîn/ 

9 /lqâf/ 



69 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Défis et limites de l’usage de la darija sur les réseaux sociaux 

L’absence de norme écrite 

L’un des défis cruciaux de l’usage de la darija sur les réseaux sociaux réside dans l’absence 

de norme écrite. Langue principalement parlée, la darija ne possède ni règles orthographiques 

fixes ni codification grammaticale. Contrairement à des langues comme le français ou l’arabe 

classique, il n’est pas enseigné formellement à l’école, ce qui laisse une place à une écriture 

extrêmement variable. Sur les réseaux sociaux, les utilisateurs jonglent entre l’alphabet latin et 

l’alphabet arabe en insérant souvent des chiffres pour représenter des sons arabes spécifiques. 

Ce système, bien que plus pratique pour certains, est source de confusion pour d’autres, 

notamment pour ceux qui ne connaissent pas les codes. Les variations régionales qui ont liées 

à l’âge accentuent cette différence d’écriture. Un même mot peut s’écrire de différentes 

manières, ce qui rend parfois les transactions difficiles à suivre, même pour les Marocains. Cette 

manque de normalisation empêche également les moteurs de recherche, les logiciels de 

traduction ou les outils d’analyse linguistique de traiter automatiquement la darija, bloquant 

ainsi son entrée dans les applications numériques avancées. 

 

Exemples :  

Safi – çafi – saf – sf 

Db – daba 

Chekoun – xkoun – xkun -xqun 

 

Cette liberté d’écriture emmène vers une certaine créativité linguistique, cependant elle 

constitue aussi des limites en ce qui concerne la communication, la compréhension et la 

valorisation de la darija. 

 

Problèmes de compréhension et d’accessibilité 

Bien que plus répandue au Maroc, elle est peu connue en dehors de cette région. La darija 

peut s’avérer difficile à comprendre, même pour de nombreux Marocains vivant à l’étranger, 

notamment pour les jeunes générations élevées dans des environnements multilingues. Cette 

situation est aggravée par les différences régionales au sein des dialectes : les mots, la 

prononciation et certaines expressions varient à Fès, Marrakech et Oujda. Ainsi des 

malentendus surviennent sur Internet lorsque des mots locaux sont utilisés sans contexte. 

 

La darija reste largement inintelligible à travers le monde, même pour les autres 

arabophones (ex. : l’Egypte). Elle diffère également considérablement de l’arabe standard et 

des autres dialectes du Moyen-Orient et du Maghreb en raison de ses nombreuses influences 

linguistiques. Elle emprunte des mots et des expressions au français, à l’espagnol, à l’amazigh 

et même à l’anglais, souvent adaptés à la phonétique marocaine. Ces emprunts rendent la darija 

extrêmement difficile à comprendre pour un locuteur peu habitué à ces références culturelles. 

 

Sur les plateformes internationales comme TikTok, YouTube ou Instagram, elle est très 

restrictive. Un contenu entièrement en darija n’a aucune chance de franchir les frontières 

linguistiques, ce qui réduit sa viralité et sa capacité à atteindre un public international plus large. 

Pour les influenceurs, les créateurs de contenu ou les marques, cela peut limiter leur visibilité et 

leur croissance à l’international en dehors du marché marocain. Ainsi, si la darija permet une 

interaction immédiate, authentique et intime avec un public local, il limite également sa diffusion. 

 

Une reconnaissance institutionnelle limitée 

L’un des principaux obstacles à l’utilisation de la darija en ligne est son invisibilité 

institutionnelle. Bien qu’il soit présente dans tous les recoins de la vie quotidienne des 



70 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

Marocains, que ce soit dans les conversations en ligne, les conversations familiales, l’humour 

ou les débats sur les réseaux sociaux, la darija ne bénéficie d’aucune reconnaissance officielle. 

Les deux langues officielles reconnues par la Constitution marocaine (2011) sont l’arabe 

standard et l’amazigh. L’arabe standard reste la langue de référence dans l’éducation, 

l’administration, les médias publics et les documents officiels. Le français, en revanche, occupe 

une place prédominante dans les domaines techniques, scientifiques, économiques et juridiques. 

 

Il s’agit d’une fracture linguistique de facto : d’un côté, les institutions continuent de 

promouvoir des langues parfois considérées comme plus « prestigieuses », mais inaccessibles 

à une majorité de la population ; de l’autre, la population communique principalement en darija 

au quotidien, notamment sur Internet. La darija, jamais enseignée à l’école, ni même utilisée 

dans les documents officiels, est confinée à un registre populaire et quotidien. 

 

Cette illégitimité limite véritablement son utilisation dans les travaux en ligne à des fins 

éducatives, culturelles ou juridiques. À titre d’exemple, peu de manuels scolaires, de 

campagnes gouvernementales ou de documents officiels sont rédigés en darija, alors qu’ils 

pourraient toucher un public plus large et le rendre plus compréhensible. De même, dans les 

médias audiovisuels traditionnels, la darija est principalement utilisée pour des programmes de 

divertissement. Cette interdiction contribue à entretenir l’image de la darija comme une langue 

« inférieure » et, par conséquent, à freiner sa croissance dans l’espace institutionnel ou 

professionnel en ligne. 

 

Conclusion 

Grâce à Internet et aux réseaux sociaux, les jeunes Marocains ont inventé un nouveau 

moyen de communication dynamique, rapide et efficace. En combinant différentes langues, à 

savoir le français, l’anglais, l’arabe marocain (darija) et l’espagnol pour certains (nord du 

Maroc), ils ont créé une variété linguistique hybride et dynamique, adaptée aux besoins du 

monde virtuel. Sa fonction n’est plus de se conformer à des prescriptions linguistiques rigides 

ou à des prescriptions grammaticales étatiques, mais de transmettre un message de manière 

efficace, directe et expressive. Cette fluidité suggère une réinvention du langage, les adolescents 

repensant leurs outils de communication pour les nouvelles technologies médiatiques. 

 

Dans ce contexte, la darija joue un rôle de plus en plus important, passant d’une langue 

exclusivement orale à une langue écrite numérique à part entière. Son utilisation massive dans 

les articles, commentaires, messages privés et vidéos en ligne prouve qu’il est désormais 

considéré comme un instrument légitime de communication écrite. La traduction de la darija en 

alphabet latin, généralement suivie de l’utilisation de chiffres pour certains sons, lui permet de 

s’intégrer dans un environnement numérique mondialisé dominé par les claviers Qwerty ou 

Azerty et les interfaces internationales. Elle permet aux jeunes Marocains d’exprimer leur 

identité locale de manière compatible avec les outils mondiaux. 

 

À cela s’ajoute la francisation ou l’anglicisation de certains mots de la darija, symbole non 

seulement de la coexistence linguistique historique du Maroc, mais aussi d’un besoin de 

créativité. Cela crée un mélange particulier de langues, où les langues ne sont plus 

compartimentées mais deviennent des ressources complémentaires au sein d’un répertoire 

linguistique plus vaste. Ce mélange ne résulte pas simplement d’un manque de mots dans une 

langue, mais donne également naissance à une pensée créative et identitaire du monde virtuel. 

 

Il convient toutefois de souligner que ce changement linguistique n’est pas un simple choix 

utilitaire, motivé par la commodité ou la facilité. Il s’inscrit dans un processus plus large de 



71 NOUVELLE PRATIQUE DE L’ARABE MAROCAIN SUR LES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

mondialisation culturelle, dans lequel les jeunes luttent pour se présenter, se différencier des 

autres et appartenir à un groupe transnational. Par l’hybridation linguistique, l’adoption de 

nouveaux codes et l’acquisition de compétences numériques, ils construisent une nouvelle 

identité générationnelle locale et mondiale, à la fois enracinée et ouverte. Une identité qui leur 

permet non seulement de se différencier de leur propre société, mais aussi de s’identifier à 

d’autres jeunes du monde entier qui partagent les mêmes habitudes numériques et culturelles. 

À cette fin, le métissage linguistique en ligne ne se résume plus à la création de langues, mais 

à quelque chose de bien plus profond : la mutation de l’identité linguistique et culturelle des 

jeunes à l’ère de la mondialisation. Par leur choix d’écriture, leur changement de langue et leurs 

nouvelles façons d’exister, les jeunes Marocains participent activement à la refonte des normes 

linguistiques et des modèles de sociabilité à l’ère d’Internet. 

 

Références bibliographiques 

ANIS, JACQUES (2001), Parlez-vous texto ? Guide des nouveaux langages de réseau. Le Cherche 

Midi. 

BLACQUE-BELAIR, ANNE (2011), Impact du langage sms sur la qualité de l’orthographe des 

adolescents : Exploration, Editions Universitaires Européennes. 

BRIGUI, FOUAD (2016) « De l’usage de l’arabe dialectal dans la presse écrite marocaine », dans 

VI Congreso de árabe marroquí : Identidad y conciencia lingüística, Servicio de 

Publicaciones de la Universidad Autónoma de Madrid, pp. 249-263. 

CHARNET CH. (1999), « ‟Ana je pose la question” ou quelques façons de parler de locuteurs 

marocains : étude de manifestation du contact linguistique », dans MANZANO F. (dir.), Les 

langues du Maghreb et du Sud méditerranéen, Rennes, P.U.R. 

DUBOIS, JEAN et al. (1973), Dictionnaire de linguistique, Paris, Larousse. 

EL HACHIMI, ASMAE (2023), La variation linguistique dans la communication entre les jeunes 

Marocains sur les réseaux sociaux, thèse de doctorat en Lettres et Sciences Humaines, 

option : Langue et Littérature Françaises à FLSH –Dhar El Mahraz – Fès. 

ELMEDLAOUI, MOHAMED (2019),   الدارجة إملائية ونحو : الأصوات، الصرف، التركيب، المعجم  –العربية   (Arabe 

dialectal : orthographe et grammaire : phonétique, morphologie, structure, lexique), 

Markaz Tanmīyat al-Dārijah. 

FAIRON CEDRICK, KLEIN, JEAN RENE et PAUMIER, SEBASTIEN (2006), Le langage sms. Étude 

d’un corpus informatisé à partir de l’enquête « Faites don de vos sms à la science », 

Louvain-la-Neuve, Presses Universitaires de Louvain. 

GARDNER-CHLOROS, PENELOPE (1983), « Code-switching : approches principales et 

perspectives », dans La linguistique, vol. 19, pp. 21-53. 

GUMPERZ JOHN (1989), Sociolinguistique interactionnelle, une approche interactive, Paris, 

l’Harmattan. 

HAUGEN EINAR (1950), «The analysis of linguistic borrowing» dans Language, vol. 26, 2, pp. 

210-231.  

HOOGLAND JAN (2013), « L’arabe marocain, langue écrite » dans BENITEZ FERNANDEZ et al. 

Evolution des pratiques et représentations langagières dans le Maroc du XXième siècle, 

pp. 175-188. 

LAROUSSE, PIERRE (1906), Petit Larousse illustré : nouveau dictionnaire encyclopédique, 

Librairie Larousse.  

MILLER, CATHERINE (2012), « Observations concernant la présence de l’arabe marocain dans 

la presse marocaine arabophone des années 2009-2010 » dans MEOUAK, MOHAMED et al. 

De los manuscritos medievales a internet: la presencia del árabe vernáculo en las fuentes 

escritas, pp. 419-440. 



72 ASMAE EL HACHIMI 

 

AAM 32 (2025) 47-72 

MILLER CATHERINE (2017), «Contemporary dārija writings in Morocco: Ideology and 

practices», dans HØIGILT, JACOB and MEJDELL, GUNVOR, The Politics of Written Language 

in the Arab World, pp. 90-115. 

POPLACK SHANA (1988), « Conséquences linguistiques du contact de langues : un modèle 

d’analyse variationniste », Langage et société, n. 43, pp. 23-48. 

SESEP N’SIAL (1979), Recherche sur le métissage linguistique. Cas du français, du lingala et 

de l’indoubill au Zaire, thèse de doctorat, université nationale du Zaire, campus de 

Lubumbashi. 



AAM 32 (2025) 73-96 

 

 

 

 

 

 

LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES 

EMPLOYÉS PAR LES LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

RASGOS LINGÜÍSTICOS Y CONSTRUCCIONES SINTÁCTICAS UTILIZADOS 

POR LOS HABLANTES DE GHIYATI EN LAS REDES SOCIALES 

 

LINGUISTIC FEATURES AND SYNTACTIC CONSTRUCTIONS EMPLOYED BY 

GHIYATI SPEAKERS ON SOCIAL NETWORKS. 

 

 السمات اللغوية والتراكيب النحوية التي يستخدمها غياثة على شبكات التواصل الاجتماعي
 

Sanae Bedra 

Université Ibn Tofail, Kenitra  

 

 

Recibido: 02/06/2025  Aceptado: 14/10/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 73-96 

 

 
Résumé : La communication entre les individus est entrée dans l’ère numérique grâce au développement des 

technologies de l’information et de la communication, qui ont permis l’émergence de nouveaux moyens de 

communication pouvant remplacer les conversations en face-à-face. C’est sans doute sur les réseaux sociaux 

numériques que s’est forgée la pratique de l’écrit du parler ghiyati comme variété linguistique de l’arabe dialectal 

marocain. En effet, les réseaux sociaux numériques offrent la possibilité de passer de l’oral à un écrit spontané 

transcrit à l’aide de nouvelles techniques graphiques mêlant les alphabets latin et arabe que les locuteurs ghiyatis 

utilisent dans leurs commentaires et leurs échanges sur les réseaux sociaux.  

Dans cette contribution qui s’inscrit dans le cadre de la sociolinguistique, nous avons mis l’accent sur les traits 

linguistiques et les constructions syntaxiques les plus marquants employés par les locuteurs ghiyatis dans leur 

langage électronique lors de leurs échanges sur les réseaux sociaux numériques. L’analyse du corpus a permis de 

démontrer que le parler ghiyati présente des traits linguistiques qui le distinguent des autres variétés de l’arabe 

marocain et qui permettent de le classer parmi les parlers du groupe pré-hilalien. 

Mots-clés : sociolinguistique, Ghiata, parler ghiyati, traits linguistiques, réseaux numériques, parlers pré-hilaliens. 

 

Abstract : Communication between individuals has entered the digital age thanks to the development of 

information and communication technologies, which have enabled the emergence of new means of communication 

that can replace face-to-face conversations. It is undoubtedly on digital social networks that the written practice of 

Ghiyati, a linguistic variety of Moroccan dialect Arabic, has been forged. Indeed, digital social networks offer the 

possibility of moving from the spoken word to spontaneous writing transcribed using new graphic techniques 

combining the Latin and Arabic alphabets that Ghiyati speakers use in their comments and exchanges on social 

networks. 

In this sociolinguistic contribution, we focus on the most striking linguistic features and syntactic constructions 

used by Ghiyati speakers in their electronic language during exchanges on digital social networks. Analysis of the 

corpus has shown that Ghiyati has linguistic features that distinguish it from other varieties of Moroccan Arabic 

and enable it to be classified among the pre-Hilalian group of languages. 

 
 Email: sanae.bedra@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0009-0003-5831-9321  

mailto:sanae.bedra@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-5831-9321


74 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Keywords: sociolinguistics, Ghiata, Ghiyati speech, linguistic features, digital networks, pre-Hilalian languages. 

 

Resumen: El desarrollo de las tecnologías de la información y la comunicación ha transformado la manera en que 

nos relacionamos, dando lugar a nuevos medios que, en muchos casos, sustituyen las conversaciones cara a cara. 

Es sin duda en las redes sociales digitales donde se ha forjado la práctica de escribir el ghiyati como variedad 

lingüística del árabe dialectal marroquí. En efecto, las redes sociales digitales ofrecen la posibilidad de pasar de la 

palabra hablada a la escritura espontánea transcrita mediante nuevas técnicas gráficas que combinan los alfabetos 

latino y árabe utilizados por los hablantes de la lengua ghiyati en sus comentarios e intercambios en las redes 

sociales. 

En esta contribución sociolingüística, nos centramos en los rasgos lingüísticos y las construcciones sintácticas más 

llamativos utilizados por los hablantes ghiyati en su lenguaje electrónico durante sus intercambios en las redes 

sociales digitales. El análisis del corpus ha demostrado que el ghiyati presenta rasgos lingüísticos que lo distinguen 

de otras variedades del árabe marroquí y permiten clasificarlo como lengua del grupo prehilálico. 

Palabras clave: sociolingüística, Ghiata, habla ghiyati, rasgos lingüísticos, redes digitales, lenguas prehilalianas. 

 

بين الأفراد إلى العصر الرقمي بفضل تطور تكنولوجيا المعلومات والاتصالات، والتي مكنت من ظهور وسائل جديدة للتواصل   لقد دخل التواصل  :ملخص
لهجتهم الشفهية،  يمكن أن تحل محل المحادثات المباشرة وجهاً لوجه. ومما لا شك فيه أن شبكات التواصل الاجتماعي الرقمية هي التي مكنت غياثة من كتابة  

 عبارة عن لهجة من لهجات الدارجة المغربية، حيث تسمح الشبكات الاجتماعية الرقمية من كتابة اللهجات الشفهية باستخدام تقنيات واساليب وهي  
   التواصل الاجتماعي. في تفاعلات ورسائل مستخدمين شبكات جديدة تجمع بين الحروف اللاتينية والعربية،

غياثة في تواصلهم عبر   التي يستخدمها  ، التي تندرج في إطار علم اللغة الاجتماعي، على أبرز السمات اللغوية والتراكيب النحويةالمساهمةركزنا في هذه  
وقد تبين أن هذه اللهجة تتمتع بخصائص لغوية تميزها عن باقي لهجات الدارجة المغربية والتي تمكن من تصنيفها كلهجة من الشبكات الاجتماعية الرقمية.  

 لهجات جبالة. 
 . الهلالية ، اللهجات ما قبلعلم اللغة الاجتماعي، غياثة، لهجة قبيلة غياثة، السمات اللغوية، الشبكات الرقمية الكلمات المفتاحية:

 

 

1. Introduction 

Ghiata est une tribu amazighe aujourd’hui fortement arabisée. Elle est considérée comme 

l’une des tribus les plus puissantes du Nord-Est marocain. Le parler de cette tribu est une variété 

de l’arabe dialectal marocain. Il était pratiqué principalement à l’oral. Toutefois, l’avancée 

technique des outils de communication numériques a favorisé le passage de cette variété 

linguistique des Ghiata du domaine de l’oral à celui de l’écrit. Les réseaux sociaux numériques 

offrent aux locuteurs ghiyatis un espace de partage de leur culture et de leurs traditions locales, 

mais aussi un moyen de publier des contenus dans leur variété linguistique.  

 

Nous examinerons, dans cette contribution, les traits linguistiques et les constructions 

syntaxiques utilisés dans les pratiques langagières des locuteurs ghiyatis sur les espaces 

numériques. Pour ce faire, nous avons constitué un corpus linguistique à partir de conversations 

authentiques échangées sur les plateformes de messagerie « Facebook » et « Whatsapp » entre 

des locuteurs natifs de la tribu des Ghiata. Ces échanges ont été transmis volontairement par les 

participants à des fins de recherche. Composé de données écrites (messages textuels) et orales 

(messages vocaux), ce corpus offre un terrain privilégié pour l’analyse des pratiques langagières 

de locuteurs ghiyatis en situation de communication numérique. Bien que majoritairement 

constitué de données écrites, ce corpus permet d’aborder l’analyse phonétique, en nous 

appuyant sur les choix graphiques des locuteurs, qui reflètent leur prononciation et les traits 

linguistiques de leur parler.  La transcription phonétique utilisée dans cette étude suit les 

conventions établies pour la transcription des langues chamito-sémitiques. 

 

2. Classification des parlers arabes marocains 

L’arabe marocain est la langue maternelle des Marocains arabophones. Auparavant, c’était 

une langue essentiellement orale, utilisée dans des situations de communication informelles. 

Toutefois, ces dernières années, l’arabe marocain s’est emparé de certains domaines formels 



75 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

qui étaient réservés à l’arabe standard, comme les médias, la publicité et la presse écrite (Chatar-

Moumni 2015 : 75). 

 

Actuellement, l’arabe marocain commence à s’affirmer et bénéficie d’un processus de 

valorisation grâce aux chercheurs qui s’intéressent aux dialectes maghrébins en général, et plus 

particulièrement à l’arabe marocain et à ses variétés. 

 

D’après la classification de Colin (1945 [1937]), les parlers arabes marocains sont classés 

en parlers citadins (ḥaḍarī), parlers montagnards (jebli), parlers bédouins (ʕrubi), parlers juifs 

et mixtes (Marrakech). 

 

Quant à Boukous (1995) distingue cinq variétés de l’arabe dialectal marocain : 

 

− Le parler citadin ou urbain (mdini). Il contient des traits de l’arabe andalou. Il est localisé 

dans les grandes villes comme Fès, Tétouan, Tanger, Rabat et Salé. 

− Le parler montagnard (jebli) est pratiqué dans la région nord-ouest du Maroc. Il est 

caractérisé par l’influence de l’amazigh. 

− Le parler bédouin (ʕrubi) issu des parlers de Bani Hilāl et Bani Maʕqīl. Il est utilisé dans 

les plaines du Gharb, de Chawiyya, de Doukkala et Abda, il est employé également à 

Marrakech et Tadla. 

− Le parler bédouin (bedwi). Il est utilisé dans les plateaux du Maroc oriental. 

− Le parler bédouin hassani (ʕribi). Il est parlé au Sahara dans la région méridionale du 

Maroc. 

 

Les dialectologues comme Brigui (2019) et Caubet (1998, 2014) avancent que les parlers 

citadins, montagnards et juifs sont des parlers pré-hilaliens et les parlers bédouins se réfèrent 

aux tribus hilaliennes et maʕqiliennes. 

 

Les parlers citadins sont des parlers pré-hilaliens qui résultent de la première vague 

d’arabisation. Ils sont parlés dans de nombreuses villes anciennes du Maroc comme Fès, Rabat, 

Salé, Tétouan et Tanger. Ces parlers se caractérisent par la prédominance des traits de l’arabe 

andalous. Ils sont pratiqués, particulièrement, par les anciennes familles d’origine andalouse. Il 

y a encore l’émergence des parlers urbains qui comportent des traits ruraux des tribus 

avoisinantes. À ce propos, Messaoudi (2017 : 123) souligne que « le parler citadin ancien de 

Rabat comporte des traits andalous dominants tandis que le nouveau parler urbain de Rabat se 

caractérise par la dominance des traits ruraux des tribus avoisinantes, en particulier des Zaers ». 

 

Les parlers citadins considérés comme prestigieux sont en voie de disparition au profit de 

nouvelles variétés urbaines. 

 

Le terme Jbala est difficile à définir comme semble le penser Vignet-Zunz (2017 : 19) « Il 

existe une certaine difficulté à saisir les contours exacts de la notion de Jbala. Est-ce un 

ethnonyme, le nom d’une population définie, homogène, reconnue comme telle et se percevant 

comme telle ? Est-ce au contraire une notion administrative ? ». Selon cet auteur « Jbala est 

donc en fait un ethnonyme, il désigne les habitants d’une région montagneuse bien particulière, 

en gros la moitié occidentale du Rif, à l’extrême nord du pays » (Vignet-Zunz 1995 : 1). Dans 

le même sens, Vicente (2017 : 31) considère le mot žbāla comme « une dénomination plus 

géographique que linguistique. Les parlers žbāla sont donc les variétés arabes parlées par ces 

populations habitant dans la région montagneuse de Jbala ». 



76 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Les dialectologues ont classé les parlers jbala parmi les parlers pré-hilaliens par opposition 

aux parlers hilaliens. Les jbala sont d’origine amazighe arabisés dès la première phase de la 

conquête arabe qui remonte au VII ème siècle. 

 

Colin (1945 [1937] : 226) affirme que « les parlers montagnards sont plus différenciés que 

les parlers citadins. Les tribus qui les emploient appartiennent à deux clans politiques dont 

l’origine est vraisemblablement ethnique : les Ghomara, anciens occupants, et les Senhadja, 

conquérants ». Il distingue deux groupes de parlers de la région de Jbala :  

 

− Les parlers septentrionaux parlés par les Ghomara qui occupent un territoire qui s’étend 

du détroit de Gibraltar à l’ouest d’Ouezzane. 

−  Les parlers méridionaux pratiqués par les Senhaja. Leur territoire s’étend d’Ouezzane 

jusqu’à Taza. 

 

Les parlers septentrionaux sont plus anciens que les parlers méridionaux parce que la 

population de la région des variétés méridionales a été arabisée tardivement. 

 

La situation géographique de la tribu des Ghiata rend difficile la classification de leur parler 

au sein de la dialectologie marocaine. Lévi-Provençal et al. cités dans Brigui (2019 : 4) 

soulignent qu’il existe « Deux petits îlots méridionaux : les montagnards de la région de Sefrou, 

au sud-est de Fès (Bhalil, Bni Yazgha, etc…), et les Ghiata du sud de Taza ; ils constituent 

vraisemblablement les derniers vestiges d’un bloc arabophone continu qui s’étendait au sud du 

couloir de Fès-Taza et dont l’existence est attestée au XIIe siècle, par le géographe Idrissi ». 

Une observation similaire a été faite par Brigui (2019 : 4) « Des enquêtes de terrain récentes, 

menées sous notre direction, ont permis de confirmer que les caractéristiques communément 

reconnues aux parlers des Jbala s’étendaient au-delà de l’espace considéré habituellement 

comme jebli ». 

 

Suite à des recherches menées sur le terrain, il y a d’autres variétés qui présentent des traits 

similaires aux parlers des Jbala mais qui se situent en dehors du territoire géographique des 

jbala c’est le cas, par exemple, du parler de la région de Sefrou, au sud-est de Fès : Bhalil et 

Bni Yazgha et le parler des Ghiata au sud de Taza. Vignet-Zunz confirme le fait de considérer 

le parler ghiati comme un parler de type jebli malgré que le territoire des Ghiata se situe en 

dehors de l’aire géographique des jbala. « Cette question des Ghiata me semble importante à 

éclaircir. Ils occupent la partie de la trouée de Taza située principalement à l’ouest de cette ville 

(ils l’encerclent en fait mais s’étendent surtout à l’ouest). Leur parler est considéré 

unanimement comme de type jebli. Mais ils se situent, et sont situés, hors-Jbala » Vignet-Zunz 

(2017 : 23). Il ajoute en insistant sur le fait que les Ghiata pratiquaient l’arabe montagnard après 

leur arabisation « Probablement : les Ghiata étaient des Senhaja, ils parlaient cette variante du 

berbère nommée senhaji – sur laquelle nos collègues linguistes doivent encore travailler. Ils se 

sont arabisés en adoptant la variante de l’arabe montagnard des Jbala, comme les petites tribus 

de la vallée de l’Ouergha et comme les Senhaja du littoral méditerranéen. Ils se sont « jeblisés » 

du point de vue de la langue, mais sans se reconnaître dans l’identité Jbala » (Vignet-Zunz 

2017 : 23). 

 

Alors, les Ghiata sont des Senhaja arabisés qui pratiquent l’arabe montagnard ou jebli. Il 

s’agit de l’une des variantes des parlers pré-hilaliens. Ce parler se caractérise par des traits 

linguistiques qui le distinguent des autres variétés de l’arabe marocain. 

 

3. Traits phonétiques-phonologiques 



77 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

3.1. Les graphies phonétisantes 

3.1.1. Les squelettes consonantiques 

Un squelette consonantique correspond à un mot réduit en consonnes principales 

permettant de préserver le sens du mot. Du corpus, nous avons relevé ces exemples : 

 

− lhmdlh azin lbs wntiya lbs 3lek 

[lḥǝmdullāh ʔa z-zin labas w ntiya labas ʕlǝk] 

« Louange à Dieu ma belle, je vais bien et toi comment vas-tu ? » 

− ta ana rn3ss db 

[ţţa ʔana ra nʕǝs dāba] 

« Moi aussi je vais dormir maintenant ». 

− wlh ta bsah 

[wḷḷāh ţţa bṣaḥ] 

« Je te jure que c’est vrai ». 

− knt kanktb chi haja 

[kunţ ka-nkţǝb ši ḥāža] 

« J’étais entrain d’écrire quelque chose » 

− wrda t9dr thbt lmdina 

[w ġǝdda ţ-qdǝr ţ-hbǝṭ l mdina] 

« Et demain tu peux aller à l’ancienne médina » 

− Db ana 9olt m3a rasy nmchiw l9hwa w nhdro 

[daba ʔana qulţ mʕa ṛāṣi n-mšiw l qǝhwa w n-hǝḍṛo] 

« Maintenant je me suis dit nous allons au café et nous parlerons » 

 

À travers ces exemples, nous constatons que les locuteurs ghiyatis suppriment les voyelles 

de quelques mots et ils les réduisent en leurs consonnes principales. Cette forme de réduction 

graphique n’altère pas le sens des messages dans la mesure où les consonnes portent l’essentiel 

de l’information lexicale. L’écriture de « Db » pour [daba] « maintenant » est un type 

d’abréviation qui illustre que les consonnes seules suffisent à transmettre le sens dans un 

contexte informel. 

 

3.1.2. Les étirements graphiques 

L’étirement graphique est défini comme « un procédé expressif reposant sur la répétition 

des lettres pour attirer l’attention. Il est conçu pour qu’une transcription orale ne soit possible » 

(Anis 2001 : 35). Tout en mentionnant le caractère expressif des étirements graphiques, Caubet 

(2013 : 77) affirme « les duplications de lettres remplacent à l’écrit les allongements de l’oral ». 

 

L’étirement graphique est, donc, une technique qui permet de traduire les émotions des 

internautes dans un écrit oralisé.  

 

− Aaaah 3ad fhmt 

[ʔāh ʕad fhǝm-ţ] 

« Oui, maintenant j’ai compris ». 

− Ah zwiiiiiiiina 

[ʔāh zwīna] 

« Oui elle est belle ». 

− mbrouuuuuuk 3lek 

[mǝbṛūk ʕlǝk] 

« Félicitations » 



78 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

− Tw7chtek bzzaaaaaaf 

[ţwǝḥǝšţ-ǝk bzzāf] 

« Tu me manques beaucoup » 

 

Les locuteurs recourent à la démultiplication des voyelles pour exprimer leurs émotions et 

leurs sentiments (joie, tristesse…). 

 

3.1.3. L’écriture par rébus  

Le rébus est « l’utilisation de séquences mêlant chiffres, lettres et signes divers, qui doivent 

être interprétés à l’aide de leur valeur dénominative » (Fairon et al. 2006 : 32). Autrement dit, 

ce procédé consiste à combiner chiffres, lettres et signes dans un mot. 

 

Lorsque le locuteur ghiyati utilise la graphie latine, il recourt à des caractères du clavier, 

principalement des chiffres, qui ressemblent à des lettres en arabe : le « 3 » pour « ع », le « 9 » 

pour « ق   » et le « 7 » pour « ح », comme le montrent les exemples suivants : 

 

− ah bach y3tewhali larb3 

[ʔāh baš yǝʕṭew-ha li laṛbǝʕ] 

« Oui, pour qu’ils me la donnent mercredi ». 

− 3rfty d7kni 

[ʕṛăfţ-i dḥḥăkni] 

« Tu sais, il m’a fait rire ». 

− maja 3ndkom 7ad 

[ma ža ʕǝnd-kum ḥǝdd] 

« Personne n’est venue chez vous ? » 

− Ana n7awl n9lb la l9it nmra dyalo n3ytlo 

[ʔana n-ḥawl n-qǝllǝb la lqiţ nǝmra dyāl-u n-ʕǝyyǝṭ l-u] 

« Je vais essayer de chercher son numéro de téléphone, si je le trouve je 

l’appelle ». 

 

3.2.  Les diphtongues 

« Une diphtongue est une voyelle complexe dont le timbre se modifie au cours de son 

émission, de sorte que l’on entend une certaine qualité vocalique au début de la diphtongue, 

une autre à la fin » (Dubois et al. 2002 : 149). 

 

La diphtongue est, donc, la combinaison d’une voyelle et d’une semi-voyelle /w/ et /y/. Nous 

avons relevé du corpus les diphtongues [ay] et [aw]. 

 

• Diphtongue [ay]  

− Les formes adverbiales  

Parler ghiyati Traduction 

[fayn ṣāfǝṛ-ţ] « Où as-tu voyagé ? » 

[layn mšaw] « Où sont-ils allés ? » 

 

− Les formes nominales  

Parler ghiyati Traduction 

[ʕināy mṛāḍ] « Mes yeux me font mal »  

[mša-ţ l ṭbib d l-wǝdnāyn] « Elle s’est rendue chez l’oto-rhino-

laryngologiste » 



79 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

 

• Diphtongue [aw] 

− La forme nominale 

Parler ghiyati Traduction 

[žani l-xăwf mni šǝfţ-a f dāk l-ḥāla] « J’avais peur quand je l’ai vue dans cet 

état-là ». 

 

3.3. Processus phonétiques 

3.3.1. Assimilation  

Sur les réseaux sociaux, l’écrit est souvent déformé pour imiter la langue parlée, 

notamment à travers le phénomène de l’assimilation. Ce processus phonétique se manifeste 

dans l’écriture numérique par des contractions et des déformations orthographiques. Elle 

désigne « les différentes sortes de changements dont un son est susceptible d’être affecté 

quand il subit l’influence d’un son voisin : deux sons contigus tendent à acquérir un ou 

plusieurs caractères communs » (Carton 1997 : 82). 

 

L’assimilation est, donc, une modification phonétique que peut subir un son au contact 

d’un autre son voisin. Il s’agit de transmettre une ou plusieurs caractéristiques à l’autre 

phonème dans le but d’acquérir des traits articulatoires semblables. 

 

Les Ghiata assimilent le phonème /n/ par les prépalatales liquides /l/ et /ṛ/ qui le suivent. 

 

• /nl/               [ll] 

[mən əl-bārəḥ]              [məllbārəḥ] « depuis hier » 

وانا كنعيطلو  ملبارح  

[mǝllbārǝḥ w ʔana ka-nʕǝyyǝṭ l-u] 

« Je l’appelle depuis hier ». 

 

• /nṛ/                [ṛṛ] 

[fayn ṛṛa]                  [fayṛṛa] « où est ? » 

لوقت باش تخرج  فايرا  

[fayṛṛa l-wǝqţ baš ţ-xrǝž]  

« Où est le temps pour sortir ? » 

 

L’assimilation se produit, également, à l’intérieur de certains verbes conjugués à la 

première personne du pluriel. Le phonème /l/est assimilé par le /n/ lorsqu’il le précède 

immédiatement : 

 

• /ln/   [nn] 

[wṣǝl-na]  [wṣǝnna] 

Wsenna 3yanin lbar7 

[wṣǝnna ʕyanin l-bārǝḥ] 

« Nous sommes arrivés fatigués hier ». 

 

  



80 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

3.3.2. Amuïssement 

En ce qui concerne les parlers du nord de l’Afrique, Cantineau (1960 : 75) montre que le 

« h peut parfois s’affaiblir jusqu’à disparaître complètement ». Il s’agit d’une modification 

phonétique qui consiste en la suppression complète d’un phonème dans un mot. 

 

Nous relevons l’amuïssement du /h/ à la troisième personne du féminin singulier et du 

pluriel des pronoms suffixes -ha et -hŭm. Il s’agit d’un trait qui caractérise les parlers pré-

hilaliens. Ce trait a été observé par Lévy-Provençal à Ouargha (1922 : 36), par Colin dans le 

parler du nord de la région de Taza (1921 : 72-73), par Vicente à Anjra (2000 : 49-137), ainsi 

que par Brigui à Bni Yazgha (2019 : 7). 

 

− 7chamt nmchi 3nda 

[ḥšǝm-ţ nǝmši ʕǝnda] 

« J’avais honte d’aller chez elle ». 

−  Daba n3eytlam 

[daba n-ʕǝyyǝṭ l-ǝm] 

« Je vais les appeler ». 

− Wah chfta 

[wāh šǝfţ-a] 

« Oui, je l’ai vue ». 

− Saftatli msg dak syda lirankry m3nda 

[ṣafṭaţ li meṣāž dāk s-sǝyda lli ra n-kri m ʕǝnda] 

« La propriétaire de la maison m’a envoyé un message ». 

 

Arabe marocain moderne Parler ghiyati Traduction 

[ʕǝnd-ha] [ʕǝnd-a] Elle a 

[šǝfţ-ha] [šǝfţ-a] Je l’ai vue 

[n-ʕǝyyǝṭ l hum] [n-ʕǝyyǝṭ lǝm] Je les appelle 

 

Il ressort de ces exemples que dans le parler ghiyati, le /h/ dans les pronoms suffixés de la 

troisième personne du singulier et du pluriel est disparu en position postconsonantique. 

 

3.3.3. Assourdissement 

« Le phénomène d’assourdissement, appelé aussi dévoisement ou dévocalisation, consiste 

en une perte de la voix ou vibration laryngée par une fermeture de la glotte qui stoppe le passage 

de l’air. Ce phénomène peut correspondre à un changement historique ou à une alternance 

synchronique due à des variations combinatoires » (Dubois et al. 2002 : 56). Les locuteurs 

ghiyatis réalisent le [ḍ] occlusif, post-alvéolaire sonore, en [ṭ] occlusif, post-alvéolaire sourd. Il 

s’agit d’un dévoisement d’une consonne sonore. Ce phénomène est d’ailleurs relevé dans 

différents parlers montagnards du Maroc, tels que : le parler d’Anjra (Vicente 2000 : 50) et 

celui de Chauen (Moscoso 2003 : 46). Les exemples suivants illustrent bien ce processus : 

 

كيحرقني بزاف  طهري −   
ṭăhṛi ka-yǝḥṛǝqni bzzāf] 

« Mon dos me fait très mal ». 

− Rajla mret bzzaf 

[ṛāžl-a mṛeṭ bzzāf] 

« Son mari est gravement malade ». 

 



81 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

3.3.4. Sonorisation  

Le phénomène de sonorisation consiste à transformer une consonne sourde en une 

consonne sonore.  La sonorisation affecte la désinence de la deuxième personne et de la 

troisième personne de l’inaccompli. Il s’agit de la transformation du /t/ dental, occlusif et sourd, 

en /d/ dental, occlusif et sonore. Voici quelques exemples de ce processus : 

 

كسكس راني صاوبتو  داكل اجي −  
[ʔaži dakul ksǝksu ṛā-ni ṣāwbţ-u] 

« Viens pour manger le couscous, je l’ai déjà préparé ». 

− Hya kadkdeb makadqoulch sara7a 

[hiyya ka-dǝkdǝb ma ka-dqul š ṣ-ṣṛāḥa] 

« Elle ment, elle ne dit pas la vérité ». 

− Wach ghadi dmchi l sbou3 d fatima 

[wāš ġādi d-mši l s-sbūʕ d faṭima] 

« Est-ce que tu vas assister au baptême de Fatima ?» 

 

3.3.5. Aphérèse  

Dubois (2002 : 43) définit l’aphérèse comme « un changement phonétique qui consiste en 

la chute d’un phonème initial ou en la suppression de la partie initiale (une ou plusieurs syllabes) 

d’un mot ». L’aphérèse consiste à supprimer la partie initiale du mot. Les exemples suivants 

illustrent bien ce phénomène : 

 

حاجة  تا −   

[ţţa ḥāža] 

« Rien du tout ». 

− Ta wa7d ma ja 

[ţţa wāḥd ma ža] 

« Personne n’est venue ». 

− Ta ana 

[ţţa ʔana] 

« Moi aussi ». 

− Ta ana 3yettt 

[ţţa ʔana ʕyīţ] 

« Moi aussi je suis fatiguée ». 

 

Les Ghiata ont tendance à supprimer la première lettre de [ḥţţa] que ce soit, ils utilisent la 

graphie latine ou arabe. 

 

3.3.6. Apocope  

L’apocope consiste à supprimer les phonèmes en fin de mots. Nous avons relevé les 

exemples suivants : 

 

− Fayra ymaha ? 

[fay ṛa yǝmma-ha] 

« Où est sa maman ? » 

− Jit 3ndk lddar w malqitkch faymchit 

[ži-ţ  ʕǝnd-ǝk l ḍ-ḍāṛ w ma lqiţ-ǝk š fay mšiţ] 

« Je suis venue chez toi à la maison et je ne t’ai pas trouvée, où es-tu allée ? » 

 



82 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Dans ces deux exemples, nous avons constaté que les Ghiata ont tendance à supprimer le 

dernier phonème de [fayn]. 

 

3.3.7. Paragoge  

Il s’agit d’un processus phonétique qui consiste à ajouter un ou plusieurs phonèmes en 

fin de mot.  

 

− Ntina 3ndk l3otla simana jayya 

[nţina ʕǝnd-ǝk l-ʕoṭla simana ž-žayya] 

« Est-ce que tu as les vacances la semaine prochaine ? » 

− 7naya khdamin simana kamla 

[ḥna-ya xddamin simana kamla] 

« Nous travaillons toute la semaine ». 

 

Les locuteurs ghiyatis ont tendance à ajouter le phonème /-na/ à la forme de la deuxième 

personne du singulier [nţi] « tu ». Ils ajoutent également le phonème /-ya/ à la forme de la 

première personne du pluriel [ḥna] « nous ».  

 

4. Les constructions syntaxiques 

Après avoir mis en lumière quelques traits phonétiques caractéristiques de ce parler, il est 

désormais pertinent de relever ses traits syntaxiques. 

 

4.1.  La relation de possession 

La possession est exprimée de deux manières dans le parler ghiyati. Les Ghiata utilisent la 

construction synthétique et la construction analytique. 

 

4.1.1. La construction synthétique 

La construction synthétique est présente dans le corpus collecté dans les cas suivants : 

 

− Les noms de parenté 

[xālţ-i zinǝb] 

« Ma tante Zineb ». 

[ʔāh baqi ka-ndiru l wlād-i] 

« Oui je le fais encore pour mes enfants ». 

[ža l ʕǝnd xūţ-u] 

« Il est venu chez ses frères » 

− L’expression des parties du corps  

[ṭăhṛ-i ka-yǝḥṛǝqni bzzāf] 

« Mon dos me fait très mal ». 

[ʕināy mṛāḍ] 

« J’ai mal aux yeux ». 

− Adjectif + nom déterminé 

[qbīḥ l-fʕāyǝl] 

« Il est méchant ». 

− Annexion directe d’un nom déterminé  

[blād š-šwāya] 

« Pays de la grillade ». 

[ʔana qṭṭăʕ-ţ nhāṛ ž-žǝmʕa] 

« J’ai acheté un billet le vendredi ». 

− Annexion directe d’un pronom suffixe 



83 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

[ṣawb-ţ ţamarin-i] 

« J’ai fait mes exercices ». 

[qḍa-ţ ḥāžţ-a] 

« Elle a réalisé son objectif ». 

 

Ces exemples montrent que la construction synthétique se manifeste par la juxtaposition 

de deux noms sans recourir à une particule. C’est une annexion directe entre deux noms. La 

relation de possession se marque également au moyen de suffixes pronominaux pour désigner 

les noms de parenté, les parties du corps et toutes les choses qui appartiennent à une personne. 

 

4.1.2. La construction analytique 

La possession est exprimée, également, par la construction analytique, dite annexion 

indirecte, qui consiste à relier deux termes à l’aide de la particule [dyāl] et sa forme abrégée [d-]. 

 

[dyāl] devant un nom : 

[žibi mʕāk s-swārţ dyāl ḍ-ḍāṛ] 

« Apporte avec toi les clés de la maison ». 

[ṭălʕ-i šufi dik ţ-ţūb dyāl nažiya] 

« Monte pour voir le tissu de Najiya ». 

 

[dyāl] devant un pronom suffixe : 

[ ža l ḥǝfla dyāl-a] 

« Il est venu à sa fête » 

[ġǝdda ġādi n-ḥţāfǝl b ʕid milād dyāl-i] 

« Demain, je vais fêter mon anniversaire » 

[mša l-xǝdma dyāl-u f ṣ-ṣbǝḥ bǝkri] 

« Il est allé à son travail le matin très tôt ». 

 

[d-] devant un nom : 

[kǝsra d l-xŭbz] 

« Un morceau de pain ». 

[fuqāš ţ-ţāli d s-simana] 

« Quand ? La fin de la semaine ? » 

       

Ces exemples illustrent que le recours à la construction analytique est obligatoire quand : 

− Le possesseur est un pronom : [dyāl-i], [dyāl-a], [dyāl-u]. 

− Le possesseur est un nom propre [nažiya]. Dans ce cas, la préposition [dyāl] joue le rôle 

essentiel de marqueur de possession explicite. 

La forme abrégée [d-] précède toujours un nom dans la construction analytique. 

 

4.2.  La construction négative 

La construction négative est une modalité fondamentale de structuration de l’énoncé. Elle 

est réalisée à l’aide de différents morphèmes qui varient selon la nature du prédicat. 

 

4.2.1. La négation discontinue [ma … šāy / š] 

La négation est exprimée à l’aide d’un marqueur discontinu ma … šāy. Comme l’affirme 

Caubet (1996 : 79-80) : « Dans la plupart des dialectes du Maghreb (à l’exception du 

hassaniyya), le marqueur ma est très souvent accompagné d’un deuxième élément šāy / ši / š,) 



84 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

qui apparaît sous sa forme pleine šāy ou sous une forme réduite ši ou š, et qui signifie à l’origine 

‘chose’ ».  

Dans leurs interactions, les locuteurs ghiyatis expriment la négation à l’aide d’un 

morphème discontinu [ma … šāy] et sa variante réduite [ma … š]. Ces marqueurs discontinus 

encadrent les prédicats verbaux et non-verbaux. 

 

[hād n-nhāṛ ma xrǝž-ţ š bqiţ ġir f ḍ-ḍāṛ] 

« Aujourd’hui je ne suis pas sortie, je suis restée à la maison ».  

[llīl kullu ma n-ʕǝs-ţ š] 

« Toute la nuit, je n’ai pas dormi ». 

Nous remarquons que le deuxième élément négatif šāy et ses formes réduites sont 

indispensables dans la négation des prédicats verbaux. Ainsi, il est obligatoire dans un énoncé 

négatif lorsqu’il est suivi d’un nom déterminé. Comme l’avait déjà signalé Chatar-

Moumni (2008 : 88) « Le –š est en revanche obligatoire dans le contexte d’un nom 

grammaticalement ou lexicalement déterminé ». 

 

− [ṛani mǝšġūl ma ʕǝnd-i š l-wǝqţ] 

« Je suis occupé, je n’ai pas le temps » 

− [ma ʕǝnd-i šāy n-nǝmra dyāl-a ʕṭe-ha l-i] 

« Je n’ai pas son numéro de téléphone donne-le moi ». 

 

4.2.2. La négation continue [maši]  

Cette forme à membres conjoints [maši] s’applique à des termes non prédicatifs ou à des 

prédicats non-verbaux.  

 

• Devant un substantif  

− [hādǝk maši ţǝṛbiyya] 

« Ce n’est pas une éducation ». 

− [hādi maši muškila kbīra] 

« Ce n’est pas un grand problème ». 

• Devant un adjectif  

− [maši ṣġiṛa bǝnţ-a] 

« Sa fille n’est pas petite ». 

− [lla maši qdīma ʕād šrӓ-ha] 

« Non, elle n’est pas ancienne, il vient de l’acheter ». 

 

4.2.3. [ma] avec un élément indéfini  

Dans certains cas, le deuxième élément de négation š est remplacé par un autre élément 

qui appartient à la classe grammaticale des indéfinis tout en gardant la fonction de renforcement 

de la négation. 

 

• [ma …walu] « ne ……rien » 

− [ma ʕǝbba-ţ mʕa-ha walu] 

« Elle n’a rien pris avec elle ». 

− [ma šri-ţ walu] 

« Je n’ai rien acheté ». 

 

• [ma … ḥǝdd] « ne ……rien » 

− [ma kāyn ḥǝdd] 

« Il n’y a personne » 



85 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

− [ma hdăṛ-ţ mʕa ḥǝdd] 

« Je n’ai parlé avec personne » 

 

4.2.4. Le marqueur [ma] 

Les locuteurs ghiyatis utilisent le premier élément de la négation [ma] pour nier un énoncé 

en excluant le second morphème de la négation. Chaker développe cette idée en ces termes « 

dans les dialectes qui recourent à un second élément négatif, celui-ci n’est pas toujours présent 

dans tous les contextes. En règle générale, dans les environnements où s’exercent de fortes 

contraintes syntaxiques (relatives, phrases interrogatives, phrases de serments, succession de 

négations coordonnées...), le second morphème est soit facultatif, soit exclu » (Chaker 1996 : 

1). Ce marqueur est employé dans les contextes suivants : 

 

• Le serment 

− [w ḷḷāh ma kun-ţ f ḍḍāṛ] 

« Je te jure que je n’étais pas à la maison ». 

− [w ḷḷāh ma šǝfţ-u] 

« Je te jure que je ne l’ai pas vu ». 

 

• Les constructions itératives 

− [mǝllbārǝḥ ma klī-ţ ma šṛǝb-ţ] 

« Depuis hier que je n’ai pas mangé et je n’ai pas bu ». 

 

4.3. Les relatives 

Selon Youssi (1992 : 266) « La relativation est une relation de détermination de type 

adjectivale. Il s’agit d’une structuration ayant son propre noyau prédicatif, et qui est reliée à un 

nominal (l’antécédent) au moyen de monèmes fonctionnels spécialisés dans l’expression de 

cette relativation ». 

 

Les pronoms relatifs ont une fonction de détermination. Ils sont reliés à un antécédent. Ils 

ne varient ni en genre ni en nombre. Nous avons relevé du corpus un seul pronom relatif [lli] 

« qui » utilisé par les Ghiata sur les réseaux sociaux. Il est employé avec ou sans antécédent. 

 

− [ṃaṃa lli qalţ-a l-i] 

« Maman qui me l’a dit ». 

− [ka-ţǝšri lli bġāţ] 

« Elle achète ce qu’elle voulait ». 

 

[lli] n’est pas attaché à un antécédent lorsque ce dernier est indéterminé. Nous trouvons cet 

emploi, surtout, dans les structures figées et les proverbes. 

 

− [ lli ʕǝnd-u ši ṛaʔy y-qul-u] 

« Celui qui a une opinion, il l’exprime ». 

− [ka- yqūl-u lli faţ-ǝk b lila faţ-ǝk b ḥila] 

« Ils disent : celui qui te devance d’une nuit, te devance d’une ruse ». 

 

 4.4. Les interrogatifs  

Les locuteurs ghiyatis utilisent différents pronoms et adverbes interrogatifs placés en tête 

de phrases interrogatives. 

 



86 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

- [āš] /[ šu] 

Ces pronoms interrogatifs sont utilisés pour formuler une question sur l’état de 

l’interlocuteur : 

 

[āš xŭbāṛ-ǝk] 

« Comment vas-tu ? » 

[šu xbāṛ-kum] 

« Comment allez-vous ? » 

 

- [lāš] « pourquoi ?» 

C’est la combinaison de la préposition [l-] « à » et de l’interrogatif [āš]. 

 

[lāš ka-dǝbki] 

« Pourquoi pleures-tu ? » 

[lāš nţi ka-ţʕǝṣṣăb ʕla walu] 

« Pourquoi tu t’énerves pour rien? » 

 

Dans ces deux exemples, l’adverbe interrogatif de cause [lāš] introduit une interrogation 

partielle employée pour interroger sur la cause d’un état ou d’une action. 

 

- [wāš] « est-ce que ? » 

Le pronom [wāš] utilisé en tête d’énoncé pour formuler une question fermée. 

 

[wāš mšiţ l-ṭbīb had ṇ-ṇhāṛ] 

« Est-ce que tu es allée chez le médecin aujourd’hui ? » 

[wāš nţi ʕāṛfa ṭ-ṭṛīq] 

« Est-ce que tu connais le chemin ? » 

 

Ces énoncés relèvent de la modalité interrogative. Le pronom interrogatif [wāš] introduit 

une phrase interrogative totale. 

 

- [ki] « comment? » 

[ki bqiţ] 

« Comment vas-tu ? » 

[ki ṛa-kum] 

« Comment allez-vous ? » 

 

Il s’agit, dans ces exemples, d’une modalité interrogative. Le locuteur cherche à obtenir 

une information sur l’état de l’interlocuteur. Le pronom interrogatif [ki] ajoute une valeur de 

manière à l’interrogation. 

 

- Le pronom [šni] ; [šnu] « quoi ? qu’est-ce que ? » 

Le pronom interrogatif [šni] et sa variante [šnu] sont employés isolément par les locuteurs 

ghiyatis. Ils sont placés en tête de phrase pour introduire une question partielle portant sur le 

complément d’objet direct. 

 

[šni ġādi n-dīr f hād l-ḥāla] 

« Qu’est-ce que je vais faire dans cette situation ? » 

[šni ʕṭa-k f l-kāḍu d ʕid milād-ǝk] 

« Qu’est-ce qu’il t’a donné comme cadeau pour ton anniversaire ? » 



87 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

[šni ka-ţʕāwǝd] 

« Qu’est-ce que tu racontes ? » 

[šnu ka-ddiri] 

« Qu’est-ce que tu fais ? » 

[īwa šnu qāl-u] 

« Alors qu’est-ce qu’ils ont dit ? » 

 

- Le pronom [škun] « qui ?» 

Marçais (1977 : 200) montre que škun vient de  أي شيء  يكون  ‘ayyušay’ yakūn. Ce pronom 

interrogatif a le sens de ‘ qui ’ utilisé pour les êtres humains. Il est placé en tête de phrase et il 

peut être renforcé par le pronom relatif [lli]. Il permet d’interroger sur l’identité d’une personne 

et occupe la fonction syntaxique de sujet. 

 

[škun ka-yʕāwn-ǝk f l-qṛāya] 

« Qui t’aide dans tes études ? » 

[škun lli ža ʕǝnd-kum] 

« Qui est venu chez vous ? » 

 

- Le pronom [mǝn] « qui ?»   

Dans le parler ghiyati, le pronom [mǝn] ne s’emploie pas isolément mais il permet de 

former d’autres pronoms interrogatifs. Ils se forment de la façon suivante : préposition + [mǝn]. 

 

[mʕa-mǝn] « avec qui ?» 

[mʕa-mǝn ka-dǝskŭn] 

« Avec qui habites-tu ? » 

Il s’agit d’une interrogation directe partielle structurée autour du verbe [skŭn] « habiter », 

précédé du complément interrogatif [mʕa-mǝn] « avec qui ». 

 

[dyāl-mǝn] « à qui ? de qui ? » 

[dyāl-mǝn dāk l-maḥāl] 

« À qui cette boutique-là appartient-elle ? » 

Il s’agit d’une phrase interrogative directe partielle, introduite par le groupe prépositionnel 

[dyāl-mǝn] « à qui » qui exprime la possession et fonctionne comme complément interrogatif. 

 

- L’adverbe interrogatif [fuqāš] « quand ? » 

[fuqāš ġādi yṣāfǝṛ] 

« Quand va-t-il voyager ? » 

Il s’agit d’une interrogation directe partielle qui interroge sur le moment d’une action 

future. Le mot [fuqāš] est un adverbe interrogatif de temps qui fonctionne comme complément 

circonstanciel de temps. 

 

- Les composés de [ayn] « où ?» 

[ayn] sert à la composition de pronoms interrogatifs. Nous avons cette structure : 

préposition + [ayn]. 

 

[fayn] ; [fay] ; [fa] « où ?» 

[fayn ka-yǝţbāʕ] 

« Où est-il vendu ? » 

[fay ṛa ṃaṃāk] 



88 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

« Où est ta maman ? » 

[fa ṛṛa l-xǝdma] 

« Où est le travail ? » 

Ces interrogations directes sont introduites par l’adverbe interrogatif [fayn] et ses formes 

réduites [fay] et [fa] « où » qui jouent le rôle de complément circonstanciel de lieu. 

 

[layn] « vers où ? » 

[layn mašša had l-ʕšiyya] 

« Où vas-tu cet après-midi ? » 

 

Cette phrase est une interrogation directe partielle qui interroge sur le lieu de destination. 

Elle est introduite par l’adverbe interrogatif [layn] qui joue le rôle de complément circonstanciel 

de lieu. 

 

4.5. Les démonstratifs 

Les démonstratifs peuvent fonctionner comme des déictiques anaphoriques (représentants) 

et comme des déictiques situationnels. Ces derniers s’accompagnent nécessairement d’un geste 

de l’énonciateur montrant à l’interlocuteur un objet dans la situation de communication. 

 

4.5.1. Les démonstratifs de proximité 

- [hād] « ce, cette, ces »  

Ce déterminant démonstratif sert à désigner un objet, un lieu ou une personne. Il est 

invariable quand il précède un substantif déterminé par un article défini. 

[hād l-film zwīn] 

« Ce film est magnifique ». 

[hād l-žǝw qbīḥ] 

« Ce climat est mauvais ». 

[hād l-madda ṣʕība] 

« Cette matière est difficile ». 

[hād n-nās lli saknin hna ḍṛǝyfin] 

« Ces gens qui habitent ici sont gentils ». 

Dans ces phrases, le déterminant démonstratif [hād] précède immédiatement le nom, avec 

lequel il forme un groupe nominal ayant la fonction de sujet grammatical de la phrase. 

 

4.5.2. Les démonstratifs d’éloignement 

Le parler ghiyati dispose de différentes formes de démonstratifs qui expriment 

l’éloignement. 

 

- [hādāk] « ce … là » est employé devant un substantif masculin singulier. 

[hādāk ṛ-ṛāžǝl] 

« Cet homme-là ». 

 

- [hādǝk] « cette… là » précède un substantif féminin singulier. 

 

[hādǝk l-bǝnţ] 

« Cette fille-là ». 

 

- [hādūk] « ces… là » : ce démonstratif est employé devant un substantif pluriel. Il ne varie pas 

en genre. 

 



89 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

[hādūk n-nās lli kān-u ţǝmma] 

« Ces gens-là qui étaient là-bas ». 

[hādūk l-qamižžāţ lli šǝfna l-bārǝḥ] 

« Ces chemises-là que nous avons vues hier ». 

 

Les démonstratifs [hādāk], [hādǝk] et [hādūk] introduisent une notion d’éloignement par 

rapport au locuteur, marquant ainsi une modalité spatiale. 

 

Nous avons relevé du corpus une autre forme abrégée pour désigner un élément éloigné 

[dāk]. Elle ne varie ni en genre ni en nombre. 

 

[dāk l-mţiḥān sāhl bzzāf] 

« Cet examen-là est très facile ». 

[žāţ mʕa dāk l-bǝnţ] 

« Elle est venue avec cette fille-là ». 

[w dāk ţ-ţamarin ṣaybţǝm] 

« Et ces exercices-là, tu les as faits ?» 

[šǝfţ dāk l-bnāţ] 

« As-tu vu ces filles-là ?». 

 

4.6.  Les prépositions 

− [f-] « dans, à, au » 

Nous notons la présence de cette préposition consonantique sous deux formes : une forme 

mono-consonantique [f-] devant les noms et une forme longue [fi] avec les autres suffixes 

personnels. 

Cette préposition sert à marquer une localisation spatiale ou bien à l’intérieur d’une période 

temporelle. 

 

darori f had l7ayat kantla9aw m3a nass bach kanzido nakhdo tajarib f lhayat 

[ḍaṛoṛi f hād l-ḥayāţ ka-nţlaqaw mʕa n-nās baš ka-nzidu nākhdu ţažārib f l-ḥayāţ] 

« Il est essentiel, dans cette vie, de rencontrer des gens afin d’acquérir des expériences dans 

la vie ». 

Dans cet exemple, le syntagme prépositionnel [f hād l-ḥayāţ] est composé de la préposition 

[f-] « dans » suivie du déterminant démonstratif [hād] qui précède le nom défini [l-ḥayāţ] « la 

vie ». Aussi, le syntagme [f l-ḥayāţ] est composé de la préposition mono-consonantique [f-] 

suivi du nom défini [l-ḥayāţ]. En effet, la préposition [f-] n’a pas une valeur spatiale concrète 

mais elle introduit un espace métaphorique [l-hayāţ] en tant que domaine d’expérience 

humaine. Ce syntagme prépositionnel joue le rôle du complément circonstanciel de lieu abstrait. 

 

wah kayn f dar 

[wah kayn f ḍ-ḍāṛ] 

« Oui, il est à la maison ». 

Dans cet énoncé, la préposition [f-] introduit un complément circonstanciel de lieu [ḍ-ḍāṛ] 

« la maison ». 

 

فيه  عرس قلال ناس  
[ʕǝrs qlāl n-nās fih] 

« Il y avait peu de personnes dans la fête de mariage ». 



90 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Dans cet exemple, le syntagme prépositionnel est composé de la préposition [fi] dans sa 

forme longue attachée directement au pronom suffixe de la 3ème personne du masculin singulier. 

Ce syntagme fonctionne comme un complément circonstanciel de lieu, pronominalisé, qui 

renvoie à [ʕǝrs] « fête ». 

 

− [b-], [bi] « avec, de »  

Cette préposition sert à indiquer l’accompagnement, le moyen et la manière. Elle est 

présente dans le parler ghiyati sous la forme mono-consonantique [b-] devant les substantifs et 

dans le suffixe personnel de la deuxième personne du singulier. Nous trouvons la forme longue 

avec les autres suffixes personnels. 

 

dak lktab me7taja bih 

[dāk l-kţāb mǝḥţaža bih] 

« J’ai besoin de ce livre-là ». 

Dans cet énoncé, le syntagme prépositionnel [bih] est composé de la préposition [bi] dans 

sa forme longue, attachée directement au pronom personnel suffixé de la 3ème personne du 

masculin singulier, référant à [l-kţāb] « le livre ».  

 

Khassa ţehdr b7tiram  

[xaṣṣa ţǝhḍăṛ b ḥţiṛām] 

« Elle doit parler avec respect ». 

Il s’agit, dans cet énoncé, d’un syntagme prépositionnel circonstanciel de manière [b 

ḥţiṛām]. Il est constitué de la préposition mono-consonantique [b-] « avec » et d’un nom 

abstrait. 

 

− [l-] « à,  pour » 

Cette préposition permet de marquer la destination et l’attribution.  

 

3d dkhalt l ddar 

[ʕād dxǝlţ l ḍ-ḍāṛ] 

« Je viens de rentrer à la maison ». 

Il s’agit, dans cet énoncé, d’un complément circonstanciel de lieu introduit par la 

préposition mono-consonantique [l-] « à ». 

 

Chrit lmama wa7d lcadeau 

[šriţ l ṃāṃa wāḥǝd l-kāḍu] 

« J’ai acheté un cadeau pour ma mère ». 

Le syntagme prépositionnel [l ṃāṃa] est constitué de la préposition [l-] « à » suivi du nom 

[ṃāṃa] « ma mère ». Il s’agit d’un complément d’attribution marquant le bénéficiaire de 

l’action d’achat. 

 

− [ʕla] « sur » 

Cette préposition permet d’exprimer la superposition. Elle a, également, des emplois 

abstraits avec les valeurs de « pour, de, à propos de ». Elle peut revêtir trois formes : [ʕla], [ʕl-], 

[ʕ-]. 

 

rak nsit swartk 3la tbla d sala 

[ṛak nsiţ swārţ-ǝk ʕla ṭ-ṭăḅḷa d ṣ-ṣaḷa] 

« Tu as oublié tes clés sur la table du salon ». 



91 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Le syntagme prépositionnel est composé de la préposition [ʕla] « sur » et du nom commun 

défini [ṭ-ṭăbḷa] « la table ». Il joue le rôle du complément circonstanciel de lieu précisant la 

localisation de l’objet oublié [swārţ] « clés ». 

 

ana nsoni 3lek db 

[ʔana nṣoni ʕl-ǝk daba] 

« Je t’appelle tout de suite ». 

Dans cet énoncé, le syntagme prépositionnel est constitué de la préposition [ʕl-] attaché 

directement au pronom personnel suffixé de la deuxième personne du singulier [-k]. 

 

kay9llb 3 lmachakil 

[ka-yqǝllǝb ʕ l-mašakil] 

« Il cherche à créer des problèmes ». 

Le syntagme prépositionnel [ʕ l-mašakil] se compose de la préposition [ʕ-] dans sa forme 

abrégée et du nom pluriel défini [l-mašakil] « les problèmes ». Dans ce contexte, la préposition 

ne désigne pas la superposition mais elle marque un but « créer des problèmes ».  

 

Après avoir étudié les principales structures syntaxiques employées par les locuteurs 

ghiyatis, il est désormais pertinent d’aborder leurs pratiques plurilingues sur les réseaux 

sociaux. 

 

 

5.1. L’alternance codique 

L’alternance codique suppose l’utilisation de deux ou de plusieurs langues dans une même 

production langagière dans laquelle les locuteurs mélangent des items lexicaux, des expressions 

et même des phrases.  

 

L’alternance codique n’est pas seulement utilisée dans les interactions orales de la vie 

quotidienne mais elle est présente dans les échanges écrits sur les réseaux sociaux. En effet, les 

espaces numériques sont considérés comme un lieu privilégié des pratiques bilingues des 

utilisateurs.  

 

Gumperz (1989 :57) propose la définition suivante : « L’alternance codique dans la 

conversation peut se définir comme la juxtaposition à l’intérieur d’un même échange verbal de 

passages où le discours appartient à deux systèmes grammaticaux différents ». 

 

Hamers et Blanc (1983 : 445) définissent l’alternance codique comme « Stratégie de 

communication utilisée par des locuteurs bilingues entre eux, cette stratégie consiste à faire 

alterner des unités de longueur variable de deux ou plusieurs codes à l’intérieur d’une même 

interaction verbale ». 

 

En fait, l’alternance codique est une stratégie communicative des locuteurs bilingues 

permettant d’alterner des éléments de langueur variable. 

 

Selon Poplack (1988 : 23) « L’alternance peut se produire librement entre deux éléments 

quelconques d’une phrase, pourvu qu’ils soient ordonnés de la même façon selon les règles de 

leurs grammaires respectives ». Dans cette définition, Poplack explique l’importance de 

respecter les structures morphologiques et syntaxiques des deux langues en contact.  

 



92 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Il existe différents modèles de l’alternance codique, nous avons choisi dans ce travail la 

présentation de Poplack basée sur une approche linguistique syntaxique qui distingue trois types 

d’alternance codique : alternance codique intraphrastique, alternance codique interphrastique et 

alternance codique extraphrastique. Du corpus collecté, nous avons dégagé ces trois types 

d’alternance codique. 

 

5.1.1. L’alternance codique intraphrastique  

Il s’agit d’alterner des unités des langues utilisées dans la même phrase, souvent sans 

rupture syntaxique et elle nécessite une maîtrise bilingue. Poplack (1980 :585-586) identifie 

deux contraintes fondamentales qui régulent ce type d’alternance : 

 

- Contrainte du morphème libre : l’alternance ne peut pas se produire à l’intérieur d’un 

mot. 

- Contrainte d’équivalence syntaxique : les structures grammaticales des deux langues 

doivent être compatibles, sans violer les règles de l’une ou de l’autre. 

 

Exemple 1 : 

[oui qaṛya ʕādi ġi en ligne] 

Traduction : « oui, j’ai un cours en ligne ». 

 

Dans ce message sur l’application WhatsApp, il s’agit d’une alternance de type 

intraphrastique. Deux codes linguistiques : l’arabe dialectal marocain et le français sont 

employés dans le même énoncé. 

 

Exemple 2 : 

[fiyya dépression] 

Traduction : « j’ai la dépression » 

 

Dans ce message sur WhatsApp, nous avons remarqué qu’il y a une alternance 

intraphrastique. L’utilisateur utilise un seul terme en français « la dépression ». 

 

Exemple 3 : 

[wa dāba ʔana ma ʔǝndi š la mutuelle] 

Traduction : « et maintenant, je n’ai pas de mutuelle ». 

 

Dans cet exemple, le type d’alternance est intraphrastique, la langue dominante est l’arabe 

marocain avec l’insertion d’un seul terme français « la mutuelle » dans la phrase. 

 

Exemple 4 : 

[ʔana kţǝbţ l-ǝk qbǝl ma n-smǝʕ audio] 

Traduction : « je t’ai écrit avant d’écouter l’audio ». 

 

Dans ce message, nous avons remarqué qu’il y a une alternance intraphrastique parce que 

le locuteur utilise un seul terme en français « audio » dans un énoncé en arabe marocain. 

 

Exemple 5 : 

[walakin qul-ţ l-ǝk wāḥǝd wǝṛqa xǝržaţ-a hiyya bān li yǝmkǝn fi-ha code ḷṣqaţ-a ʕla l-bṛa] 

Traduction : « mais je t’ai dit qu’elle a imprimé un papier contenant un code et elle l’a 

collé, peut-être, sur l’enveloppe ». 

 



93 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Dans cet exemple, le type d’alternance est intraphrastique, la langue dominante est l’arabe 

marocain avec l’insertion d’un seul terme français « code » dans la phrase. 

 

Exemple 6 :  

[xaṣṣăk ţǝqṛa bāš daxŭd diplôme dyāl-ǝk] 

Traduction : « il faut bien étudier pour accrocher ton diplôme ». 

 

Dans ce message sur WhatsApp, il s’agit d’un terme français « diplôme » introduit dans 

une phrase en arabe marocain. 

 

Exemple 7 : 

[lla hāda nsa l-hāţif f ḍ-ḍāṛ] 

Traduction : « non, celui-ci a oublié son téléphone à la maison ». 

 

Dans ce commentaire sur Facebook, le type d’alternance est intraphrastique : deux codes 

linguistiques l’arabe marocain et l’arabe standard [l-hāţif] sont employés dans le même énoncé. 

 

Exemple 8 : 

[lilʔasaf ma bqa-w š] 

Traduction : « malheureusement, il n’y en a pas ». 

 

Dans ce commentaire, le commentateur a utilisé deux codes linguistiques l’arabe marocain 

et l’arabe standard en utilisant la locution adverbiale [lilʔasaf]. 

 

Il ressort de ces exemples que les contraintes grammaticales des deux langues alternées 

ont été respectées, ce qui montre une compétence bilingue du locuteur à intégrer deux systèmes 

linguistiques de manière cohérente et fluide. 

 

5.1.2. L’alternance interphrastique (phrastique)  

Il s’agit d’alterner des propositions au sein d’un même tour de parole dans le but d’avoir 

une facilité et une fluidité dans le discours.  

 

Exemple 1 : 

[C’est bizarre hād ši lli qulţ] 

Traduction : « C’est bizarre ce que tu as dit ». 

Dans cet exemple, il s’agit d’une alternance interphrastique entre deux énoncés : le premier 

est écrit en français « c’est bizarre » et le deuxième en arabe marocain. 

 

Exemple 2 : 

[dbbǝṛ ṛāṣ-ǝk c’est ton problème] 

Traduction : « Débrouille-toi, c’est ton problème ». 

Le locuteur ghiyati utilise dans ce message une alternance interphrastique parce que le 

premier énoncé est écrit en arabe dialectal marocain et le second énoncé est en français « c’est 

ton problème ». 

 

Exemple 3 : 

[mais vraiment ṛani ʕyīţ] 

Traduction : « Mais vraiment, je suis fatiguée ». 



94 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

Il s’agit d’une alternance codique interphrastique entre deux phrases, la première étant en 

français « mais vraiment » et la deuxième en arabe marocain. 

 

Exemple 4 : 

[ṣbāḥ l-xīṛ ça va ?] 

« Bonjour, ça va ? » 

Dans ce message, il s’agit d’une alternance interphrastique. Le premier énoncé est écrit en 

arabe marocain [ṣbāḥ l-xīṛ], c’est une formule utilisée pour saluer son interlocuteur qui signifie 

bonjour, alors que le deuxième énoncé est écrit en français « ça va ». Le passage de l’arabe marocain 

au français se produit entre deux unités syntaxiques indépendantes. 

 

Exemple 5 : 

[Félicitations fṛǝḥţ l-ǝk bzzāf] 

« Félicitations, je suis heureuse pour toi ». 

L’alternance dans ce message est de type interphrastique. Le premier énoncé est écrit en 

français « Félicitations » qui exprime la congratulation alors que le deuxième énoncé est écrit 

totalement en arabe marocain dans lequel le locuteur exprime sa joie. Ici, le locuteur mobilise deux 

systèmes linguistiques : l’arabe marocain et le français dans des unités syntaxiques indépendantes. 

 

Les exemples d’alternance codique relevés ci-dessus nous permettent de constater que 

l’alternance entre l’arabe dialectal marocain et le français est la plus fréquente dans les productions 

langagières des jeunes locuteurs ghiyatis sur les réseaux sociaux. 

 

5.1.3. L’alternance extraphrastique 

Il s’agit des expressions figées dans les échanges des interlocuteurs. Ces formules permettent 

aux internautes d’exprimer leur appartenance culturelle et religieuse. 

 

Exemple 1 : 

[Merci ṛǝbbi yxǝllǝk] 

« Merci que Dieu te protège ». 

Dans cet exemple, il y a une alternance extraphrastique, dans le sens où chaque segment 

linguistique forme une unité syntaxique et sémantique autonome. Le premier énoncé « Merci » est 

écrit en français alors que le deuxième énoncé est en arabe dialectal marocain [ṛǝbbi yxǝllǝk], qui 

fonctionne comme une expression figée de vocation divine utilisée par les Ghiata pour supplier 

Dieu de protéger cette personne. 

 

Exemple 2 : 

[mon père va beaucoup mieux l-ḥǝmdullāh] 

« mon père va beaucoup mieux louange à Dieu ». 

Il s’agit d’une alternance codique extraphrastique parce que le locuteur utilise une proposition 

grammaticale complète en français au début de la phrase suivie d’un syntagme nominal figé en 

arabe dialectal marocain [l-ḥǝmdullāh]. Il s’agit d’une formule religieuse exprimant la 

reconnaissance envers Dieu. Dans cet énoncé, le locuteur remercie Dieu parce que l’état de santé 

de son père s’est amélioré. 

 

Exemple 3 : 

[ʔinšaʔ ḷḷāh merci beaucoup pour l’invitation » 

« Si Dieu le veut, merci beaucoup pour l’invitation ». 

Cet énoncé illustre une forme de l’alternance codique extraphrastique, où deux segments 

linguistiques, l’un en arabe [ʔinšaʔ ḷḷāh] et l’autre en français, sont juxtaposés. L’expression [ʔinšaʔ 



95 LES TRAITS LINGUISTIQUES ET LES CONSTRUCTIONS SYNTAXIQUES EMPLOYÉS PAR LES  

 LOCUTEURS GHIYATIS SUR LES RÉSEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

ḷḷāh] constitue une formule figée à vocation divine utilisée pour exprimer l’espoir ou la projection 

dans l’avenir tout en soumettant à la volonté divine. Il s’agit, ici, d’accepter l’invitation de son 

interlocuteur. 

 

6. Conclusion  

Grâce aux technologies numériques, les Ghiata peuvent s’exprimer et entretenir des 

conversations avec leur propre variété linguistique en choisissant librement entre la graphie arabe 

et la graphie latine. Ils recourent à différentes techniques néographiques (les étirements graphiques, 

les squelettes consonantiques et les rébus) dans leur communication virtuelle. Ce nouveau langage 

électronique permet aux utilisateurs des réseaux sociaux de s’exprimer librement et rapidement.  

 

L’analyse descriptive du parler ghiyati menée dans le cadre de cette étude a permis de dégager 

un ensemble de phénomènes linguistiques saillants, aussi bien sur le plan phonétique que 

syntaxique, témoignant de la spécificité de cette variété dialectale sur les réseaux sociaux 

numériques. Sur le plan phonétique, le parler ghiyati se distingue par plusieurs traits 

caractéristiques, notamment l’amuïssement du /h/ dans les pronoms suffixés de la troisième 

personne, l’assourdissement du phonème /ḍ/ en [ṭ], ainsi que la sonorisation du /t/ en [d]. Par 

ailleurs, l’emploi récurrent des métaplasmes, tels que l’aphérèse, l’apocope et la paragoge, atteste 

d’une tendance marquée à la réduction ou à l’adjonction phonétique en fonction des contraintes 

prosodiques et morphologiques. 

 

Du point de vue syntaxique, l’étude a mis en relief des stratégies particulières de négation, 

notamment l’usage du marqueur discontinu [ma…šāy] et de sa variante abrégée [ma…š], ainsi que 

l’utilisation du morphème continu [maši] dans les constructions à prédicat non verbal. On note 

également la possibilité, dans certains contextes discursifs, d’une réalisation réduite de la négation 

par l’emploi du seul morphème initial [ma]. En ce qui concerne l’expression de la possession, les 

locuteurs ghiyatis recourent alternativement aux constructions synthétiques et analytiques, selon les 

conditions syntaxiques de l’énoncé. 

 

Ces traits phonétiques et syntaxiques relevés ont permis de démontrer que le parler ghiyati est 

un parler montagnard qui partage des traits linguistiques avec les parlers pré-hilaliens. 

 

L’analyse du corpus étudié met en évidence une alternance codique récurrente entre l’arabe 

dialectal marocain et le français dans les échanges virtuels des jeunes locuteurs ghiyatis. Cela est 

dû au statut du français comme première langue étrangère au Maroc. Nous avons relevé, également, 

des exemples d’alternance de l’arabe dialectal marocain et l’arabe standard, qui a le statut de langue 

officielle du pays. Ce mélange de codes linguistiques traduit non seulement une compétence 

plurilingue chez les locuteurs, mais également la richesse et la complexité du répertoire linguistique 

marocain, caractérisé par une cohabitation dynamique de plusieurs systèmes linguistiques aux 

fonctions différenciées. 

 

7.  Références bibliographiques 

ANIS, J. (2001). Parlez-vous texto ? Guide des nouveaux langages du réseau, Paris : Le recherche-

midi. 

BOUKOUS, A. (1995). Société, langues et cultures au Maroc : enjeux symboliques, Rabat 

(Publications de la Faculté des lettres et des sciences humaines). 

BRIGUI, F. (2019). « De la continuité linguistique du préhilalien de type jebli au-delà du territoire 

des Jebala », Al-Andalus Magreb, (26), pp. 1‑20. doi: 10.25267/AAM.2019.i26.1.  

CANTINEAU, J. (1960). Cours de phonétique arabe, Paris : Klincksieck. 

doi:%2010.25267/AAM.2019.i26.1


96 SANAE BEDRA 

 

 

AAM 32 (2025) 73-96 

CARTON, F. (1997). Introduction à la phonétique française, Paris : Dunod.  

CAUBET, D. (1996). « La négation en arabe maghrébin », La négation en berbère et en arabe 

maghrébin, Paris-Montréal: L’Harmattan, pp. 79‑97. 

CAUBET, D. (1998). « Histoire et dialectologie (bilan et perspectives) ». Langues et 

Littératures,Vol. 16, Rabat : Faculté des Lettres, Université Mohammed V, pp. 61–70. 

CAUBET, D. (2004). « Dialectologie et histoire au Maghreb : Pour une sociolinguistique historique 

», Trames de langues, Usages et métissages linguistiques dans l’histoire du Maghreb, Paris : 

Maisonneuve et Larose, pp. 59-70. https://doi.org/10.4000/books.irmc.1454 . 

CAUBET, D. (2013). « Maroc 2011-Messagerie instantanée sur l’internet marocain : facebook, darija 

et parlers jeunes », Evolution des pratiques et des représentations langagières dans le Maroc 

du XXIème siècle, Paris : l’Harmattan, pp. 63‑88. 

CHAKER, S. (1996). « Quelques remarques préliminaires sur la négation en berbère », La négation 

en berbère et en arabe maghrébin, Paris-Montréal : L’Harmattan, pp. 1‑8. 

CHATAR-MOUMNI, N. (2008). « Quelques aspects du fonctionnement de la négation en arabe 

marocain », La linguistique, Vol. 44, no2, pp. 81‑97. 

CHATAR-MOUMNI, N. (2015). « Vers une standardisation de l’arabe marocain ? », Écho des études 

romanes, Vol. 11(1), pp. 75–91. https://doi.org/10.32725/eer.2015.005. 

COLIN, G.-S. (1921). « Notes sur le parler arabe du nord de la région de Taza », Bulletin de l’Institut 

Français d’Archéologie Orientale, pp. 33‑119. 

COLIN, G.-S. (1945 [1937]). Initiation au Maroc, Rabat : Institut des Hautes Études Marocaines. 

DUBOIS, J. et al. (2002). Dictionnaire de linguistique, Paris : Larousse.  

FAIRON, C. et al. (2006). Étude d’un corpus informatisé à partir de l’enquête « Faites don de vos 

SMS à la science », Belgique : Presses universitaires de Louvain. 

GUMPERZ, J. J. (1989). Sociolinguistique interactionnelle. Une approche interprétative, Paris : 

L’Harmattan.  

HAMERS, J. F., ET BLANC, M. H. A. (1983). Bilingualité et bilinguisme, Bruxelles : Pierre Mardaga. 

LEVI-PROVENÇAL, É. (1922). Textes arabes de l’Ouargha, dialecte des Jbala (Maroc 

septentrional), Paris : Ernest Leroux.  

MARÇAIS, PH. (1977). Esquisse grammaticale de l’arabe maghrébin, Paris : Librairie d’Amérique 

et d’Orient. 

MESSAOUDI L. (2017). « Parler citadin, parler urbain. Quelles différences ?», Revue Langues, 

cultures et sociétés, 3(1), pp. 122-136. 

MOSCOSO GARCÍA, F. (2003). El dialecto árabe de Chauen (norte de Marruecos): Estudio 

lingüístico y textos, Cádiz: Universidad de Cádiz. 

POPLACK, S. (1980). « Sometimes I’ll start a sentence in Spanish y termino en español: Toward a 

typology of code-switching », Linguistics, Vol.18 (7–8), pp.581–618.  

POPLACK, S. (1988). « Conséquences linguistiques du contact de langues : un modèle d’analyse 

variationniste », Langage et Société, no43, pp. 23‑46. 

VICENTE, Á. (2000). El dialecto árabe de Anjra (norte de Marruecos): estudio lingüístico y textos, 

Zaragoza: Universidad de Zaragoza. 

VICENTE, Á. (2017). « Les parlers arabes montagnards du Nord du Maroc. Une question d’identité 

langagière », in La région du Nord-Ouest marocain : Parlers et pratiques sociales et 

culturelles, Zaragoza : Prensas de la Universidad de Zaragoza, p. 29‑49. 

VIGNET-ZUNZ, J. (1995). « Djebala », Encyclopédie berbère. [En ligne], disponible dans: 

http://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/2176, [consulté le10 février 2025]. 

VIGNET-ZUNZ, J. (2017). « Jbala : identité et frontières », in La région du Nord-Ouest marocain : 

Parlers et pratiques sociales et culturelles, Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza 

(Colección Estudios de Dialectología Árabe), pp. 19‑27. 

YOUSSI, A. (1992). Grammaire et lexique de l’arabe marocain moderne, Casablanca : Wallada. 

https://doi.org/10.4000/books.irmc.1454
https://doi.org/10.32725/eer.2015.005
http://journals.openedition.org/encyclopedieberbere/2176


AAM 32 (2025) 97-115 

 

 

 

 

 

LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU 

MAROC 

 

CARACTERÍSTICAS LINGÜÍSTICAS DEL DISCURSO DE LOS VENDEDORES EN 

LÍNEA EN MARRUECOS 

 

LINGUISTIC VARIATION IN E-COMMERCE DISCOURSE IN MOROCCO 

 
 الخصائص اللغوية لخطاب الباعة عبر الإنترنت في المغرب 

 

Mohamed Lotfi 

Université Chouaïb Doukkali, El Jadida 

 

Recibido: 23/05/2025  Aceptado: 14/11/2025 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 97-115 

 

Résumé : Cette recherche vise l’examen des caractéristiques linguistiques du discours des vendeurs en ligne au 

Maroc. Elle s’interroge sur l’uniformisation ou la diversification linguistique dans ce contexte commercial 

numérique en pleine expansion, particulièrement depuis la pandémie de COVID-19. Plusieurs interrogations ont 

émergé dès le commencement de cette étude, notamment : le discours des vendeurs en ligne au Maroc reflète-t-il 

une uniformisation linguistique ou préserve-t-il les traits caractéristiques de leurs parlers d’origine ? Et comment 

ces vendeurs gèrent-ils les différences linguistiques et culturelles pour assurer une communication avec une large 

cible d’éventuels clients partout dans le Maroc ? Pour apporter des éléments de réponse à cette problématique, un 

corpus a été constitué de plusieurs vidéos provenant de plateformes comme Facebook et Instagram, etc. L’analyse 

des pratiques linguistiques des e-commerçants marocains s’articule autour de plusieurs niveaux linguistiques : 

phonétique, morphologique, morphosyntaxique et suprasegmental. Sur le plan phonétique, l’étude relève l’absence 

totale des interdentaux et des affriquées, avec une prononciation du phonème /q/ généralement comme vélaire 

occlusive sourde [q]. Au niveau morphologique, l’analyse identifie diverses variations, notamment l’utilisation 

quasi-systématique de la particule dyal pour l’annexion nominale, avec de rares exceptions. L’étude observe 

également des régularisations dans les paradigmes nominaux et des variations morphosyntaxiques tant dans les 

phrases simples que complexes. L’analyse suprasegmentale met en évidence l’importance du débit, des 

intonations, des accentuations et des pauses dans le discours commercial. Par ailleurs, la recherche identifie un 

technolecte spécifique chez les vendeurs de matériel informatique, avec des termes comme [ʔi saṭ/sæk], 

[ženeṛasyɔ̃] ou [ṛram]. Les résultats révèlent une réalité nuancée où coexistent des éléments d’uniformisation 

linguistique et la préservation des traits caractéristiques des variétés régionales de l’arabe marocain. 

Mots-clés : variation linguistique, e-commerce, discours, contact de langues, sociolinguistique. 

 

Abstract: This research aims to examine the linguistic characteristics of online sellers’ discourse in Morocco. It 

questions whether linguistic standardization or diversification exists in this expanding digital commercial context, 

particularly since the COVID-19 pandemic. Several questions emerged at the beginning of this study, notably: 

does the discourse of online sellers in Morocco reflect linguistic standardization or does it preserve the 

 
  Email: lotfi.mohamed@ucd.ac.ma  ORCID: 0009-0009-2814-945X  

mailto:lotfi.mohamed@ucd.ac.ma
https://orcid.org/0009-0009-2814-945X


98 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

characteristic features of their original dialects? And how do these sellers manage linguistic and cultural 

differences to ensure communication with a broad target of potential customers throughout Morocco? To provide 

answers to these questions, a corpus was compiled from several videos from platforms such as Facebook and 

Instagram, etc. The analysis of Moroccan e-commerce linguistic practices revolves around several linguistic levels: 

phonetic, morphological, morphosyntactic, and suprasegmental. At the phonetic level, the study notes the complete 

absence of interdentals and affricates, with pronunciation of the phoneme /q/ generally as a voiceless velar stop 

[q]. At the morphological level, the analysis identifies various variations, notably the almost systematic use of the 

particle dyal for nominal annexation, with rare exceptions. The study also observes regularizations in nominal 

paradigms and morphosyntactic variations in both simple and complex sentences. Suprasegmental analysis 

highlights the importance of speech rate, intonations, accentuations, and pauses in commercial discourse. 

Furthermore, the research identifies a specific technolect among computer hardware sellers, with terms such as [ʔi 

saṭ/sæk], [ženeṛasyɔ̃] or [ṛram]. The results reveal a nuanced reality where elements of linguistic standardization 

coexist with the preservation of characteristic features of regional varieties of Moroccan Arabic. 

Keywords: linguistic variation, e-commerce, discourse, language contact, sociolinguistics. 

 

Resumen: Esta investigación tiene como objetivo examinar las características lingüísticas del discurso de los 

vendedores en línea en Marruecos. Se cuestiona la uniformización o diversificación lingüística en este contexto 

comercial digital en plena expansión, particularmente desde la pandemia de COVID-19. Varios interrogantes 

surgieron desde el comienzo de este estudio, especialmente: ¿refleja el discurso de los vendedores en línea en 

Marruecos una uniformización lingüística o preserva los rasgos característicos de sus hablas de origen? ¿Y cómo 

gestionan estos vendedores las diferencias lingüísticas y culturales para asegurar una comunicación con un amplio 

objetivo de posibles clientes en todo Marruecos? Para dar respuesta a estos interrogantes, se ha constituido un 

corpus de varios videos provenientes de plataformas como Facebook y Instagram, etc. El análisis de las prácticas 

lingüísticas de los comerciantes electrónicos marroquíes se articula en torno a varios niveles lingüísticos: fonético, 

morfológico, morfosintáctico y suprasegmental. En el plano fonético, el estudio señala la ausencia total de 

interdentales y africadas, con una pronunciación del fonema /q/ generalmente como velar oclusiva sorda [q]. A 

nivel morfológico, el análisis identifica diversas variaciones, especialmente el uso casi sistemático de la partícula 

dyal para la anexión nominal, con raras excepciones. El estudio observa también regularizaciones en los 

paradigmas nominales y variaciones morfosintácticas tanto en las frases simples como complejas. El análisis 

suprasegmental pone en evidencia la importancia del ritmo, las entonaciones, las acentuaciones y las pausas en el 

discurso comercial. Por otra parte, la investigación identifica tecnolectos específicos entre los vendedores de 

material informático, como [ʔi saṭ/sæk], [ženeṛasyɔ̃] o [ṛram]. Los resultados revelan una realidad matizada donde 

coexisten elementos de uniformización lingüística y la preservación de rasgos característicos de las variedades 

regionales del árabe marroquí. Esta dualidad refleja las complejas dinámicas lingüísticas que operan en el espacio 

comercial digital marroquí, donde los vendedores deben equilibrar la eficacia comunicativa con la autenticidad 

cultural y lingüística. 

Palabras clave: Variación lingüística, comercio electrónico, discurso, contacto de lenguas, sociolingüística. 

 

: يهدف هذا البحث إلى دراسة الخصائص اللغوية لخطاب الباعة عبر الإنترنت في المغرب. ويتساءل عن توحيد أو تنويع  ملخص 
. ظهرت عدة تساؤلات في بداية هذه الدراسة، من  19-اللغة في هذا السياق التجاري الرقمي المتنامي، خاصة منذ جائحة كوفيد

بينها: هل يعكس خطاب الباعة عبر الإنترنت في المغرب توحيداً لغوياً أم يحافظ على السمات المميزة للهجاتهم الأصلية؟ وكيف يدير  
التواصل مع قاعدة واسعة من العملاء المحتملي  اللغوية والثقافية لضمان  الباعة الاختلافات  لتقديم   في جميع أنحاء المغرب؟   هؤلاء 

وغيرها. يتمحور تحليل    آنستغرام اطع فيديو من منصات مثل فيسبوك و عناصر إجابة لهذه الإشكالية، تم تجميع مدونة من عدة مق
صرفية، وفوق مقطعية. على  - الممارسات اللغوية لتجار التجارة الإلكترونية المغاربة حول عدة مستويات لغوية: صوتية، صرفية، نحوية

  المستوى الصوتي، تلاحظ الدراسة الغياب التام للأصوات ما بي الأسنان والأصوات الاحتكاكية الانفجارية، مع نطق الصوت /ق/ 
على المستوى الصرفي، يحدد التحليل تنوعات مختلفة، وخاصة الاستخدام    .عموماً كصوت حنكي خلفي انفجاري مهموس ]ق[

وتغيرات    للإضافة الاسمية، مع استثناءات نادرة. تلاحظ الدراسة أيضاً انتظامات في النماذج الاسمية  «   ديال »  شبه المنهجي لأداة  
صرفية في كل من الجمل البسيطة والمركبة. يسلط التحليل فوق المقطعي الضوء على أهمية السرعة، والتنغيم، والنبر، والوقفات  - نحوية

علاوة على ذلك، يحدد البحث مصطلحات تقنية محددة لدى باعة المعدات الإلكترونية، مع مصطلحات مثل    .في الخطاب التجاري 



99 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

. تكشف النتائج عن واقع متعدد الجوانب حيث تتعايش عناصر التوحيد اللغوي  «  رام»  أو    «   جينيراسيون»  ،  «   إي ساط/سينك »  
 .المغربية  ية العام مع الحفاظ على السمات المميزة للتنوعات الإقليمية للعربية

 : التنوع اللغوي، التجارة الإلكترونية، الخطاب، تلامس اللغات، علم اللغة الاجتماعي. الكلمات المفتاحية 
 

 
1. Introduction 

Le e-commerce marocain, porté par une transformation numérique accélérée et une 

jeunesse fortement connectée, s’inscrit dans une trajectoire de croissance remarquable, avec 

une valorisation du marché projetée à 9,6 milliards de dirhams à l’horizon 2024(1). Cette 

croissance a engendré des changements dans les stratégies de vente et les discours publicitaires 

adoptés. Ce développement ne s’inscrit pas uniquement dans une dynamique économique, mais 

constitue également un terrain d’observation privilégié pour les mutations linguistiques et 

identitaires du pays. De ce fait, l’étude de la variation linguistique dans le discours des 

commerçants en ligne est devenue un sujet incontournable méritant une attention particulière, 

surtout qu’il est implanté dans un contexte plurilingue où plusieurs langues et dialectes 

coexistent et s’influencent. 

 

Dans le contexte actuel de transformation du commerce électronique, plusieurs 

interrogations majeures émergent : le langage employé par les vendeurs en ligne marocains 

tend-il vers une standardisation, ou bien conserve-t-il les spécificités linguistiques propres à 

leurs régions d’origine ? Par ailleurs, quelles stratégies ces acteurs adoptent-ils pour gérer la 

diversité linguistique et culturelle du pays, et ainsi garantir une communication efficace avec 

une clientèle potentielle répartie sur l’ensemble du territoire marocain ? 

 

À partir de ces questionnements, nous posons l’hypothèse suivante : les vendeurs en ligne 

privilégieraient une forme de discours unifiée, cherchant ainsi à maximiser leur audience et à 

s’adresser au plus grand nombre de clients possible, indépendamment de leur arrière-plan 

linguistique ou régional. 

 

Dans le contexte du commerce électronique, cette variation linguistique s’exprime à 

travers plusieurs dimensions : des différences de prononciation (phonétique), des constructions 

grammaticales spécifiques (morphosyntaxe), l’emploi d’un lexique mêlant termes techniques 

et expressions locales, ainsi que des choix prosodiques marqués (intonation, rythme, 

accentuation). Ces variations témoignent de l’adaptation des vendeurs à la diversité de leur 

clientèle et aux exigences de la communication numérique. 

 

Au niveau phonétique, on observe des modifications dans la prononciation de certains 

mots, influencées par les différentes langues en contact. Les changements morphosyntaxiques 

se manifestent par des structures grammaticales hybrides, mêlant des éléments de différentes 

langues. Le lexique du e-commerce marocain est particulièrement riche, intégrant des emprunts 

et des néologismes issus de diverses sources linguistiques. 

 

Les aspects prosodiques, tels que l’intonation et le rythme, jouent également un rôle crucial 

dans cette variation linguistique vu leur importance. « Les phénomènes variables les plus 

saillants relèvent du phonique » (Gadet, 2007 : 63). Ils peuvent refléter des influences 

 
(1)  Information parue dans un rapport rendu public fin mars 2024 par le Centre Monétique Interbancaire 

(CMI). 



100 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

culturelles et régionales, contribuant ainsi à la création d’un discours commercial unique et 

dynamique. 

 

L’étude de ces variations linguistiques dans le contexte du e-commerce marocain offre un 

aperçu fascinant de l’évolution de la langue dans un environnement numérique et multiculturel. 

Elle met en lumière la façon dont les locuteurs adaptent et transforment leur langage pour 

répondre aux besoins spécifiques de ce secteur en constante évolution et toucher un grand 

nombre de potentiels clients. 

 

 

2. Bref aperçu de la situation linguistique au Maroc 

La situation linguistique au Maroc est d’une richesse impressionnante, façonnée par une 

histoire mouvementée et des influences culturelles variées. Comme l’explique Boukous (2021), 

le pays est marqué par une diversité linguistique où plusieurs langues et dialectes coexistent 

selon les contextes sociaux et les situations de communication. 

 

Officiellement, le Maroc reconnaît deux langues : l’arabe standard et l’amazighe. Mais 

dans la réalité du quotidien, cette reconnaissance ne suffit pas à refléter la complexité 

linguistique du pays. L’arabe dialectal marocain, ou darija, joue un rôle central dans la 

communication de tous les jours, même s’il ne bénéficie ni d’un statut officiel ni d’une 

standardisation. Sa force vient de sa large adoption par la population, de son vocabulaire riche 

et varié, ainsi que de la culture dynamique qu’elle véhicule (Boukous, 2021 :120). 

 

Plusieurs études marocaines soulignent que la darija est la langue véhiculaire par 

excellence dans les espaces urbains et ruraux, servant de pont entre les différentes communautés 

linguistiques du pays (El Aissati, 2002 ; Ennaji, 2005). Cette langue évolue constamment, 

intégrant des emprunts aux langues étrangères et adaptant son lexique aux innovations sociales 

et technologiques (Messaoudi, 2004). 

 

La darija elle-même n’est pas homogène : elle varie selon les régions, avec des différences 

notables entre le parler jebli du Nord-Ouest, celui de l’Haouz, de Tadla-Ouerdigha, du Maroc 

central, des Zaër, de l’Oriental ou encore le hassani du Sud (Messaoudi, 2019 :59). Cette 

diversité dialectale témoigne de la richesse culturelle du pays, mais soulève aussi des questions 

sur les dynamiques sociolinguistiques en jeu. Des recherches menées par Ziamari et De Ruiter 

(2015) montrent que ces variétés dialectales sont porteuses d’identités régionales fortes et 

influencent les représentations sociales et les pratiques langagières, notamment chez les jeunes 

et dans les médias numériques. 

 

A l’arabe marocain dialectal s’ajoute une langue vitale qu’est l’amazighe, langue 

autochtone du Maroc, qui connaît depuis la création de l’Institut Royal de la Culture Amazighe 

(IRCAM) en 2001 un processus de revitalisation et de standardisation. Selon Boukous (2012), 

l’amazighe est parlé sous plusieurs formes régionales (tachelhit, tamazight, tarifit), chacune 

ayant ses propres particularités phonétiques et lexicales. Des études de terrain (El Aissati : 2002 

; El Kirat El Allame : 2020) montrent que l’amazighe reste très vivant dans les régions rurales 

et montagneuses, et qu’il s’impose progressivement dans l’espace public, l’éducation et les 

médias, malgré les défis liés à la cohabitation avec l’arabe et le français. 

 

À cette diversité interne s’ajoutent les langues héritées de l’époque coloniale, 

principalement le français et, dans une moindre mesure, l’espagnol. Ces langues conservent une 

place importante, notamment dans l’administration, l’enseignement supérieur et le commerce 



101 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

international. Le français, selon Ennaji (2005), est considéré comme une langue de prestige et 

d’ascension sociale, bien qu’il soit de plus en plus concurrencé par l’anglais dans certains 

secteurs professionnels et universitaires (Zouhir : 2013). L’espagnol, quant à lui, reste surtout 

présent dans le nord du pays, notamment à Tanger et dans la région du Rif (Bentahila : 1983). 

 

L’anglais commence à gagner de la place, malgré que sa position soit encore faible. 

L’anglophonie constitue la face linguistique et culturelle de la domination impériale américaine à l’ère de la 

globalisation. Cet état de fait s’impose à l’échelle planétaire même si les autres phonies internationales 

comme l’hispanophonie, la francophonie, l’arabophonie et la lusophonie tentent de préserver leurs positions 

sur l’échiquier international des langues. La position de l’anglais sur le marché linguistique maghrébin reste 

encore faible, sans pour autant être négligeable (Boukous, 2012 : 35).  

 

Cependant, des enquêtes récentes (El Kirat El Allame : 2020 ; Zouhir : 2013) montrent que 

l’anglais gagne du terrain dans l’enseignement supérieur, les médias, le secteur des nouvelles 

technologies et auprès de la jeunesse urbaine, qui le perçoit comme une langue d’ouverture et 

d’opportunités professionnelles. 

 

En somme, la situation linguistique marocaine est caractérisée par une coexistence 

dynamique et parfois conflictuelle de plusieurs langues et variétés, chaque langue occupant des 

fonctions spécifiques selon les domaines d’usage, les régions et les groupes sociaux (Ennaji : 

2005 ; Ziamari & De Ruiter : 2015). Cette pluralité constitue à la fois une richesse patrimoniale 

et un défi pour les politiques linguistiques, l’éducation et la cohésion nationale. 

 

 

3. Considérations théoriques et méthodologiques 

3.1. Cadre théorique 

Cette étude s’inscrit dans un cadre théorique articulé autour de deux axes complémentaires. 

Premièrement, elle mobilise les concepts de la sociolinguistique, une discipline qui s’attache à 

analyser la manière dont les usages linguistiques sont façonnés par les structures et dynamiques 

sociales, ainsi que par les contextes culturels et identitaires dans lesquels ils s’inscrivent. 

Deuxièmement, elle s’appuie sur l’analyse du discours numérique, définie par Marie-Anne 

Paveau (2017 : 8) comme « l’ensemble des productions verbales élaborées en ligne ». Cette 

approche permet d’appréhender les spécificités des échanges linguistiques qui émergent dans 

les environnements numériques, caractérisés par leur multimodalité, leur instantanéité et leur 

interactivité. 

 

Dans cette perspective, la recherche se propose d’explorer les particularités du discours 

numérique tel qu’il est produit par les vendeurs en ligne, en s’appuyant sur un corpus constitué 

principalement de vidéos collectées sur Internet, en accordant une attention spécifique aux 

aspects phonétiques, morphologiques, morphosyntaxiques et prosodiques.  

 

L’objectif central est ainsi de mettre en lumière les pratiques linguistiques et discursives 

propres à ces acteurs du commerce électronique, à l’intersection des enjeux sociaux et des 

particularités des espaces numériques. 

 

 

3.2. Aspects méthodologiques 

La méthodologie retenue pour ce travail vise une analyse qualitative des données 

linguistiques recueillies. Le corpus est constitué d’une trentaine de vidéos téléchargées 

(vendeurs de PC : 08, Chaussures : 07, IPTV : 05, Détecteurs de métaux : 05, Autres : 05) 



102 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

depuis différentes plateformes sur internet comme Facebook et Instagram. Cette approche 

permet d’observer les traits linguistiques spécifiques relatifs à l’arabe dialectal marocain dans 

ces contextes numériques, ainsi que les influences des paramètres extralinguistiques et 

technologiques sur ces pratiques langagières. 

 

Cette méthodologie nous permettra d’explorer en profondeur la nature du discours du e-

commerce au Maroc, en analysant les pratiques linguistiques des vendeurs en ligne, leurs choix 

lexicaux, syntaxiques et pragmatiques, ainsi que les stratégies discursives qu’ils adoptent pour 

atteindre leurs objectifs commerciaux. 

 

Il est à noter que le choix des vidéos n’est pas aléatoire ; il repose sur une logique de 

diversité. En effet, nous avons sélectionné des vendeurs de différentes régions du Maroc, 

comme Fès, Casablanca, Marrakech et Nador, afin de comparer les variantes de l’arabe 

marocain utilisées dans leur discours. Cela permet à la fois d’analyser les différences dialectales 

et de mieux comprendre la richesse linguistique du pays. Cette approche garantit une 

représentation équilibrée des diverses formes de l’arabe marocain, ce qui nous permettra de 

consolider ou nier l’hypothèse formulée ci-après. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                    

Figure 1 : diagramme en secteurs montrant la répartition des vidéos traitées 

 

 

4. Étude de la variation linguistique dans le discours des e-commerçants au Maroc 

Cette section propose une analyse approfondie des aspects phonétiques, morphologiques, 

morphosyntaxiques et prosodiques du discours des vendeurs en ligne. Elle met en lumière les 

particularités sonores, les constructions lexicales, les variations syntaxiques ainsi que les 

intonations et rythmes qui façonnent la perception du message. Cette étude révèle ainsi les 

stratégies linguistiques déployées pour s’adapter aux exigences spécifiques du contexte 

numérique et commercial marocain, illustrant la richesse et la complexité de cette 

communication. 

 

 

  



103 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

4.1. Aspects phonétiques 

Observations générales 

L’analyse de la langue employée par l’ensemble des vendeurs en ligne sélectionnés pour 

cette recherche révèle que l’arabe marocain (darija) qu’ils utilisent se caractérise par des 

particularités phonétiques spécifiques. Ces particularités phonétiques ne sont pas le fruit du 

hasard : elles traduisent une volonté d’adapter la communication aux habitudes linguistiques de 

la clientèle locale, afin de créer une proximité et de renforcer la confiance : 

 

− Absence totale des interdentaux ṯ et ḏ dans certaines variantes, notamment le parler jebli. 

− Le phonème /q/ est généralement réalisé comme une vélaire occlusive sourde [q]. (Caubet 

: 2017) 

 

• [mǝṛšuš mǝl qǝddam b nwaṛ(2)]  

  مرشوش مل قدام بنوار
Parsemé de noir du devant 

 

Cependant, (Boukous : 2012) note une exception rare où /q/ est réalisé comme une vélaire 

occlusive sonore [g] : 

 

• [ka ygulli]  

 كا يگول ل 
Il me dit 

 

− Absence d’affrication 

Au cours de notre analyse, nous n’avons relevé aucun exemple d’affrication (production 

des affriquées palato-alvéolaire voisée [ǧ] et sourde [č]), un phénomène phonétique pourtant 

bien documenté dans les parlers jeblis du nord du Maroc. Ce constat est particulièrement 

intéressant, car l’affrication constitue une caractéristique phonologique distinctive de ces 

parlers, où des phonèmes comme /k/ et /g/ subissent des transformations dans certains contextes 

linguistiques. 

 

Explications possibles de l’absence de l’affrication dans les échantillons étudiés : 

Contexte sociolinguistique : 

L’absence d’affrication dans notre corpus pourrait être liée à la nature du discours étudié, 

notamment si celui-ci s’inscrit dans un registre plus formel ou standardisé. Les locuteurs jeblis, 

comme d’autres communautés dialectales, tendent à adapter leur prononciation en fonction de 

leur interlocuteur ou du contexte, en évitant les traits régionaux marqués lorsqu’ils s’adressent 

à un public plus large ou urbain. 

 

Influence des médias et de l’arabe marocain urbain : les interactions modernes, notamment 

dans des contextes numériques ou commerciaux, sont souvent influencées par des variétés 

urbaines de l’arabe marocain (darija), qui n’intègrent pas systématiquement l’affrication. Cela 

pourrait expliquer pourquoi cette caractéristique régionale ne se manifeste pas dans le discours 

analysé. 

 

  

 
(2)  Il est à noter que tout au long de ce travail nous n’avons pas insisté sur la longueur vocalique vu qu’elle n’a 

pas de valeur distinctive forte. 



104 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

5. Aspects morphologiques 

5.1.1. Morphologie nominale 

 

• [ka tʕani mǝn kǝtrǝt luqif] 

  كا تعاني من كثرة لوقيف
Vous souffrez de vous tenir debout pour longtemps. 

 

Généralement, la majorité des locuteurs marocains recourent à l’emploi du nom [wquf] au 

lieu de [wqif] qui a subi un changement au niveau de sa morphologie en substituant le phonème 

/u/ par /i/. 

 

• [wa mnadǝm ʔana rah servur dyali] 

  وا منادم أنا راه السيرفور ديال 
Ô fils d’Adam, moi, le serveur m’appartient. 

 

Il s’agit ici d’un exemple unique où le phonème /b/ du nom [bnadǝm] est prononcé [m]. 

Cette variation résulte de la nasalisation du son [b] causée par sa proximité avec le son [n]. 

(Heath, 2002 : 177) 

 

L’annexion nominale est assurée par l’emploi, dans la majorité des cas relevés, de la 

particule dyal (l’expression du complément du nom)  

 

Ce constat est affirmé par Benhallam (2011) qui affirme que la particule [dyal] est 

fréquemment utilisée pour l’annexion nominale : 

 

• [fih myat-alf dyal l-qanawat]  

 فيه مية ألف ديال القنوات 
Il contient cent mille chaînes de television 

 

La forme réduite [d] n’est attestée dans ce corpus qu’une seule fois(3) par le même 

énonciateur du dernier exemple : 

 

• [ʕǝšrin-alf d l-qanawat] 

 عشرين ألف د القنوات 
Vingt mille chaînes de télévision. 

 

Cette diversité d’usages linguistiques varie en fonction du contexte et des interlocuteurs, 

comme le souligne Gadet. 

 

Dans toutes les langues à ce qu’il semble, les productions s’avèrent en effet sensibles au type d’activité qui 

se déroule (enjeux de l’échange, situation matérielle, sujet traité, médium), et aux protagonistes 

(interlocuteurs, présence ou non d’un public, relations entre les locuteurs, degré de formalité). Toutes les 

langues connaissent ainsi un usages linguistiques diversifiés, reflétés dans l’usage d’un locuteur unique. 

(Gadet, 2007 : 137) 

 

  

 
(3)  L’utilisation de cette particule requiert une étude approfondie pour en comprendre la motivation. Elle est 

observée ici chez un même locuteur, mais elle apparaît également chez d’autres vendeurs dans notre corpus. 



105 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

5.1.2. Morphologie verbale 

Il convient de préciser que cette partie de l’étude vise à analyser de manière systématique 

les phénomènes morphologiques exceptionnels qui apparaissent dans le discours des 

professionnels marocains de l’e-commerce. Plus précisément, il s’agit d’identifier, de décrire 

et de catégoriser les formes linguistiques atypiques ou innovantes qui émergent dans leur 

manière de structurer les mots et les phrases en arabe marocain. L’objectif visé à travers cette 

partie est double : 

 

✓ Identifier les écarts par rapport aux normes linguistiques attendues(4). 

 

✓ Évaluer leur rôle comme marqueurs de variation linguistique, révélateurs de 

dynamiques sociolinguistiques propres à ce contexte professionnel numérique.  

 

• [ʔana myad-dǝrhǝm barakat ʕliyya]  

 أنا ميادرهم بركات عليا 
Moi, 100 dirhams me suffisent 

 

Dans cet exemple, la forme verbale baraka-t illustre un phénomène morphologique 

exceptionnel par l’ajout du morphème -t, absent dans l’usage standard de l’arabe marocain. 

Alors que la majorité des locuteurs emploient la forme canonique baraka (باراكا, « assez ! »), 

cette variante baraka-t témoigne d’une adaptation stratégique dont l’analyse révèle des 

mécanismes linguistiques et pragmatiques complexes. 

 

Cet ajustement pourrait répondre à une influence de l’arabe standard : En arabe classique, 

les verbes à la 2ᵉ pers. féminin ou 1ʳᵉ pers. prennent un -t final (ex. katab-t, « j’ai écrit »), ce qui 

pourrait inspirer une hybridation inconsciente. 

 

5.1.3. Morphologie adverbiale 

Nous avons identifié un exemple où un vendeur originaire de la région de Casablanca 

utilise l’adverbe [hukk] dans son discours. Cet usage met en évidence un phénomène 

linguistique remarquable lié à la variation dialectale en arabe marocain. Contrairement aux 

formes plus répandues telles que [hakda] et [hakka], cette variante, moins courante, reflète une 

adaptation linguistique spécifique. Elle illustre comment les vendeurs en ligne mobilisent des 

expressions régionales pour s’adapter aux besoins de leur audience tout en affirmant leur 

identité locale. 

 

Ce choix linguistique, constituant un choix pragmatique ayant des conséquences sur la 

capacité de convaincre les clients, met en lumière l’importance cruciale d’étudier les variations 

langagières observées dans le cadre des interactions commerciales modernes, notamment celles 

qui se déploient sur les plateformes numériques. En effet, ces variations ne sont pas de simples 

écarts ou anomalies, mais constituent des manifestations stratégiques de la langue, 

soigneusement adaptées aux exigences spécifiques du contexte digital. Elles reflètent ainsi des 

méthodes de communication pensées pour capter l’attention, faciliter la compréhension rapide 

et instaurer une relation de confiance avec une clientèle souvent jeune, connectée et diversifiée. 

 

Par ailleurs, ces variations linguistiques traduisent également des dynamiques identitaires 

fortes, propres au marché régional marocain.  

 

 
(4)  Ici il s’agit de l’arabe dialectal plus ou moins conventionnel. 



106 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

• [yǝmkǝn dirlu hukk u yǝmkǝn dirlu hukk] 

 يمكن ديرلو هك ويمكن ديرلو هك 
Vous pouvez l’utiliser ainsi comme vous pouvez l’utiliser à l’inverse. 

 

 

5.2. Aspects morphosyntaxiques 

5.2.1. Variation au niveau de la phrase simple : 

Ce chapitre porte sur les modifications structurelles observées dans les phrases simples 

utilisées par les vendeurs dans leurs échanges commerciaux. Nous étudierons comment ces 

locuteurs adaptent et transgressent les règles syntaxiques traditionnelles de l’arabe pour créer 

un discours plus fluide, dynamique et adapté à leur contexte communicationnel. 

 

• [rah kayǝxdǝm ʕla tǝlfaza smaṛt l-ʔanḍrwid ṭevebokṣ risipṭur fih liksṭṛim…] 

 راه كايخدم على تلفازا سمارت لاندرويد تيفيبوكس رسيبتور فيه ليكستريم
Il fonctionne sur la smart tv l’android tv box récépteur contenant l’xtream. 

• [ka thǝrǝsslu s-sumila ka tqǝššǝṛ] 

رسلو السميلة كا تقشر ته كا   
Sa semelle se casse, s’écaille. 

 

Dans ces deux exemples, les vendeurs modifient audacieusement la structure phrastique 

arabe en omettant la conjonction de coordination [w] (‘et’). Cette suppression volontaire génère 

un flux informationnel continu, typique des échanges commerciaux dynamiques. Par exemple, 

la première phrase aurait dû être [rah ka-yǝxdǝm ʕla tǝlfaza smaṛt w l-ʔanḍrwid w ṭevebokṣ w 

risipṭur fih liksṭṛim], et la deuxième [ka thǝrǝss-lu s-sumila w ka tqǝššǝṛ]. Cette technique 

permet d’éviter la lourdeur des répétitions grammaticales.  

 

• [š-šǝnnaqa žǝbt lihum ma yǝbqaš] 

 الشناقة جبت ليهم ميبقاش 
Les intermédiaires, je leur ai apporté ne reste pas. 

 

Dans cet exemple, le défi rencontré est la place occupée pas le verbe « ma ybqaš ». Quel 

est son rôle dans la phrase ? Qu’est ce qui ne restera pas ? Ou qui est-ce qui ne restera pas ?  

 

L’examen rationnel de cet exemple permet d’écarter l’hypothèse selon laquelle les 

intermédiaires disparaîtraient, puisqu’ils ont toujours existé et continueront d’exister. 

L’explication attendue et la réponse aux interrogations soulevées résident dans la partie du 

discours qui suit le verbe, dans l’énonciation du vendeur. En réalité, ce n’est pas la présence 

des intermédiaires qui est remise en cause, mais bien la permanence de la promotion : [ššǝnnaqa 

žǝbt lih-um ma yǝbqaš l pṛomo l ʔawwal fi l-ʔalam xǝmsin dǝrhǝm] (« Les intermédiaires, je 

vous ai apporté la première promotion au monde. Cinquante dirhams. »). Autrement dit, le 

vendeur insiste sur le caractère exceptionnel et limité de l’offre promotionnelle, tout en 

maintenant le rôle des intermédiaires dans le processus commercial. 

 

Nous pouvons dire ici que le locuteur a perturbé l’ordre des constituants dans sa phrase 

tout en séparant le verbe «j’ai apporté» de son complément «la première promotion dans le 

monde entier» par le verbe «ma yǝbqaš» qui aurait dû être placé après le complément sous 

forme d’une relative, comme «lli ma ġayǝbqaš». 

 

  



107 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

5.2.2. Variation au niveau de la phrase complexe 

Ce chapitre explore les transformations syntaxiques opérées dans les phrases complexes 

par les vendeurs au cours de leurs interactions commerciales. Il met en lumière leur aptitude à 

restructurer subtilement ces phrases afin de rendre leur discours plus clair, concis et adapté à la 

rapidité des échanges. 

 

• [wila bġiti mʕah l-ʔaflam u l-musǝlsalat rah myad-dǝrhǝm l-lʕam] 

 ويلا بغيتي معاه الأفلام والمسلسلات راه ميادرهم العام 
Et si vous voulez les films et les séries en plus 100 dirhams l’année. 

Au lieu de : et si vous voulez… vous payerez 100 dh l’an. 

 

• [ʔila ma žaš qǝddǝk flusǝk f žibǝk] 

 إِلا ما جاش قَدك فلوسك ف جيبك
S’il ne vous va pas votre argent dans votre poche. 

Au lieu de : s’il ne vous va pas, vous garderez votre argent dans votre poche. 

 

En analysant attentivement la manière dont les vendeurs s’expriment dans les exemples 

précédemment évoqués, un aspect intéressant se dégage : leur capacité à jouer avec la structure 

des phrases complexes. En effet, ils utilisent des variations syntaxiques habiles qui leur 

permettent de simplifier et de clarifier leur discours. Cette stratégie n’est pas anodine : elle 

répond à un besoin essentiel dans le cadre d’une communication commerciale, où chaque mot 

compte et où le temps est souvent limité. 

 

En optant pour des constructions syntaxiques plus fluides ou en fragmentant des phrases 

longues en segments plus digestes, les vendeurs parviennent à rendre leur message non 

seulement plus accessible, mais aussi plus percutant. Cela leur permet de transmettre leurs idées 

de manière concise, sans perdre en clarté ni en impact. Cette approche est particulièrement 

efficace lorsqu’ils s’adressent à une audience qui peut être pressée ou distraite, comme c’est 

souvent le cas dans un contexte d’échange commercial. 

 

La simplification syntaxique adoptée ne signifie pas une perte de richesse dans le contenu, 

mais plutôt une adaptation intelligente au besoin de capter rapidement l’attention et de 

maintenir l’intérêt de leur interlocuteur. En somme, cette maîtrise des variations syntaxiques 

devient un véritable outil stratégique pour établir une communication fluide et engageante. 

 

Ainsi, cette démarche n’est pas qu’un simple choix stylistique : elle reflète une 

compréhension fine des mécanismes de communication humaine. Elle montre que les vendeurs 

savent s’adapter à leur public et à la situation pour maximiser l’efficacité de leurs échanges. 

 

5.3. Variation et suprasegmental 

Il convient de signaler que l’analyse approfondie de ce type de variation ne constitue pas 

l’objectif principal de la présente étude. Nous avons ainsi choisi de limiter notre propos à la 

présentation de quelques exemples jugés particulièrement significatifs et représentatifs. Ces 

illustrations, sélectionnées pour leur capacité à mettre en lumière les phénomènes observés, 

permettront néanmoins d’esquisser les grandes lignes de la variation en question, sans pour 

autant prétendre à l’exhaustivité. Cette démarche vise avant tout à fournir au lecteur des repères 

concrets et à étayer notre réflexion, tout en reconnaissant les limites inhérentes à notre approche. 

 

Dans cette partie, nous nous concentrons sur tout ce qui relève de l’au-delà du segmental, 

la prosodie. « Le rôle linguistique de l’intonation et plus largement de toute la prosodie 



108 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

(accentuation, pauses, mélodie), est primordiale dans les processus de perception » (İlhami 

Sigirci, 2004 : 182). Il faut préciser que l’étude de ce type de discours ne peut être réalisé en 

niant le rôle du suprasegmental. Dans ce sens, İlhami note que « dans la parole continue, que 

ce soit sur le plan de la production ou de la perception, les différents phénomènes segmentaux 

et prosodiques sont intimement liés »(5). 

 

5.3.1. Énoncés à débit rapide : 

 

• [fih l-ãpræ̃ṭ dižiṭal fih l-fays ʔay di lekrɑ̃ dyal-u ṭaktil ṛezolisyɔ̃ ful ʔeč di klavyi ṛetṛo ʔekleṛe] 

 فيه لومبرانت ديجيطال فيه الفيس أي دي ليكرون ديالو طاكتيل ريزوليسيون ديالو فول اش دي كلافيي ريطرو ايكليري 
Il contient les fonctionnalités de la reconnaissance par empreinte digitale, reconnaissance 

faciale, écran tactile, résolution full-hd, clavier rétroéclairé. 

L’exemple analysé, qui s’inscrit dans une dynamique récurrente au sein du corpus 

examiné, se distingue par une cadence d’élocution particulièrement soutenue. Ce trait 

prosodique, loin d’être anodin, revêt une importance notable dans la mesure où il s’inscrit au 

cœur des stratégies discursives mobilisées par les vendeurs en ligne. En effet, la rapidité du 

débit de parole apparaît comme un choix communicationnel délibéré, visant à optimiser la 

transmission d’informations dans un laps de temps restreint, ce qui s’avère particulièrement 

pertinent dans le contexte du commerce numérique, où l’attention des clients est constamment 

sollicitée et souvent éphémère. 

 

Justification du débit rapide 

Le choix d’un débit accéléré dans la communication orale des vendeurs en ligne s’explique 

avant tout par la nature même du contenu à transmettre, à savoir l’énumération des spécificités 

techniques du produit proposé à la vente. Ce mode d’énonciation, loin d’être anodin, répond à 

des impératifs stratégiques propres au contexte du commerce électronique et présente plusieurs 

avantages notables. 

 

La rapidité d’énonciation dans le discours commercial sert à mettre en valeur le produit en 

suggérant une abondance de caractéristiques positives, tout en créant une impression de 

dynamisme et de modernité. Ce débit rapide stimule également l’attention de l’auditeur, 

pouvant provoquer un effet de surprise ou d’urgence qui incite à une écoute plus active. Ainsi, 

cette technique joue un double rôle stratégique : elle valorise le produit en soulignant sa richesse 

fonctionnelle et maintient l’attention du client potentiel focalisée sur le message commercial. 

 

Cette approche reflète une adaptation du discours aux contraintes du format publicitaire, 

où l’efficacité de la communication est primordiale dans un temps souvent limité. 

 

5.3.2. Accentuation et pauses 

 
• [ʔaḥsan ʕaṛḍ f l-mǝġrib /// ʕǝmmǝr ši waḥǝd ʕṭak /// ʔi sæ̃k /// wityam ženeṛasyɔ̃ /// sǝṭṭaš f ṛ-

ṛam … b ʔalf-ayn /// u tǝsʕmya /// u tǝsʕud u tǝsʕin dǝrhǝm]  

 

Dans cet exemple, nous avons mis en évidence les segments accentués en les marquant en 

gras, afin d’illustrer de manière claire et visuelle les schémas d’accentuation employés par le 

locuteur. Ce procédé méthodologique facilite l’identification des temps forts du discours, c’est-

à-dire des moments où l’intonation, l’intensité ou la durée des sons sont modifiées pour attirer 

l’attention de l’auditeur sur certains éléments. En procédant ainsi, nous pouvons non seulement 

 
(5)  Ibid. 



109 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

observer la répartition des accents au sein de l’énoncé, mais aussi analyser leur fonction 

communicative. Cette approche analytique nous permet de dégager deux stratégies principales 

d’accentuation : 

 

Le locuteur structure son discours en mettant l’accent sur le segment initial de chaque 

énoncé. Pour faciliter la compréhension, nous avons délimité ces énoncés par des barres 

obliques. Cette technique d’accentuation sert à capter l’attention de l’auditeur, structurer 

clairement le message et renforcer l’impact de chaque nouvelle information. 

 

Une accentuation particulière est appliquée au prix du produit, visant à attirer l’attention 

des clients potentiels. Le vendeur met l’accent sur les premières syllabes des chiffres composant 

le prix (ʔa-, tǝs-). Cette stratégie a pour objectifs de mettre en valeur l’aspect financier de 

l’offre, faciliter la mémorisation du prix et créer un effet d’attraction auditive sur cet élément 

clé. 

 

Cette double approche d’accentuation reflète une stratégie de communication orale 

élaborée, adaptée au contexte commercial et visant à maximiser l’impact du message sur les 

auditeurs. 

 

En ce qui concerne les pauses, nous avons analysé le même exemple étudié dans 

l’accentuation puisqu’il est pertinent et très illustrant. Les pauses prosodiques dans cet énoncé(6) 

commercial, indiquées par des barres obliques (///), jouent un rôle essentiel dans la structuration 

et l’efficacité communicative du message. En effet, elles assurent la structuration du discours 

en marquant les différentes sections du message. Par exemple, après [ʔaẖsan ʕaṛḍ f l-mǝġrib 

///], la pause met en avant l’idée principale (la meilleure offre au Maroc) avant de passer aux 

détails. En outre, ces pauses sont utilisées pour souligner les éléments essentiels, comme le prix 

ou les caractéristiques du produit, comme dans : [b ʔalf-ayn /// u tǝsʕmya /// u tǝsʕud u tǝsʕin 

dǝrhǝm] qui met en relief le coût précis pour attirer l’attention. 

 

Bref, les pauses prosodiques observées dans ce discours ne relèvent pas du hasard : elles 

sont délibérément insérées à des moments précis afin d’optimiser la portée du message. Ces 

pauses jouent un rôle fondamental dans l’organisation du propos, puisqu’elles permettent de 

segmenter le discours, de mettre en valeur les informations essentielles et de guider l’attention 

de l’auditoire vers les points clés. En marquant des temps d’arrêt stratégiques, le locuteur 

facilite la compréhension et la mémorisation des arguments présentés, tout en rendant son 

discours plus rythmé et plus percutant. Cette gestion maîtrisée des silences contribue également 

à renforcer l’efficacité persuasive du message, car elle laisse à l’auditeur le temps d’assimiler 

les informations importantes et d’être davantage réceptif à l’argumentation. Ainsi, l’utilisation 

réfléchie des pauses prosodiques s’inscrit pleinement dans une stratégie de communication 

visant à capter, structurer et influencer l’auditoire de manière optimale. 

 

5.4. Quelques précisions sur l’usage des technolectes 

Le technolecte employé par les vendeurs en ligne spécialisés dans le matériel informatique 

désigne l’ensemble des usages lexicaux et discursifs propres à ce domaine d’activité. Selon la 

définition de Claude Hagège, reprise par plusieurs travaux sur le sujet(7), le technolecte ne se 

limite pas à un simple jargon ou à une terminologie spécialisée : il englobe à la fois le 

vocabulaire savant, les lexies complexes, les expressions idiomatiques et les structures 

 
(6)  Il est à noter que le discours n’a subi aucun montage et que les pauses sont naturelles. 

(7)  Exemple de Messaoudi Leila (2004) 



110 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

discursives caractéristiques du secteur. Il s’agit d’un « savoir-dire » qui permet de verbaliser, 

par tout procédé linguistique adéquat, le savoir et le savoir-faire technique liés à l’informatique, 

aussi bien à l’oral qu’à l’écrit. 

 

Exemples de technolectes communs entre tous les vendeurs de PC portables : 

 

[ʔi saṭ / sæ̃k] ي ساط سانك إ  I7, I5 

[ženeṛasyõ]  جينيراسيون Génération 

[ṛ-ṛam]  الرام RAM 

[disk dur]  ديسك دير Disque dur 

[pṛosesur]  بروسيسور Processeur 

[ʔekrɑ̃ / ṭaktil]  إيكرون طاكتيل Écran tactile 

 
 

6. Conclusion 

Cette étude sur les caractéristiques linguistiques du discours des vendeurs en ligne au 

Maroc nous plonge dans un univers fascinant où la dynamique linguistique joue un rôle central 

dans le contexte du commerce électronique. Elle met en lumière une coexistence complexe 

entre des éléments d’uniformisation linguistique et de préservation des traits caractéristiques 

des variétés régionales de l’arabe marocain. 

 

Le discours des vendeurs en ligne au Maroc reflète une réalité nuancée où les variations 

phonétiques, morphologiques, morphosyntaxiques et suprasegmentales sont cruciales. Au 

niveau phonétique, l’absence totale des interdentaux et des affriquées, ainsi que la 

prononciation du phonème /q/ comme une vélaire occlusive sourde [q], sont des caractéristiques 

distinctes qui donnent une identité unique à chaque région. Morphologiquement, l’utilisation 

quasi-systématique de la particule dyal pour l’annexion nominale est notable, avec des 

variations régionales observées dans les paradigmes nominaux. Ces variations ne sont pas 

seulement des particularités linguistiques, mais elles reflètent également la richesse culturelle 

du pays. 

 

Les vendeurs en ligne recourent à des procédés discursifs particulièrement performants 

pour attirer l’attention de leur clientèle et mettre en valeur leurs offres. Parmi ces procédés, on 

observe fréquemment l’utilisation d’un débit de parole soutenu ainsi que d’une accentuation 

ciblée de certains segments du discours. Le débit rapide permet de transmettre efficacement une 

grande quantité d’informations en peu de temps, ce qui correspond aux attentes d’un public 

habitué à la consommation rapide de contenus numériques (Boula de Mareüil & Adda-Decker  : 

2002). Cette dynamique crée également une impression de maîtrise et de professionnalisme, 

éléments essentiels dans la construction de la confiance avec le client. Ces stratégies discursives 

ne relèvent pas uniquement de techniques de vente : elles témoignent d’une véritable 

compétence communicationnelle, adaptée à la diversité culturelle et linguistique du marché. 

 

La présence d’un technolecte spécifique chez les vendeurs de matériel informatique, avec 

des termes comme [ʔi saṭ/sæ̃k], [ženeṛasyɔ̃] ou [ṛ-ram], reflète l’adaptation du langage aux 

besoins du commerce numérique. Les vendeurs gèrent les différences linguistiques et 

culturelles en adoptant des stratégies discursives qui équilibrent l’efficacité communicative 

avec l’authenticité culturelle et linguistique. Cela montre comment la technologie peut être un 

vecteur de créativité linguistique tout en respectant les particularités régionales. 

 



111 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

Cette étude souligne l’importance de considérer le contexte sociolinguistique du Maroc, 

où plusieurs langues et dialectes coexistent. La diversité linguistique est à la fois un défi et une 

opportunité pour les vendeurs en ligne, qui doivent naviguer entre uniformisation et 

préservation des traits régionaux pour atteindre un large public. En somme, cette recherche offre 

une vision complète de la complexité linguistique du discours commercial en ligne au Maroc, 

mettant en évidence les stratégies linguistiques et culturelles utilisées par les vendeurs pour 

réussir dans un environnement numérique multiculturel en constante évolution. 

 

En somme, cette recherche met en évidence que la communication des vendeurs en ligne 

marocains oscille entre deux pôles : d’une part, une tendance à l’homogénéisation du langage, 

dictée par les impératifs du commerce digital et la nécessité de s’adresser à un public large ; 

d’autre part, la persistance et l’utilisation stratégique des dialectes régionaux. Bien que la 

standardisation linguistique s’impose comme norme dominante pour garantir l’efficacité et la 

clarté des échanges sur les plateformes numériques, de nombreux vendeurs continuent 

d’intégrer des variantes dialectales dans leur discours. Ce choix leur permet non seulement 

d’affirmer leur authenticité et de se démarquer de la concurrence, mais aussi de maintenir un 

lien fort avec leur identité culturelle et leurs origines locales. 

 

Cette coexistence entre uniformisation et diversité linguistique illustre la complexité et la 

richesse du paysage sociolinguistique marocain. Elle rappelle combien il est essentiel, dans 

toute étude du discours commercial en ligne, de prendre en compte ces dynamiques multiples 

qui façonnent à la fois la forme et le fond de la communication professionnelle au Maroc. 

 

Annexe I 

 

6.1. Maiza store 

[lǝxxǝṣt likum žamiʕ l-ʔišarat dyal l-ʕuṭor lli ṭǝlʕu likum ʕla qḅǝl l-ʕid ʕṭeni had l-pak b 

had l-xǝmsa d l-ʕuṭor w b had taman l-li huwa mya w tǝsʕud w ʕǝšrin w ʕǝšra b myatayǝn 

dǝrhǝm nǝtḥǝddak nta wǝlla nti tžib liyya had l-ʕard w sǝwwlu z-zubanaʔ l-li faytin waxdin m 

ʕǝddna wǝllah l-mustaʕan] 

عطيني هاد الباك بهاد الخمسة د العطور وبهاد التمن    ع الإشارات ديال العطور اللي طلعو ليكوم على قبل العيديلخصت ليكوم جم
داك نتا ولا نتي تجيب ليّا هاد العرض وسولو الزبناء اللي فايتي واخدين معدنا،  حنت اللي هو مية وتسعود وعشرين وعشرة بمياتي درهم

 . والله المستعان
Je vous ai résumé toutes les publicités des parfums qui vous sont apparues concernant l’Aïd (la 

Fête de cessation du jeûne). Donnez-moi ce pack avec ces cinq parfums et à ce prix qui est de 

cent vingt-neuf dirhams et dix pour deux cents dirhams. Je te défie, toi ou toi (masculin ou 

féminin), de me trouver cette offre. Demandez aux clients qui ont déjà acheté de chez nous. Et 

Dieu est celui qui aide. 

 

6.2. Bismail Shop 

[Bismaʕil li  l-ʔaḥdiya ṭ-ṭebiyya wǝffrat lik ḥidaʔ ṭebbi muriḥ ka-ytwǝffǝr ʕla ʕǝšra dyal 

nuqaṭ dyal tadlik ka-txallik tḥǝss b masaž dyal r-rǝžlin b ʕǝšra d l-ʔaṣabiʕ wǝnta ka-tmǝšša s-

sumila ṣḥiḥa ma ka-tzallaqš u ma ka-tharrǝšš u b-ṭabiʕt l-ḥal žǝld ʔaṣli mya f l-mya u ma ka-

ydǝxxǝlš l-ma l-ḥidaʔ xfif bǝzzaf baš yxǝllik mǝrtaḥ n-nhar kamǝl dǝwwǝz ṭalabiyya dyalǝk 

daba w ma txǝllǝss ta twǝṣlǝk] 

( للأحدية الطبية وفرت ليك حداء طبي مريح كي يتوفر على عشر نقاط ديال التدليك كتخليك تحس بمساج  إسم المتجر بسماعيل )
ديال الرجلي بعشرا د الأصابع وأنت كتمشا السوميلا صحية ما كتزلاقش وما كتهرشش وبطبيعة الحال جلد أصلي ميا في الميا وما  

 .مل.دوز الطلبية ديالك دابا وما تخلص تا توصلككيدخلش الماء خفيف بزاف باش يخليك مرتاح النهار كا
Bismail (Nom de la boutique sur Facebook) pour les chaussures médicales vous a fourni une 

paire de chaussures médicale confortable, contenant dix point de massage pour vos pieds, vous 



112 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

offrant un massage en marchant. Une robuste semelle qui ne ni glisse ni se casse, et bien sûr un 

cuir authentique cent pour cent, imperméable et trop léger pour que vous soyez à votre aise 

toute durant la journée. Passez votre commande maintenant et ne payez que lorsque vous serez 

servi. 

 

6.3. Mr Détecteur 

[ʕǝndǝk l-budže ma bin ṛǝbʕ-alaf ta l-sǝbʕ-alaf w xǝms-mya dǝrhǝm u bġiti žihaz l-li ta-

ynasbǝk u ykun fǝʕʕal mǝrḥba ʕǝndi lik l-ḥall hada huwwa l-ḥall væ̃kwiš xǝms-mya w ṛǝbʕin 

pro pak mǝn šarikat miniḷab tǝlt snin dyal ḍ-ḍaman u ma-tǝnsawš ḥna huma ʔakbaṛ muwǝzziʕin 

dyal had l-ʔažhiza f l-mǝġrib kamǝl ttaṣlu bina ʕla r-raqm l-li ta yban ʕǝl vidyu l ṭṭalab u l ḥažz 

dyal l žihaz] 

درهم وبغيتي جهاز اللي تايناسبك ويكون فعال عندي ليك الحل. هدا هو    سبعالاف وخمسمياو عندك البيدجي ما بي ربعالاف  
برو باك من شركة مينيلاب تلت سني ديال الضمان وما تنساوش حنا هوما أكبر موزعي ديال هاد    وربعي الحل لفانكويش خمسميا

 . الأجهزة فالمغرب كامل تاصلو بينا على الرقم اللي تايبان عل فيديو للطلب والحجز ديال الجهاز
Vous avez un budget entre quatre mille et sept mille cinqcent dirhams et vous cherchez un 

appareil (détecteur de métaux) qui vous convient et qui soit efficace. Vous êtes le bienvenu. 

J’ai ce que vous cherchez. Voici la solution : Vanquish 540 Pro Pack de la société Minelab. 

Trois ans de garantie. Et n’oubliez pas que nous sommes les plus grands distributeurs de cette 

marque dans tout le Maroc. Appelez-nous sur le numéro figurant dans cette vidéo pour la 

demande et la réservation de votre appareil. 

 

6.4. Mr Détecteur 

[salamu ʕalikum wa ṛaḥmatu ḷḷah mʕakum ʔamin mǝn šarikat musju deṭekṭur faṛʕ mǝrrakǝš 

li bayʕ ʔažhizat kašf l maʕadin gaʕ li mark ḥaliyyan mǝtwǝffṛin swa l miniḷab gaṛeṭ nokṭa l 

ʔikspi l kwesṭ le deṭekṭur d sekuriṭe ta huma mǝtwǝffṛin lezakseswaṛ le kaž du disk le disk le 

pin pwæṭǝr l-li xǝṣṣatu ši ḥaža yǝtwaṣṣǝl mʕana ʕǝll hatif wǝla ʕǝll watsapp]  

سلام عليكم ورحمة الله معاكم أمي من شركة موسيو دتكتور فرع مراكش لبيع أجهزة كشف المعادن كاع ليمارك حاليا متوفرين سوا  
المنيلاب كاريط نوكطة ليكسبي لكويست لديطكطور د سيكوريتي تاهوما متوفرين لزاكسيسوار لكاج دو ديسك لديسك ليبي بوينتر  

 .عنا عل الهاتف أو عل الواتساباللي خصاتو شي حاجة يتواصل م 
Salut à vous et que la miséricorde de Dieu soit avec vous. Amine de la société M. Détecteur, 

succursale de Marrakech, pour la vente d’appareils de détection des métaux. Tous les produits 

de la marque sont actuellement disponibles que ce soit Minelab, Garett, Nokta, Xp, Quest. 

Même les détecteurs de sécurité sont aussi disponibles. Les accessoires, les cages de disques, 

les disques et les pin pointers. Si vous voulez n’importe quel produit, n’hésitez pas à nous 

contacter sur notre numéro de téléphone ou sur Wathsapp. 

 

6.5. Dino 360 

[š-šǝnnaqa žǝbt lihum ma yǝbqaš l pṛomo l ʔawwal fi l-ʔalam xǝmsin dǝrhǝm ġanʕṭek ʔam 

ṭṛwa ʔi u nǝʕṭek likstrim f laplikasjɔ̃ l-li bġiti ma fihš l muslsalat u mafihš l ʔaflam fih ġi l 

qanawat ʕla ḥsab l kura w dakšši d-duwal dyal l ʕalam u ma mʕahš laktivasjɔ̃ xas tkun ʕǝndǝk 

nta laktivasjɔ̃ xǝmsin dǝrhǝm l ʕam wila bġi ti žuž b myad-dǝrhǝm u tḅǝrrǝʕ liyya mʕa rassǝk 

w l muddat sana…servur fih laktivasjɔ̃ illimiṭ] 

ليكستريم فلابليكاسيون اللي بغيتي    ونعطيك الشناقة جبت ليهم مايبقاش البرومو الأول فالعالم خمسي درهم غانعطيك أم طروا إي  
فاسيون  فيهش الأفلام غي القنوات على حساب الكورة وداكشي د الدول ديال العالم وما معاهش لاكتي   وما ما فيهش المسلسلات  

تكون عندك نتا لاكتيفاسيون خمسي درهم للعام ويلا بغيتي جوج بميادرهم تبرع ليا مع راسك ولمدة سنة... سيرفور فيه لاكتيفاسيون  
 . إيلليميط

Les intermédiaires, je vous ai apporté la première promotion dans le monde entier. Cinquante 

dirhams, je vous donnerai une ligne M3U et un code Xtream pour l’application qui vous 

convient. Ce service ne contient pas les séries et les films. Il ne contient que les chaines de 

télévision pour que vous suiviez vos matchs de football et les chaines des pays du monde. Vous 



113 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

devez avoir l’application activée puisqu’il l’activation ne fait pas partie de cette offre. Je 

rappelle que c’est cinquante dirham l’an et si vous en voulez deux c’est à cent dirhams. 

Réjouissez-vous pendant un an entier… le serveur contient une activation illimitée de 

l’application.  

 

7. Annexe II 

Tableau des caractères spéciaux adoptés dans ce travail 

VOYELLES 

Symbole Description Équivalent en API Observations 

ә Voyelle centrale 

arrondie, mi-fermée 

ә Schwa 

a Voyelle centrale, 

mi-basse / mi-

ouverte, écartée, 

orale 

a Voyelle pleine  

i Voyelle antérieure, 

haute / fermée, 

écartée, orale 

i Voyelle pleine 

u Voyelle 

postérieure, haute / 

fermée, arrondie, 

orale 

u Voyelle pleine 

Système de 

transcription utilisé 

Équivalent en API Propriétés articulatoires 

y J Palatale (semi-consonne). 

w W Labiale 

Système de 

transcription utilisé 

API Propriétés articulatoires 

b B Bilabiale, occlusive, sonore. Elle peut être 

emphatisée. 

d D Occlusive apico-alvéolaire sonore. 

ḏ Ð Constrictive apico-dentale sonore. 

f F Constrictive labio-dentale sourde. 

h H Constrictive laryngale. 

ḥ H Constrictive pharyngale sourde. 

k K Post-palatale, occlusive, sourde. 

l L Alvéolaire, liquide, orale. 



114 MOHAMED LOTFI 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

m M Bilabiale, liquide, nasale. 

n N Dentale, liquide, nasale. 

q Q Uvulaire, occlusive sourde. 

r R Alvéolaire, liquide, orale. 

s S Alvéolaire, fricative, sourde. 

ṣ sˁ Constrictive alvéolaire sourde pharyngalisée. 

ḍ dˁ  Occlusive apico-alvéolaire sonore 

pharyngalisée. 

š ʃ Pré-palatale, fricative, sourde. 

č tʃ Affriquée palato-alvéolaire sourde 

ġ ɣ Vélaire, fricative, sonore. 

t t Occlusive post-alvéolaire sourde. 

x χ Constrictive uvulaire sourde. 

z z Constrictive alvéolaire sonore. 

ž ʒ Constrictive palato-alvéolaire sonore. 

ǧ dʒ Affriquée palato-alvéolaire voisée. 

ʕ ʕ Constrictive, pharyngale, sonore. 

ʔ ʔ Laryngale, occlusive. 

g G Post-palatale, occlusive, sonore. 

 

  



115 LA VARIATION LINGUISTIQUE DANS LE DISCOURS DU E-COMMERCE AU MAROC 

 

AAM 32 (2025) 97-115 

8. Bibliographie 

BENHALLAM, Mohammed (2011): «Aspects of Moroccan Arabic syllable structure», In M. 

Ettobi & R. Kailani (Eds.), Language, Literature and Culture in a Multicultural Society, 

Rabat: Faculty of Letters and Human Sciences, pp. 1-16. 

BENTAHILA, Abdelâli (1983): Language Attitudes among Arabic-French Bilinguals in 

Morocco. Clevedon, Avon, England: Multilingual Matters. 

BOUKOUS, Ahmed (2021) : « Langues, utopies et idéologies : le cas du Maroc », Circula, (13-

14), pp. 119–134. https://doi.org/10.17118/11143/19255  

BOUKOUS, Ahmed (2012) : Revitalisation de la langue amazighe : défis, enjeux et stratégies, 

Rabat, IRCAM.  

BOULA DE MAREÜIL, Philippe & ADDA-DECKER, Martine (2002): «Studying pronunciation 

variants in French by using alignment techniques», In Proceedings of the Seventh 

International Conference on Spoken Language Processing (ICSLP 2002), Denver, 

Colorado, pp. 2273-2276. 

CAUBET, Dominique (2017): «Morocco: An Informal Passage to Literacy in Darija (Moroccan 

Arabic», In J. Høigilt & G. Mejdell (Eds.), The Politics of Written Language in the Arab 

World: Writing Change, Brill, pp. 116-141. 

EL AISSATI, Abderrahman (2002): «Language Contact and Language Conflict in Arabic: 

Variations on Sociolinguistic Themes», In S. Mufwene, E. Brenzinger (Eds.), Language 

Death and Endangerment. Oxford University Press, pp. 5-33. 

EL KIRAT EL ALLAME, Yamina (2020) : « Langue amazighe au Maroc : enjeux, défis et 

perspectives », Revue marocaine des sciences sociales, 10, pp. 45-62. 

GADET, FRANÇOISE (2007): La variation sociale en français, Paris, Éditions Ophrys. 

HEATH, Jeffrey (2002): Jewish and Muslim Dialects of Moroccan Arabic, London, Routledge. 

MESSAOUDI, Leila (2019) : « Quels concepts pour aborder le terrain urbain maghrébin ? », dans 

Leila Messaoudi, Ali Reguigui, Julie Boissonneault, Hafida El Amrani et Hanane 

Bendahmane (dir.), Langue et territoire. Regards croisés = Al-lughah wa al-majāl. Ruˀà 

mutaqāṭiˁa, Sudbury, Ontario, Collections : Human Sciences Monograph Series 24, pp. 

59-78. 

MESSAOUDI, Leila (2004), « Les technolectes au Maroc. Fonctionnement et tendances 

d’évolution », dans Trames de langues : usages et métissages au Maghreb, Paris, 

Maisonneuve-Larose, 455-468. 

PAVEAU MARIE-ANNE (2017) : L’analyse du discours numérique. Dictionnaire des formes et 

des pratiques, Paris, Hermann Éditeurs, 396 p. 

SIGIRCI, İlhami (2004) : « Les éléments suprasegmentaux en français “standard” : Aspect 

didactico-fonctionnel », Hasan Ali Yücel Eğitim Fakültesi Dergisi ( Revue de la Faculté 

d’éducation Hasan Ali Yücel ), n°1, pp. 181-193. 

ZIAMARI, Karima & DE RUITER Jan-J. (2015) : « Les langues au Maroc : réalités, changements 

et évolutions linguistiques », dans Baudouin Dupret, Zakaria Rhani, Assia Boutaleb et Jean 

Noël Ferrié (dir.), Le Maroc au présent : D’une époque à l’autre, une société en mutation, 

Casablanca, Centre Jacques-Berque, pp. 441-462. 

ZOUHIR, Abderrahman (2013): «The Spread of English in Morocco», World Englishes, 32(3), 

378-394. 

https://doi.org/10.17118/11143/19255




AAM 32 (2025) 117-138 

 

 

 

 

 

L’ARABE MAROCAIN CONNECTÉ : FUSION DES LANGUES A L’ÈRE DES 

RESEAUX SOCIAUX 

 

EL ARABE MARROQUÍ CONECTADO: FUSIÓN DE LENGUAS EN LA ERA DE 

LAS REDES SOCIALES 

 

CONNECTED MOROCCAN ARABIC: LANGUAGE FUSION IN THE ERA OF 

SOCIAL MEDIA 

 

: اندماج اللغات في عصر وسائل التواصل الاجتماعي ةالدارجة المغربية المتصل   
 

Rajae El-Khomssi 

 Université Sidi Mohamed Ben Abdellah, Fez 
 
 

Recibido: 19/05/2025  Aceptado: 13/11/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 117-138 

 

 
Résumé : Les pratiques linguistiques en arabe marocain sur les réseaux sociaux sont le reflet d’une dynamique 

linguistique résultant du contact de l’arabe marocain avec d’autres langues. Cela crée un espace linguistique riche 

où les influenceurs et les youtubeurs marocains adaptent leur langage pour atteindre un public diversifié. L’une 

des caractéristiques les plus saillantes de la communication sur les réseaux sociaux est son hybridité linguistique. 

Les créateurs de contenu intègrent fréquemment dans leurs vidéos et messages des éléments linguistiques 

empruntés au français et d’autres langues pour répondre à la nécessité de s’adapter à un environnement numérique 

globalisé. À partir d’une perspective sociolinguistique, le présent travail vise à examiner comment les influenceurs 

marocains intègrent différentes langues dans leur contenu sur les réseaux sociaux, reflétant ainsi le paysage 

linguistique complexe du Maroc. La recherche s’appuie sur un corpus numérique construit à partir de cinq pages 

d’influenceurs marocains populaires. Ce type de discours présente certaines spécificités, il est à la fois multimodal, 

instable et évolutif. Et pour résoudre ce problème, nous avons fait appel à la notion du « corpus idionumérique » 

en adoptant une approche arborescente à quatre niveaux. Concernant l’analyse de ces pratiques langagières, l’étude 

mobilise le concept de l’alternance codique selon les typologies de Gumperz et Poplack. L’observation révèle que 

les énoncés des influenceurs sont construits à partir d’un mélange linguistique complexe. L’arabe marocain 

prédomine, permettant de maintenir une connexion avec l’audience locale. Le français est également très fréquent, 

étant maitrisé dans les milieux éducatifs et professionnels. L’anglais et l’espagnol sont adoptés par certains 

influenceurs selon leur thématique et leur public cible. Ces pratiques reflètent la richesse linguistique du Maroc et 

illustrent comment les influenceurs adaptent leur communication pour toucher différentes audiences. 

Mots clés : arabe marocain, contact des langues, pratiques linguistiques, influenceurs, environnement numérique. 

 

Resumen: Las prácticas lingüísticas en árabe marroquí en las redes sociales reflejan una dinámica lingüística 

resultante del contacto del árabe marroquí con otras lenguas. Esto crea un espacio lingüístico rico donde los 

influencers y youtubers marroquíes adaptan su lenguaje para llegar a un público diverso. Una de las características 

más destacadas de la comunicación en redes sociales es su hibridez lingüística. Los creadores de contenido integran 

frecuentemente en sus videos y mensajes elementos lingüísticos tomados del francés y otras lenguas para responder 

a la necesidad de adaptarse a un entorno digital globalizado. Este trabajo se inscribe en el marco de la 

 
 Email: rajae1507@hotmail.com  ORCID: https://orcid.org/0009-0003-5401-5240  

mailto:rajae1507@hotmail.com
https://orcid.org/0009-0003-5401-5240


118 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

sociolingüística y tiene como objetivo examinar cómo los influencers marroquíes integran diferentes lenguas en 

su contenido en redes sociales, reflejando así el complejo panorama lingüístico de Marruecos. La investigación se 

basa en un corpus digital construido a partir de tres páginas de influencers marroquíes populares. Este tipo de 

discurso presenta ciertas especificidades, ya que es multimodal, inestable y evolutivo. Para abordar este fenómeno, 

hemos recurrido a la noción de «corpus idionumérico», adoptando un enfoque ramificado de cuatro niveles. En 

cuanto al análisis de estas prácticas lingüísticas, el estudio emplea el concepto de alternancia de códigos según las 

tipologías de Gumperz y Poplack. La observación revela que los enunciados de los influencers están construidos 

a partir de una mezcla lingüística compleja. El árabe marroquí predomina, lo que permite mantener una conexión 

con la audiencia local. El francés también es muy frecuente, ya que es ampliamente dominado en los ámbitos 

educativos y profesionales. El inglés y el español son adoptados por algunos influencers según su temática y su 

público objetivo. Estas prácticas reflejan la riqueza lingüística de Marruecos e ilustran cómo los influencers 

adaptan su comunicación para llegar a diferentes audiencias. 

Palabras clave: árabe marroquí, contacto de lenguas, prácticas lingüísticas, influencers, entorno digital. 

 

Abstract: Linguistic practices in Moroccan Arabic on social networks reflect a linguistic dynamic resulting from 

the contact of Moroccan Arabic with other languages. This creates a rich linguistic space where Moroccan 

influencers and YouTubers adapt their language to reach a diverse audience. One of the most salient features of 

communication on social networks is its linguistic hybridity. Content creators frequently incorporate linguistic 

elements borrowed from French and other languages into their videos and messages to meet the need to adapt to a 

globalized digital environment. This work, within the framework of sociolinguistics, aims to examine how 

Moroccan influencers integrate different languages into their social media content, thus reflecting Morocco’s 

complex linguistic landscape. The research is based on a digital corpus built from three popular Moroccan 

influencers pages. This type of discourse presents certain specificities; it is simultaneously multimodal, unstable, 

and evolving. To address this issue, we have employed the notion of “idionumeric corpus” by adopting a four-

level tree approach. Regarding the analysis of these language practices, the study mobilizes the concept of code-

switching according to the typologies of Gumperz and Poplack. Observation reveals that influencers utterances 

are constructed from a complex linguistic mix. Moroccan Arabic predominates, allowing for maintaining a 

connection with the local audience. French is also very frequent, being mastered in educational and professional 

environments. English and Spanish are adopted by some influencers according to their theme and target audience. 

These practices reflect Morocco’s linguistic richness and illustrate how influencers adapt their communication to 

reach different audiences. 

Keywords : Moroccan Arabic, language contact, linguistic practices, influencers, digital environment. 

 

الدارجة  :  الملخص  التواصل الاجتماعي دينامية لغوية ناتجة عن احتكاك  تعكس الممارسات اللغوية بالدارجة المغربية على وسائل 
المغربية بلغات أخرى، مما يخلق فضاءً لغويًً غنيًا حيث يقوم المؤثرون واليوتيوبرز المغاربة بتكييف لغتهم للوصول إلى جمهور متنوع.  

لتواصل على وسائل التواصل الاجتماعي هي طابعه اللغوي الهجين. يدمج منشئو المحتوى في مقاطع  إحدى السمات البارزة في ا
 .الفيديو والرسائل التي ينشرونها عناصر لغوية مستعارة من الفرنسية ولغات أخرى، استجابةً للحاجة إلى التأقلم مع بيئة رقمية معولمة

يندرج هذا البحث ضمن علم الاجتماع اللغوي، ويهدف إلى دراسة كيفية دمج المؤثرين المغاربة للغات مختلفة في محتواهم على وسائل  
التواصل الاجتماعي، مما يعكس المشهد اللغوي المعقد في المغرب. تعتمد الدراسة على مدونة رقمية تم إنشاؤها انطلاقاً من ثلاث  

ة مشهورين. يتميز هذا النوع من الخطاب ببعض الخصائص، حيث إنه متعدد الوسائط، غير مستقر، وقابل  صفحات لمؤثرين مغارب
 .واعتمدنا منهجًا متشعبًا من أربعة مستويًت   «المدونة الأيديونوميرية »للتطور المستمر. ولمعالجة هذه الظاهرة، استعنا بمفهوم 

فيما يتعلق بتحليل هذه الممارسات اللغوية، تستند الدراسة إلى مفهوم التناوب اللغوي وفقًا لتصنيفات جومبرز وبوبلاك. وتكشف  
الملاحظات أن خطابات المؤثرين تتشكل من مزيج لغوي معقد، حيث تسود الدارجة المغربية، مما يسمح بالحفاظ على الارتباط  

ة الفرنسية شائعة جدًا، نظراً لاستخدامها الواسع في الأوساط التعليمية والمهنية. وتتم الاستعانة بالإنجليزية  بالجمهور المحلي. كما أن اللغ 
والإسبانية من قبل بعض المؤثرين وفقًا لموضوعاتهم والجمهور المستهدف. تعكس هذه الممارسات الغنى اللغوي في المغرب وتوضح  

 .صول إلى جماهير مختلفةكيف يقوم المؤثرون بتكييف تواصلهم للو 
 .الدارجة المغربية، احتكاك اللغات، الممارسات اللغوية، المؤثرون، البيئة الرقمية :الكلمات المفتاحية 

 

 

1. Introduction 

Le Maroc présente un paysage linguistique particulièrement riche et complexe, où 

coexistent plusieurs langues aux statuts et fonctions diverses. L’arabe classique et l’amazighe 



119 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

sont reconnues comme langues officielles, tandis que l’arabe marocain constitue la principale 

langue véhiculaire utilisée dans la communication quotidienne.  À ce paysage linguistique 

s’ajoutent des langues étrangères, notamment le français, qui conserve une place prépondérante 

en raison de l’héritage colonial et de son rôle dans les échanges socio-économiques, mais 

également l’anglais, dont la présence s’accentue avec la mondialisation, et l’espagnol, 

particulièrement présent dans le nord du pays. Bien que ce multilinguisme au Maroc ait donné 

lieu à de nombreuses recherches, l’originalité de ce travail réside dans l’exploitation d’un 

corpus numérique. 

 

Parallèlement, nous assistons depuis une décennie à une transformation majeure des 

pratiques communicatives avec l’avènement des réseaux sociaux qui ont profondément modifié 

les modes d’interaction. Ces plateformes numériques sont devenues des espaces privilégiés 

d’expression où émergent de nouveaux acteurs. Les influenceurs marocains, dont le nombre a 

atteint 20 000 en 2024, représentant une croissance de 40% par rapport à 2022(1), jouent 

désormais un rôle très important dans la diffusion de contenus et, par conséquent, dans 

l’évolution des pratiques langagières. 

 

Il apparaît, à l’issue de l’observation préliminaire des vidéos et des stories diffusées sur les 

réseaux sociaux, que la spécificité des communications réside probablement dans leur caractère 

hybride. Ce contexte favorise le recours à l’alternance codique ou code-switching. Ce dernier 

se définit comme l’utilisation délibérée et alternée de plusieurs langues ou variétés linguistiques 

au sein d’un même discours. 

 

Notre étude se propose d’examiner spécifiquement ce que nous qualifions d’arabe 

marocain connecté, une forme d’hybridation linguistique caractérisée par l’interaction 

constante entre l’arabe marocain, langue véhiculaire, et d’autres langues présentes sur le 

territoire marocain (arabe classique, amazighe, français, anglais et espagnol) dans le contexte 

particulier des réseaux sociaux où les échanges sont rapides et informels. 

 

De ce fait, notre recherche pose la problématique suivante : comment les influenceurs 

marocains mobilisent-ils les ressources linguistiques disponibles dans leur environnement 

plurilingue pour communiquer dans l’espace numérique des réseaux sociaux, et dans quelle 

mesure l’arabe marocain garde sa place comme langue matrice au sein de ces pratiques 

hybrides? 

 

Pour répondre à cette question, nous formulons deux hypothèses principales : 

 

• L’arabe marocain maintient sa position de langue matrice dans les productions numériques 

des influenceurs marocains, servant de support linguistique principal même dans des 

contextes multilingues. 

• L’alternance codique pratiquée sur les réseaux sociaux favorise une meilleure transmission 

du message, tout en affirmant une identité multiculturelle. 

 

Pour mener à bien cette recherche, nous avons constitué un corpus idionumérique composé 

d’énoncés provenant des productions langagières spontanées d’influenceurs marocains sur 

diverses plateformes. Cette méthodologie permet d’observer les manifestations du code-

 
(1)  https://seomaniak.ma/tendances-du-marketing-dinfluence-au-maroc-en-2025/ consulté le 11 août 2025. 

https://seomaniak.ma/tendances-du-marketing-dinfluence-au-maroc-en-2025/


120 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

switching dans un contexte numérique, sans les contraintes de situations d’énonciation 

artificielles.  

 

L’objectif principal de cette étude est double : d’une part, l’analyse du phénomène de code-

switching dans les productions linguistiques des influenceurs marocains sur les réseaux sociaux 

et, d’autre part, examiner les particularités de ce corpus idionumérique pour comprendre les 

mécanismes et les fonctions de cette fusion linguistique dans le discours numérique. 

 

 

2. Cadre théorique et aspects méthodologiques 

 

2.1. Cadre théorique 

Cette étude s’inscrit dans un cadre théorique articulant les apports de la sociolinguistique 

et les théories du contact des langues. L’alternance codique, définie comme l’usage délibéré et 

alterné de plusieurs langues ou variétés linguistiques au sein d’une même interaction verbale, 

constitue le phénomène central de l’analyse. L’approche structurale développée par Poplack 

(1980) propose une typologie fondée sur des critères morphosyntaxiques et distingue trois types 

d’alternances à savoir : L’alternance intra-phrastique correspond à l’insertion de segments d’une 

autre langue à l’intérieur d’une même phrase sans enfreindre les règles grammaticales des 

langues en présence, traduisant une compétence bilingue avancée. L’alternance inter-phrastique 

intervient entre phrases ou propositions complètes, facilitant le passage d’un code à un autre. 

Enfin, l’alternance extra-phrastique se limite à l’insertion d’expressions figées ou 

d’interjections dans une autre langue et ne requiert qu’une compétence minimale. 

 

D’un point de vue fonctionnel, John Gumperz (1989) oriente l’analyse vers les motivations 

interactionnelles et pragmatiques, en distinguant l’alternance situationnelle, liée au contexte 

externe tel que l’interlocuteur ou le cadre, et l’alternance conversationnelle, qui se manifeste 

dans une même interaction sans changement de contexte et répond à des fonctions discursives 

précises. Parmi ces fonctions, on trouve le discours rapporté, la réitération qui clarifie ou insiste 

sur une information, l’expression émotionnelle, la modalisation traduisant la prise de position 

du locuteur, ainsi que la désignation d’un interlocuteur spécifique, et la personnalisation versus 

objectivation du message. 

 

C’est ainsi que cette étude mobilise une approche théorique intégrative combinant les 

typologies structurelles de Poplack et les analyses fonctionnelles de Gumperz, afin 

d’appréhender l’alternance codique dans un cadre numérique. 

 

 

2.2. Méthodologie du travail 

Cette étude s’appuie sur la constitution et l’analyse d’un corpus numérique focalisé sur le 

phénomène d’alternance codique observé dans les contenus audiovisuels produits par cinq 

influenceurs marocains sur Instagram (Amine Ouizid(2), Sofia Belkamel(3), Younes Chraibi(4), 

Ibrahim Jaidi(5), Yassine Amor(6)). 

 

 
(2)  https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Famine_hls%2F&source=omni_redirect 

https://www.facebook.com/sofiaminehls/reels/ 
(3)  https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fsofiab_hls%2F&source=omni_redirect 
(4)  https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fdrchraibi.main.ds.la.main%2F&source=omni_redirect 
(5)  https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fibrahimjaiditalks%2F&source=omni_redirect 
(6)  https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fmambahfit%2F&source=omni_redirect 

https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Famine_hls%2F&source=omni_redirect
https://www.facebook.com/sofiaminehls/reels/
https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fsofiab_hls%2F&source=omni_redirect
https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fdrchraibi.main.ds.la.main%2F&source=omni_redirect
https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fibrahimjaiditalks%2F&source=omni_redirect
https://www.instagram.com/accounts/login/?next=%2Fmambahfit%2F&source=omni_redirect


121 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

La méthodologie adoptée répond aux défis spécifiques posés par la nature instable des 

données numériques. La première phase de collecte a consisté en un visionnage exploratoire de 

différentes vidéos et stories dans lesquelles le phénomène de l’alternance codique était présent. 

Cette exploration préliminaire nous a permis d’identifier et de sélectionner les contenus jugés 

pertinents pour notre étude spécifique, constituant ainsi la base de notre corpus de recherche 

autrement dit le lieu de corpus.  

 

Il faut souligner qu’un corpus numérique se caractérise fondamentalement par son 

instabilité. Les contenus en ligne ou numériques peuvent être modifiés, supprimés ou déplacés 

à tout moment par leurs auteurs, ce qui pose un défi majeur pour l’archivage et la 

reproductibilité des recherches. Cette instabilité est particulièrement marquée dans le cas des 

stories Instagram, qui constituent par nature un contenu éphémère et effaçable. Pour résoudre 

les défis méthodologiques posés par cette instabilité, nous nous appuyons sur les 

recommandations de Bommier-Pincemin (1999) qui souligne la nécessité de mettre en œuvre 

des extractions et des spécifications rigoureuses concernant le corpus. Dans cette perspective, 

nous adoptons la représentation arborescente proposée par Émerit (2016), qui offre une 

modélisation permettant d’effectuer plusieurs niveaux d’extractions successives pour remonter 

à l’environnement numérique d’origine.  

 

Le premier niveau correspond au lieu de corpus, soit les données consultables uniquement 

en ligne(7), caractérisées par leur instabilité et leur volume important, ce qui empêche une 

analyse linguistique directe. Ce niveau réunit toutes les vidéos et stories visionnées. Le second 

niveau, ou corpus numérique, est formé d’enregistrements vocaux et visuels sélectionnés. La 

transcription brute est ensuite réalisée à partir de ce corpus numérique pour produire une version 

textuelle. Enfin, la transcription focalisée, sous-corpus textuel transcrit et traduit, retient 

uniquement les éléments pertinents selon l’objectif de la recherche, permettant ainsi une analyse 

fine et ciblée. 

 

 

3. Contexte de la fusion des langues 

Le Maroc dispose d’une position géographique qui a fait de ce pays une palette 

multiculturelle et multilinguistique. La conquête des arabes à la fin du 7ème siècle et la 

colonisation française et espagnole(8) au début de la deuxième décennie du 20ème siècle « le 

traité de Protectorat, signé à Fès le 30 mars 1912, avait stipulé que le gouvernement français se 

concerterait avec le gouvernement espagnol au sujet des droits et intérêts que celui-ci tenait de 

sa situation géographique et de ses possessions sur les côtes marocaines » (Marchat 1971 : 81) 

sont des événements historiques qui ont contribué à dresser la situation linguistique au Maroc 

qui se distingue par la coexistence des langues nationales à savoir l’arabe et l’amazighe avec 

leurs diverses variétés ( le tarifit, le tachelhit et le tamazight) et des langues étrangères comme 

le français, l’anglais et l’espagnol. 

 

Chaque langue occupe une position déterminée dans la société. L’arabe est juridiquement 

la langue institutionnelle, l’arabe non standardisé constitue le dialecte de la majorité des 

Marocains, l’amazighe représente une langue vernaculaire dans quelques régions, devenue 

officielle depuis la nouvelle constitution de 2011. Le français a le statut de la première langue 

 
(7)  https://www.facebook.com/reel/343908208681515 

https://www.instagram.com/reel/C55swtINvxp/?igsh=dXh1MGQxY2E0cjdw 
(8)  Le 30 mars 1912, le Maroc se trouve sous un double protectorat. La France contrôle la plus grande partie 

du territoire et l’Espagne occupe le Nord et le territoire saharien 

https://www.facebook.com/reel/343908208681515
https://www.instagram.com/reel/C55swtINvxp/?igsh=dXh1MGQxY2E0cjdw


122 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

étrangère dans le Maroc et la deuxième langue de l’enseignement. L’espagnol et l’anglais 

occupent la position de la deuxième langue étrangère. 

 

 

3.1. Langues nationales 

 

L’arabe standard 

L’arabe standard est une langue de l’écrit. Sur le plan politique, c’est la langue des discours 

officiels. Elle est présente dans d’autres domaines notamment, l’enseignement, la presse et 

l’administration. À cela s’ajoute l’argument de la religion, c’est la langue du sacré, de la prière 

et de l’islam. 

 

Selon Aboulkacem (2005 : 241), l’arabe standard : « n’est la langue naturelle d’aucun 

marocain » dans la mesure où elle n’a pas de locuteurs natifs. Pourtant, son caractère scripturaire 

lui donne un pouvoir fondé sur « langues écrites versus langues orales ». (Miller 2011 : 60)  

 

De son côté Boukous résume les fonctions de l’arabe standard comme suit : 
 

« L’arabe standard remplit les fonctions de langue des institutions religieuses et publiques. C’est donc à la 

fois la langue du champ du sacré, représenté par l’enseignement religieux et les pratiques liturgiques, et celle 

du domaine séculier, car c’est aussi la langue dominante dans le champ politique ; en effet, l’arabe standard 

est employé dans les cérémonies officielles et les institutions politiques et administratives, en particulier lors 

des sessions parlementaires et dans les administrations publiques. » (Boukous, 2005, p. 83). 

 

 

L’arabe marocain 

L’arabe marocain s’est développé au fil des siècles sous l’influence de plusieurs contacts 

linguistiques. Il est considéré comme la langue maternelle des arabophones marocains (Benítez-

Fernandéz, de Ruiter et Tamer, 2010), il constitue la langue de la communication informelle. 

 

L’arabe marocain occupe une place prépondérante dans les pratiques langagières des 

marocains. Contrairement à l’arabe classique, qui est utilisé dans les documents officiels, 

l’éducation et les discours publics, l’arabe marocain est la langue véhiculaire qui sert de moyen 

de communication des locuteurs marocains. Il est utilisé dans toutes les interactions informelles, 

entre amis, dans la rue et sur les réseaux sociaux. 

 

A. Boukous l’a qualifiée de lingua franca : 
 

« Dans la mesure où les locuteurs s’en servent dans l’espace national comme de communication généralisée 

entre arabophones usant des parlers différents, entre arabophones et amazighophones et entre amazighophones 

utilisant des parlers éloignés » 

 

 

La langue amazighe 

Selon les dernières données révélées par le recensement général de l’habitat et de 

la population de 2014, 24,8% des Marocains parlent la langue amazighe, dont 14.2% le 

Tachelhit, 7,4% le Tamazight et 3,2% le Tarifit(9). 

 

 
(9)  Haut-Commissariat au Plan (HCP), Recensement Général de la Population et de l'Habitat 2024, Maroc. 



123 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

À partir de juillet 2011, l’amazighe bénéficie d’un nouveau statut comme langue co-

officielle après l’adoption de la nouvelle constitution marocaine dont le cinquième article 

signale : 

 
« L’arabe demeure la langue officielle de l’État. L’État œuvre à la protection et au développement de la 

langue arabe, ainsi qu’à la promotion de son utilisation. De même l’amazighe constitue une langue officielle 

de l’État, en tant que patrimoine commun de tous les Marocains sans exception. Une loi organique définit le 

processus de mise en œuvre du caractère officiel de cette langue, ainsi que les modalités de son intégration 

dans l’enseignement et aux domaines prioritaires de la vie publique, et ce afin de lui permettre de remplir sa 

fonction de langue officielle »(10). 

 

 

3.2. Langues étrangères 

 

Le français 

La langue française est présente au Maroc pendant le protectorat français (1912 -1956) 

comme la langue officielle des institutions coloniales (Orewiler 2024 : 13). Le français a 

dominé tout ce qui est économique, social et culturel à l’exception de domaine religieux et 

l’enseignement traditionnel. 

 

Après, plus d’un demi-siècle, le français garde sa position forte comme la première langue 

étrangère au Maroc. Dans le système éducatif, elle est enseignée à partir de la première année 

dans les écoles publiques et dès le préscolaire dans les écoles privées (Haidar 2024 : 78), et 

aussi à l’enseignement supérieurs dans les domaines scientifiques, économiques et techniques. 

 

L’espagnol 

Depuis l’indépendance du Maroc, la langue espagnole a perdu très vite sa vitalité face à la 

domination du français et à la montée de l’anglais. 

 

Aujourd’hui, cette langue est enseignée comme deuxième langue étrangère au choix, 

pareillement à l’anglais, dans le secondaire à partir de la troisième année du collège. Dans les 

facultés, elle est enseignée comme langue de spécialité dans le département des études 

espagnoles(11). 

 

L’anglais 

L’anglais connait une progression remarquable dans le paysage linguistique marocain. Les 

politiques éducatives récentes, la mondialisation et les aspirations de la jeunesse marocaine 

convergent vers un renforcement de la place de l’anglais dans un contexte de plurilinguisme 

marocain. 

 

En 2023, le ministre de l’Éducation nationale a annoncé la généralisation progressive de 

l’enseignement de l’anglais dès la première année du collège dans le service public ; mais dans 

les écoles privées, il est enseigné dès le cycle primaire(12). De son côté, le ministre de 

l’Enseignement supérieur a insisté sur la nécessité de maitriser la langue anglaise pour exceller 

dans la carrière professionnelle(13). 

 

 
(10)  Article 5 de la Constitution du Royaume du Maroc 2011. 
(11)  https://www.espagnolalamaison.com/espagnol-maroc/  
(12)   https://lematin.ma/express/2023/anglais-college-maroc-besoin-5000-enseignants-an/390691.html  
(13)  https://lematin.ma/journal/2014/enseignement-superieur_la-maitrise-de-l-anglais-desormais--obligatoire-

pour-les-futurs-enseignants/210865.html  

https://www.espagnolalamaison.com/espagnol-maroc/
https://lematin.ma/express/2023/anglais-college-maroc-besoin-5000-enseignants-an/390691.html
https://lematin.ma/journal/2014/enseignement-superieur_la-maitrise-de-l-anglais-desormais--obligatoire-pour-les-futurs-enseignants/210865.html
https://lematin.ma/journal/2014/enseignement-superieur_la-maitrise-de-l-anglais-desormais--obligatoire-pour-les-futurs-enseignants/210865.html


124 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

Cette situation de contact de langues a des empreintes sur les usages linguistiques des 

locuteurs sur les réseaux sociaux. Face à cette diversité, de nombreux phénomènes linguistiques 

apparaissent tels que l’emprunt, le calque, l’interférence et l’alternance codique. 

 

 

4. L’alternance codique 

Le dictionnaire des sciences du langage propose la définition suivante pour le contact des 

langues : « une situation dans laquelle, pour des raisons géographiques ou sociologiques, deux 

ou plusieurs langues sont parlées par un individu ou par une communauté ». (Franck Neveu 

2011 : 96) 

 

L’alternance codique, théorisée par John Gumperz, est un phénomène linguistique où des 

locuteurs bilingues ou multilingues utilisent plusieurs langues au sein d’une même interaction 

verbale pour des raisons interactionnelles, sociales ou pragmatiques. 

 

Gumperz définit l’alternance codique comme suit : 
 

« La juxtaposition à l’intérieur d’un même échange verbal de passage où le discours appartient à deux 

systèmes ou sous-systèmes grammaticaux différents le plus souvent l’alternance prend la forme de deux 

phrases qui se suivent. Comme lorsqu’un locuteur utilise une seconde langue soit pour réitérer son message 

soit pour répondre à l’affirmation de quelqu’un autre. » (Gumperz 1989 : 57) 

 

D’autres chercheurs ont proposé des définitions complémentaires ; Hamers et Blanc 

définissent l’alternance codique comme une « stratégie de communication utilisée par des 

locuteurs bilingues entre eux, cette stratégie consiste à faire alterner des unités de longueur 

variable de deux ou plusieurs codes à l’intérieur d’une même interaction verbale ». (Hamers et 

Blanc, 1983 : 445) 

 

Gumperz a développé une théorie qui distingue principalement deux types d’alternance 

codique. La première est dite situationnelle lorsque les locuteurs adaptent leurs choix 

linguistiques à des changements contextuels externes. La deuxième est conversationnelle, elle 

se produit au sein d’une même situation communicative sans modification des paramètres 

contextuels. 

 

A partir de ces deux types, Gumperz identifie six fonctions principales de l’alternance à 

savoir : 

 

− Les citations : c’est une fonction polyphonique qui permet l’intégration d’un discours 

rapporté dans sa langue d’origine. 

− La désignation d’un interlocuteur : cette fonction consiste à adresser un message spécifique 

à un participant en prenant la parole dans sa langue. 

− Les interjections : elles permettent l’insertion d’exclamation ou de marqueurs phatiques 

dans une langue différente du reste du discours. Le but de cette fonction est de montrer la 

réaction de l’interlocuteur. 

− La réitération : répétition d’un message dans une autre langue pour clarification. Cette 

fonction paraphrastique consiste à répéter, reformuler ou traduire un même message dans 

deux langues différentes pour l’expliquer ou le clarifier. D’après Gumperz : « Il est fréquent 

qu’un message exprimé d’abord dans un code soit répété dans un autre, soit littéralement, 

soit sous une forme quelque peu modifiée ». (Gumperz 1989 : 77) 

− La modalisation : le choix d’une autre langue sert à modaliser le message véhiculé. 



125 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

− La personnalisation vs objectivation : il indique la distanciation ou l’engagement 

émotionnel du locuteur par rapport à son message. 

 

 

4.1. La typologie de POPLACK 

Shana Poplack a développé une approche essentiellement structurelle proposant une 

typologie qui distingue trois principales formes d’alternance codique basée sur des critères 

syntaxiques. 

 

4.1.1. L’alternance codique intraphrastique 

L’alternance codique intraphrastique désigne le fait que « les structures syntaxiques 

appartenant à deux langues coexistent à l’intérieur d’une même phrase » (Moreau 1997 : 32). 

 

De cette définition, on peut déduire que ce type d’alternance se distingue par sa complexité 

syntaxique vue qu’elle exige du locuteur une connaissance approfondie des grammaires des 

deux langues. La particularité de l’alternance intraphrastique réside dans sa réalisation à 

l’intérieur même de la structure phrastique, ce qui la distingue de l’alternance interphrastique  

et de l’alternance extraphrastique. Ce type d’alternance peut se manifester à différents niveaux 

de la structure syntaxique : insertion d’un mot isolé, d’un syntagme ou même d’une proposition 

entière d’une langue dans la trame d’une autre langue. 

 

4.1.2. L’alternance codique inter-phrastique 

Dans ce type d’alternance, le changement de la langue s’effectue à la frontière de deux 

phrases distinctes. Ce type d’alternance se caractérise par le fait que le locuteur change de 

langue à la fin d’une phrase complète, produisant ainsi la phrase suivante dans une autre langue. 

 

4.1.3. L’alternance extra-phrastique 

L’alternance codique extra-phrastique se produit quand le locuteur intègre dans la phrase 

des expressions idiomatiques, des proverbes et dictions selon le besoin de discours. 

Contrairement à l’alternance intraphrastique qui s’effectue à l’intérieur d’une même phrase et 

qui nécessite une grande maîtrise des règles qui régissent les deux langues en présence, 

l’alternance extraphrastique concerne des éléments plus isolés et plus figés qui ne requièrent 

pas forcément une connaissance approfondie des règles syntaxiques des langues en contact. 

 

Loin d’être un simple mélange linguistique aléatoire et arbitraire, l’alternance codique 

extraphrastique remplit des fonctions communicatives importantes, que ce soit pour modaliser 

un message, exprimer une émotion, ou ancrer le discours dans une réalité particulière.  

 

 

4.2. Les facteurs de déclenchement de l’alternance codique 

 

Le locuteur 

Dans notre cas d’étude, l’alternance codique est utilisée comme une stratégie de 

communication. Elle représente une manifestation de la compétence bilingue ou plurilingue du 

locuteur. Contrairement à l’idée qui trouve dans cet aspect de la variation langagière une 

déficience linguistique. L’usage de l’alternance codique dans notre corpus, objet d’étude, est un 

signe de performance communicationnelle permettant d’exploiter les ressources langagières. 

De plus, le niveau de l’éducation et le statut social des locuteurs influencent leur recours à cette 

pratique langagière. 



126 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

L’interlocuteur 

Pour que l’alternance soit efficace, les interlocuteurs doivent partager une compétence 

minimale dans les langues alternées. Ce phénomène linguistique peut servir de stratégie 

d’adaptation à l’interlocuteur. 

 

Le lieu 

Le lieu est l’élément déclencheur de l’alternance codique. Le discours doit être en 

harmonie avec le contexte dans lequel il se déroule. Dans le cas de notre étude, le lieu est 

numérique. 

 

 

5. La construction du corpus  

La linguistique de corpus représente une approche méthodologique incontournable dans 

l’étude des langues. Elle offre un cadre rigoureux pour observer et analyser les phénomènes 

linguistiques en s’appuyant sur des données authentiques et contextualisées, qui permettent 

d’accéder à une compréhension plus objective des phénomènes linguistiques.  

 

La construction d’un corpus est un processus qui consiste à créer une collection de données 

langagières sélectionnées selon des critères linguistiques spécifiques. En linguistique, le terme 

« corpus » est polysémique. Il est défini comme un ensemble homogène de données 

linguistiques servant d’échantillon pour étudier une langue ou un phénomène linguistique. 

 

 Gadet et Copeau soulignent que :  
 

« Il y a des définitions larges (comme chez Dalbera (2002) : ensemble d’éléments sur lequel se fonde l’étude 

d’un phénomène linguistique), qui qualifient tous les matériaux qu’utilise le linguiste, en particulier ce que 

l’on peut appeler son corpus de recherche (les séquences jugées pertinentes pour la description d’un 

phénomène). D’autres définitions plus ciblées (collection ordonnée d’enregistrements de productions 

linguistiques orales et multimodales, chez Baude2006) conviennent mieux aux actuels grands corpus 

informatisés. » (Gadet et Copeau 2007 : 101) 

 

La définition de Sinclair possède une dimension analytique : « Un corpus est une collection 

de données langagières qui sont sélectionnées et organisées selon des critères linguistiques 

explicites pour servir d’échantillon du langage. » (Sinclair 1996 : 4) 

 

5.1. Corpus idionumérique 

Quand on se trouve devant un corpus numérique, la question de sa construction devient 

centrale, car elle ne répond pas aux mêmes logiques qu’un corpus traditionnel constitué 

uniquement de textes imprimés ou oraux. En effet, un corpus numérique présente plusieurs 

spécificités qui rendent sa constitution complexe et singulière. Tout d’abord, ce type de discours 

est souvent multimodal autrement dit il combine plusieurs modes de communication (texte, 

image, son, vidéo) qui interagissent pour produire du sens. 

 

Ensuite, le corpus numérique est instable. Les contenus en ligne ou numériques peuvent 

être modifiés, supprimés ou déplacés à tout moment, ce qui pose un défi majeur pour 

l’archivage et la reproductibilité des recherches. Il faut dès lors adopter des stratégies 

rigoureuses de sauvegarde, de datation, d’indexation et parfois même de capture d’écran ou 

d’archivage web pour garder une trace stable et authentifiable du corpus. 

 



127 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

Enfin, un corpus numérique se caractérise par l’incomplétude autrement dit il est évolutif 

dans la mesure où il peut s’enrichir continuellement au gré des mises à jour, des contributions 

des utilisateurs, des interactions sociales en ligne, ou encore des nouvelles technologies 

intégrées dans le médium. Cette dynamique évolutive invite à considérer le corpus comme un 

objet vivant, en perpétuelle transformation. 

 

Pour résoudre le problème, il est nécessaire comme le souligne Bommier-Pincemin (1999 : 

145) de mettre à exécution des extractions et des spécifications concernant le corpus. En effet, 

la représentation arborescente (Emerit 2016 :10) propose d’effectuer plusieurs niveaux 

d’extractions qui permettent de remonter à l’environnement numérique d’origine. 

 

Niveau 1 : numériqué 

Selon Paveau, ce niveau contient des données numériquées. Ce niveau de corpus est 

consultable uniquement en ligne. Il se caractérise par sa multimodalité, son instabilité et le 

volume des données ce qui empêchent une analyse linguistique. 

 

Niveau 2 : corpus numérique 

Il est composé d’un ensemble d’enregistrements vocaux qui offrent des informations 

indispensables pour l’analyse des énoncés. Un corpus numérique est un document contenant 

les parties choisies dans le lieu de corpus. Emerit définit ainsi cette notion « Le lieu de corpus 

doit s’envisager comme un lieu à partir duquel il est possible de créer des corpus numériques 

et jusqu’auquel il est nécessaire de remonter pour interpréter ces corpus ». (Emerit 2016 : 1) 

 

Niveau 3 : Transcription brute 

A ce niveau, il s’agit d’une transcription brute des données de deuxième niveau. Les 

données sont de nature textuelle et peuvent donc être analysées sur le plan linguistique. 

 

Niveau 4 : Transcription focalisée  

C’est un sous-corpus textuel, transcris et traduit. Il ne contient que quelques éléments de 

corpus brut en fonction de la focalisation de la recherche. 

 

 

5.2. La construction de notre corpus 

Notre travail est fondé sur un corpus idionumérique construit à partir de cinq pages 

d’influenceurs marocains très connu. Le choix de ces pages n’était pas aléatoire, d’un côté nous 

avons choisi les influenceurs utilisant différentes langues pour refléter la diversité linguistique 

au Maroc, de l’autre côté, nous avons considéré que les vidéos et les stories des influenceurs 

qui ont une large audience pourront assurer un corpus illustrant les pratiques langagières sur les 

réseaux sociaux.  

 

Amine Ouizid 

C’est un influenceur marocain passionné d’haltérophilie et de CrossFit, il a participé à des 

compétitions internationales. Sur Instagram, il a plus de 696 000 abonnés. Il partage des 

moments de sa vie quotidienne, notamment en famille avec son épouse Sofia Belkamel, 

également influenceuse. Le couple est connu pour promouvoir un mode de vie sain et actif.  En 

plus d’Instagram, Amine est actif sur TikTok où il compte plus de 347 000 abonnés et a 

accumulé plus de 6,5 millions de likes. Le couple figure parmi les influenceurs familiaux les 

plus suivis au Maroc, partageant des conseils sur la santé et le bien-être. 



128 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

 

Sofia Belkamel 

C’est une influenceuse marocaine, reconnue pour sa présence active sur les réseaux 

sociaux, notamment Instagram avec un compte de 644000 abonnés. Elle est mariée à Amine 

Ouizid. Sofia Belkamel est une personnalité publique marocaine qui combine sa passion pour 

le bien-être, sa carrière artistique et son influence sur les réseaux sociaux pour inspirer et 

engager sa communauté. 

 

Younes Chraibi 

Younes Chraibi est un chirurgien-dentiste, coach et influenceur marocain engagé dans le 

développement personnel et spirituel. Il est le fondateur du programme "Main dans la Main, 

œuvrons pour le développement humain", visant à promouvoir le développement humain à 

travers des initiatives communautaires et éducatives.  Il est également actif sur les réseaux 

sociaux, son compte Instagram compte plus 536 000 abonnés. 

 

Ibrahim Jaidi 

Ibrahim Jaidi est un créateur de contenu marocain, reconnu pour sa présence influente sur 

les réseaux sociaux. Sur Instagram, son compte a plus de 670 000 abonnés, où il partage des 

moments de son quotidien, reflétant une personnalité dynamique et positive.  

 

Yassine Amor 

 Il est connu sous le nom de MambahFit, est un influenceur marocain spécialisé dans le 

domaine de la santé et du bien-être. Avec plus d’un million et demi d’abonnés sur Instagram, il 

partage quotidiennement des routines de santé et des conseils pour mener une vie saine. En plus 

de sa présence sur les réseaux sociaux, Yassine est impliqué dans des projets entrepreneuriaux.  

 

 

6. Analyse du corpus 

Après la construction du corpus idionumérique en nous basant sur la méthode arborescente, 

cela a permis de créer une base de données linguistique permettant une analyse plus 

approfondie. A travers l’observation de ces pratiques langagières nous pouvons déduire que les 

énoncés sont construits d’un mélange de plusieurs langues. 

 

L’utilisation de l’arabe marocain est très répandue parmi les influenceurs marocains sur les 

réseaux sociaux. Cela peut s’expliquer par le fait que l’arabe marocain est la langue maternelle 

et véhiculaire de la majorité de la population marocaine. Les influenceurs utilisent l’arabe 

marocain pour créer du contenu authentique et se connecter avec leur public local. Ils partagent 

des opinions, des conseils, des informations et des divertissements en employant l’arabe 

marocain, ce qui renforce leur identité culturelle et facilite la compréhension mutuelle avec 

leurs followers. 

 

L’utilisation de la langue française par les influenceurs marocains sur les réseaux sociaux 

est également très fréquente. Le français est une langue largement enseignée et comprise au 

Maroc, en particulier dans les milieux éducatifs et professionnels. 

 

Certains influenceurs adoptent également l’anglais, qui occupe la place de la deuxième 

langue étrangère selon les régions du Maroc, en fonction de leur thématique et de leur audience. 

Il est considéré comme la langue de la mondialisation ; autrement dit c’est la lingua franca du 

monde. Cela peut expliquer sa présence intéressante dans le corpus. 



129 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

 

Nous soulignons que l’arabe standard est rarement présent, il est employé surtout dans un 

contexte religieux pour citer un hadīṯ ou un verset coranique. C’est une langue de l’écrit et notre 

corpus est composé d’un ensemble d’énoncés oraux. 

 

6.1. Les types de l’alternance codique 

 

Alternance codique inter-phrastique 

L’alternance codique inter-phrastique consiste en l’usage alternatif de deux ou plusieurs 

langues (L1, L2, L3), l’une est matrice et les autres sont enchâssées. 

 

La langue matrice est un élément fondamental pour comprendre la structure et le 

fonctionnement de l’alternance codique. La langue de base (L1) qui est nommé la langue 

matrice, elle a un rôle dominant. Alors que l’autre langue (L2) est dite enchâssée et joue un rôle 

subordonné. Pour que la langue soit matrice, elle doit imposer l’ordre des mots, la structure 

grammaticale et fournir le cadre morphosyntaxique de l’énoncé et les éléments grammaticaux 

comme les déterminants et les prépositions. 

 

Exemple 1 :  

[mәrḥba rak] (L1) tu es chez toi (L2). 

Traduction : bienvenu, tu es chez toi. 

 

Exemple 2 : 

[mšina n-šufu tiṭwan] (L1) pour la première fois (L2). 

Traduction : Nous sommes allés visiter la ville de Tétouan, pour la première fois. 

 

Exemple 3 : 

La faculté de la médecine a lancé une plateforme (L1) [smiytha kilyati ta-thḍәr ʕla l-amraḍ 

d l-klawi] (L2). 

Traduction : La faculté de la médecine a lancé une plateforme appelée « mon rein » qui 

traite les maladies rénales. 

 

Exemple 4 : 

[šay l-maġribi l-aṣel] (L1) au festival de la musique Sophie de Fès (L2) [ṣәybna ši kas ta- 

nšәrbu ḥlu] (L3) 

Traduction : Le thé traditionnel au festival de la musique sophie de Fès, je veux un verre 

de thé je le bois sucré. 

 

Alternance codique intra-phrastique 

Cette forme de l’alternance codique est la plus fréquente dans notre corpus, ce qui illustre 

bien la dynamique linguistique complexe présente dans les contextes bilingues ou multilingues, 

comme celui du Maroc. Elle se caractérise par l’intégration, à l’intérieur d’une même phrase ou 

d’un syntagme, d’un segment linguistique emprunté à l’une des langues en contact, que ce soit 

le français, l’anglais, ou l’arabe standard, dans un énoncé principalement construit en arabe 

marocain, ou au contraire, l’insertion de morceaux d’arabe marocain dans des structures en 

français, anglais ou arabe standard. 

 

Du point de vue structurel, cette alternance nécessite un respect des contraintes propres à 

la langue matrice qui assure la cohérence syntaxique et morphosyntaxique de l’énoncé. Le 



130 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

segment intégré, bien que provenant d’une autre langue, s’imbrique dans la structure de la 

langue matrice sans bouleverser son organisation fondamentale. 

 

Le cas de la matrice en français. 

Exemple 1 : 

Moi, je fais un truc sur instagramme « l’histoire du jour » donc [ta-nhḍәr ʕla qiṣṣa diniya] 

avec une morale. 

Moi, je fais un truc sur instagramme « l’histoire du jour » donc je parle d’une histoire 

religieuse avec une morale. 

 

Exemple 2 : 

Les spots f Tétouan instagrammable [ržәʕ-na] l’hôtel [w sali-na n-nhar f] la plage b work 

out. 

Traduction : Les spots à Tétouan sont instagrammables nous sommes revenus à l’hôtel et 

nous avons terminé notre journée à la plage en faisant du sport. 

 

Exemple 3 : 

Hier [ʕәrḍo ʕlia] la faculté de la médecine de Fès. Ils ont insisté [ma xdәmt š w mšit] avec 

plaisir pour les aider à lancer [had] la plateforme [dәrt] l’interview avec le doyen que 

je salue très très fort [ssi] Tarek Skalli le chef [d had] le projet. 

Traduction : Hier, ils m’ont invité à la faculté de médecine de Fès. Ils ont insisté, je n’ai 

pas travaillé mais je suis allé avec plaisir pour les aider à lancer cette plateforme. J’ai 

fait l’interview avec le doyen, que je salue très très fort, Monsieur Tarek Skalli, le chef 

de ce projet. 

 

Le cas de la matrice en anglais  

Exemple 1: 

Don’t believe everything you read online [n-tmәna l] message [y-duz]  

Traduction : Il ne faut pas croire à tout ce que vous lisez en ligne. J’espère que le message 

passe. 

 

Le cas de la matrice en arabe standard 

Exemple 1 : 

[subḥana l-lah dalika r-ražul kana faḍan ġaleƉa l-qalb] [hḍәr b waḥәd] la brutalité [b 

waḥәd] l’agressivité linguistique. 

Traduction : 

Louange à Dieu, ce Monsieur était rude au cœur dur. Il a parlé avec brutalité et avec une 

agressivité linguistique. 

 

Le cas de la matrice en arabe marocain. 

Exemple 1 :  

[ṣafi wliti tatvloge] 

Traduction : C’est bien tu commences à réaliser des vlogs] 

 

Exemple 2 :  

[f lḥaqiqa] l’architecture [ṣәḍmatni ma twәqәʕt š tkun tiṭwan zwina w nqiya l had daraža] 

Traduction : En réalité l’architecture m’a étonnée je ne m’attendais pas que Tétouan soit si 

belle et propre à ce point. 

 

Exemple 3 : 



131 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

[ʔana maši ʔaḥsan ṭažin] maker [walakin] at least [ka-nṣayәb ṭažin f ṭažin] 

Traduction : Je ne suis pas le meilleur qui fait les tajines mais au moins je peux cuisiner un 

plat dans le tajine. 

 

Exemple 4 : 

[hadši dyal] l’influence [bdit fih mәn l] confinement 

Traduction :  j’ai commencé à m’intéresser à l’influence depuis le confinement. 

 

Exemple 5 :  

[bayna fik baqi ma] motivé [yak bġiti ši] cadeau [mәn ʕәndi iwa huma tlata ḥwayәž baš 

tәbqa] motivated [w lmuhima hia] discipline. 

Traduction : Il me parait que tu n’es pas encore motivé, veux-tu un cadeau de ma part ? 

Alors, il y a trois choses pour que tu restes motivé et la plus importante est la 

discipline. 

 

Exemple 6 : 

[ʔawalan ] embrace your passion [xaṣәk tәlqa l] passion [dyalәk ʔila kanәt l-kura šṭәḥa] 

content creation  [rkәz ʕliha w ʕṭe ž-žәhd dyalәk mәn baʕd xaṣәk tʕәllәm yawmiyyan 

talitan ] hard work and consistance [daba rkkәz f had ši w matzappiš]  

Traduction : premièrement vis ta passion. Tu dois trouver ta passion que ce soit le football, 

la dance, la création du contenu, concentre-toi sur ta passion et donne plus d’effort. 

Deuxièmement, tu dois apprendre chaque jour. Troisièmement, le travail et la 

persévérance. Maintenant, concentre-toi sur ces conseils et reste à l’écoute. 

 

L’alternance codique extraphrastique 

Dans la communication sur les réseaux sociaux, l’alternance codique extraphrastique se 

manifeste par l’insertion d’expressions idiomatiques et religieuses issues de la culture locale 

dans des énoncés majoritairement en arabe marocain.  

 

Exemple 1:  

Enjoing the last moments in Madina before going to Mecca demain [inchaʔallah] 

Traduction : Profiter des derniers moments à Médine avant de partir à La Mecque demain 

si Dieu le veut.   

 

Exemple 2 : [rak tәbarkallah ʕalik rak] sportif  

Traduction : tu es sportif, que Dieu te garde. 

 

Exemple 3 : [ta-yqulu ṣәnʕa ʔila ma ġnat t-stәt waqila t-zid fәl ʕәmar] 

Traduction : On dit que l’artisanat, s’il ne t’enrichit pas, il te prolonge la vie. 

 

Les expressions comme [inchaʔallah] : si Dieu le veut, [tәbarkallah ʕalik] : que Dieu te 

protège, ainsi que les proverbes sont propres à notre culture et notre religion. Les influenceurs 

utilisent ces expressions idiomatiques parce qu’elles sont plus expressives et significatives.  

 

 

6.2. Les fonctions de l’alternance codique 

 

La personnalisation 

La personnalisation est une fonction très présente dans notre corpus qui permet aux 

influenceurs marocains de raconter leurs propres expériences, leurs idées ou exprimer un point 



132 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

de vue concernant un sujet traité. Ils emploient souvent le pronom personnel [ʔana : je] dans la 

plupart des énoncés. 

 

En utilisant « je », les influenceurs marocains mettent en avant leur propre expérience 

vécue, ce qui humanise leur discours et le rend authentique. Cette personnalisation témoigne 

d’une volonté de se positionner comme sujet parlant. Cela favorise la construction d’une 

identité singulière, où le locuteur ne se contente pas de relater des faits neutres mais exprime 

un point de vue subjectif. De plus, le pronom « je » est un outil d’engagement interactionnel qui 

réduit la distance entre l’influenceur et son public. En racontant des expériences personnelles 

ou en exprimant ses idées, l’influenceur établit une complicité invite à l’empathie. 

 

Exemple 1 : 

Moi [ta-nhḍәr ʕla] le développement personnel.  

Moi, je traite le sujet du développement personnel. 

 

Exemple 2 : 

[ʔana maši ʔaḥsan ṭažin] maker  

Traduction : Je ne suis pas le meilleur qui fait les tajines. 

 

Exemple 3 : 

[ʔana b raṣi ta haja mәn had ši] 

Traduction : moi aussi, je ne fais rien de ce programme. 

 

Exemple 4 : 

[ʔana b raṣi] je ne suis pas discipliné [mәzyan f]  sport [dyali]  

Traduction : moi aussi, je ne suis pas très discipliné concernant mes activités sportives. 

 

La réitération 

La réitération c’est une fonction paraphrastique qui consiste à traduire les expressions pour 

clarifier, expliquer et renforcer le message. Les exemples du corpus montrent que la réitération 

permet avant tout de rendre le message plus accessible en traduisant ou reformulant quelques 

expressions : [ žay salis ] par «  transmis fluide » (Exemple 1), ou  « j’ai donné à l’autre la chance 

de m’expliquer » par [ ʕәṭetu l-forṣa yә-šrәḥli ] (Exemple 2), l’influenceur assure que son 

propos est saisi dans sa totalité, dépassant les barrières linguistiques ou culturelles. La 

réitération ne sert pas uniquement à expliciter, mais aussi à mettre en relief ce qui est raconté, 

à souligner l’importance d’une scène, d’un fait ou d’une idée. Dans l’exemple 3, le récit en 

darija est suivi d’une traduction illustrant la scène et ses enjeux : [laqṭat l-yawm] : la scène du 

jour. Dans cet exemple, cette fonction a une valeur émotionnelle supplémentaire. 

 

La réitération liée à l’alternance codique sert aussi à structurer le discours, en marquant 

des transitions entre les codes et en facilitant la compréhension globale. Elle évite les ruptures 

brutales dans le flux communicationnel en assurant une continuité dans la transmission du 

message. 

 

Exemple 1 : C’est extraordinaire le message [žay salis] fluide 

Traduction : C’est extraordinaire, le message transmis est fluide. 

 

Exemple 2 : à chaque fois que j’ai donné à l’autre la chance de m’expliquer [ʕәṭetu l-

forṣa yә-šrәḥli] 

Traduction : à chaque fois que j’ai donné à l’autre la chance de m’expliquer 



133 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

 

Exemple 3 : [ḥna ražʕin mәn ṣlat ṣ-ṣobḥ n-nas naʕsa w huwa ta-yәžmaʕ z-zbәl w l-lah 

laqṭat l-yawm] la scène du jour 

Traduction : Nous revenons de la prière de l’aube, les gens sont endormis, et lui, il ramasse 

les ordures. Je vous jure c’est une scène qui a marqué ce jour-là.  

 

Désigner un ou plusieurs locuteurs 

Cette fonction joue un rôle central dans la communication des influenceurs marocains, 

comme le montrent les exemples fournis. Elle est étroitement liée à la dimension pragmatique 

du langage : il s’agit d’orienter le message vers plusieurs interlocuteurs, ce qui crée un dialogue 

implicite, voire explicite, entre le locuteur et son audience. Les exemples révèlent une utilisation 

fréquente de la deuxième personne « tu » : [nta] / « ta » : [dyalәk] et des verbes à la forme 

impérative qui établissent un rapport direct avec l’auditeur ou bien ils expriment des conseils. 

[xaṣәk tʕәllәm yawmiyyan] : tu dois apprendre chaque jour. 

 

En s’adressant précisément à l’audience avec un « tu », l’influenceur adopte une posture 

dialogique qui simule une conversation personnelle. Cela ancre le message dans une relation 

d’échange direct, même si celle-ci se fait à distance via les réseaux sociaux. Dans le corpus 

nous avons relevé aussi des énoncés formulés sous forme d’impératifs ou de conseils « embrace 

your passion » : « tu dois apprendre chaque jour », qui instaurent une relation d’enseignement 

ou d’accompagnement. 

 

Exemple 1 : 

[ʔawalan ] embrace your passion [xaṣәk tәlqa l ] passion [dyalәk] 

Traduction : premièrement vis ta passion. Tu dois trouver ta passion 

 

Exemple 2 : 

[mәn baʕd xaṣәk tʕәllәm yawmiyyan] 

Traduction : après, tu dois apprendre chaque jour] 

 

Exemple 3 : [ inna l-laha la yuġayyiru ma bi qawmin ḥata yuġayyiru ma bi ʔanfusihim ʔila 

bġiti tbaddal ḥyatәk lawwal lli xaṣo ytbәddal huwa nta] 

Traduction : Dieu ne change pas la condition d’un peuple jusqu’à ce qu’il change ce qui 

est en lui-même. Si tu veux changer ta vie, la première chose qui doit changer, c’est 

toi. 

 

La modalisation 

Dans le corpus, la modalisation est présente à travers le recours à une autre langue afin de 

clarifier le message. Il s’agit de compléter le sens d’une phrase en utilisant une langue 

différente. Les exemples montrent que les influenceurs commencent souvent leur énoncé par 

un mot en arabe, puis poursuivent en français pour développer l’idée ou inversement. 

 

Exemple 1 : 

Moi, je fais un truc sur instagramme « l’histoire du jour » donc [ta-nhḍәr ʕla qiṣṣa diniya] 

Traduction : Moi, je fais un truc sur instagramme « l’histoire du jour » donc je parle d’une 

histoire religieuse. 

 

Exemple 2 :  

La faculté de la médecine a lancé une plateforme [smiytha kilyati] 

Traduction : La faculté de la médecine a lancé une plateforme appelée « mon rein ». 



134 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

 

L’alternance codique chez les influenceurs marocains joue un rôle essentiel dans la manière 

dont ils construisent et transmettent leur message. Elle permet avant tout de personnaliser le 

discours en utilisant le pronom « je », ce qui met en valeur leur expérience vécue et crée une 

proximité authentique avec leur audience. Par ailleurs, la réitération par traduction ou 

reformulation facilite la compréhension en rendant le message plus accessible. Cette fonction 

permet d’apporter une valeur émotionnelle supplémentaire, tout en assurant une transition 

fluide entre les différentes langues utilisées. 

 

L’alternance codique sert également à s’adresser directement au public, souvent en 

employant la deuxième personne ou des verbes à l’impératif. Cette posture dialogue avec 

l’audience, simulant une conversation rapprochée malgré la distance imposée par les réseaux 

sociaux. Elle peut aussi instaurer une relation de conseil ou d’accompagnement. Enfin, la 

modalisation du discours est renforcée par le passage d’une langue à une autre, ce qui permet 

de clarifier, nuancer ou compléter le sens des énoncés, enrichissant ainsi la portée du message. 

 

 

7. Conclusion 

Cette recherche sur l’arabe marocain connecté a permis de mettre en lumière comment les 

influenceurs marocains façonnent un espace linguistique hybride sur les réseaux sociaux, 

reflétant la complexité du paysage linguistique marocain tout en l’adaptant aux exigences de la 

communication numérique contemporaine. L’analyse du corpus idionumérique nous a révélé 

une richesse remarquable dans les pratiques langagières des créateurs de contenu marocains, 

qui mobilisent stratégiquement leur répertoire plurilingue pour atteindre et engager 

efficacement leurs audiences. 

 

Notre étude a démontré que l’alternance codique constitue une caractéristique 

fondamentale du discours des influenceurs marocains sur les plateformes numériques, d’une 

part, l’analyse du corpus idionumérique confirme que l’arabe marocain maintient sa position 

de langue matrice dans les productions numériques des influenceurs marocains. Les résultats 

confirment que l’arabe marocain demeure la langue véhiculaire principale, assurant une 

connexion authentique avec l’audience locale. Cette préférence s’explique par le statut de 

l’arabe marocain comme langue maternelle et véhiculaire pour la majorité des Marocains. 

Toutefois, le français occupe également une place importante dans ce paysage linguistique 

numérique. 

 

D’autre part, notre analyse a mis en évidence plusieurs motivations à ces pratiques 

d’alternance. Les influenceurs recourent à ce phénomène linguistique pour créer des effets 

stylistiques, renforcer certains messages, ou exprimer leur identité hybride. La modalisation du 

discours constitue également une fonction essentielle, permettant d’introduire une dimension 

affective particulière. Sur le plan structurel, nous avons observé que l’alternance codique se 

manifeste à différents niveaux syntaxiques. L’alternance interphrastique permet de délimiter 

clairement les unités discursives, tandis que l’alternance intraphrastique, plus complexe, 

témoigne d’une maîtrise approfondie des grammaires des langues en contact. Les expressions 

idiomatiques constituent quant à elles des exemples typiques d’alternance extraphrastique, 

enrichissant le discours d’éléments culturellement marqués. 

 

En outre, cette étude démontre que l’arabe marocain connecté constitue un exemple 

fascinant d’adaptation linguistique à l’ère numérique. Les pratiques observées reflètent non 

seulement la réalité sociolinguistique du Maroc contemporain, mais participent également à la 



135 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

construction d’une identité collective modernisée qui intègre harmonieusement tradition et 

globalisation. L’analyse détaillée des énoncés révèle comment les influenceurs négocient 

constamment entre leur ancrage culturel local et leur ouverture aux influences mondiales. Le 

phénomène étudié témoigne d’une vitalité linguistique remarquable et d’une capacité 

d’innovation que les locuteurs marocains déploient pour communiquer efficacement dans un 

environnement numérique globalisé. Cette hybridation linguistique, loin de constituer une 

menace pour l’intégrité de l’arabe marocain, représente plutôt une manifestation de sa flexibilité 

et de sa capacité d’adaptation aux nouveaux contextes communicationnels. 

 

Enfin, ce travail atteste que l’arabe marocain connecté ne souffre ni de dilution ni de perte 

identitaire. Au contraire, il démontre une grande flexibilité et une aptitude à s’adapter aux 

nouvelles formes de communication digitale, contribuant ainsi à la construction d’identités 

pluriculturelles modernes et revendiquant une place significative dans l’espace numérique. 

 

 

8. Annexe : tableau de transcription du corpus 

 

VOYELLES 

Symbole Description Équivalent en 

API 

Observations 

Ә Voyelle centrale 

arrondie, mi-

fermée 

ә Schwa 

A Voyelle centrale, 

mi-basse / mi-

ouverte, écartée, 

orale 

a Voyelle pleine  

I Voyelle antérieure, 

haute / fermée, 

écartée, orale 

i Voyelle pleine 

U Voyelle 

postérieure, haute / 

fermée, arrondie, 

orale 

u Voyelle pleine 

SEMI-VOYELLES 

Système de 

transcription 

utilisé 

Équivalent en API Propriétés articulatoires 

Y J Palatale (semi-consonne). 

W w Labiale 



136 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

CONSONNES 

Système de 

transcription 

utilisé 

API Propriétés articulatoires 

B b Bilabiale, occlusive, sonore. Elle peut être 

emphatisée. 

D d Occlusive apico-alvéolaire sonore. 

ḏ ð Constrictive apico-dentale sonore. 

F f Constrictive labio-dentale sourde. 

H h Constrictive laryngale. 

ḥ ħ Constrictive pharyngale sourde. 

K k Post-palatale, occlusive, sourde. 

L l Alvéolaire, liquide, orale. 

M m Bilabiale, liquide, nasale. 

N n Dentale, liquide, nasale. 

Q q Uvulaire, occlusive sourde. 

R r Alvéolaire, liquide, orale. 

S s Alvéolaire, fricative, sourde. 

ṣ sˁ Constrictive alvéolaire sourde pharyngalisée. 

ḍ dˁ  Occlusive apico-alvéolaire sonore 

pharyngalisée. 

S ʃ Pré-palatale, fricative, sourde. 

G ɣ Vélaire, fricative, sonore. 

T tˁ Occlusive post-alvéolaire sourde. 



137 L’ARABE MAROCAIN CONNECTE : FUSION DES LANGUES A L’ERE DES RESEAUX SOCIAUX 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

X x Constrictive uvulaire sourde. 

Z zʕ Constrictive alvéolaire sonore. 

Z ʒ Constrictive palato-alvéolaire sonore. 

ʕ ʕ Constrictive, pharyngale, sonore. 

ʔ ʔ Laryngale, occlusive. 

G g Post-palatale, occlusive, sonore. 

 

Ð  

 

ðˁ  

 

Constrictive apico-dentale sonore 

pharyngalisée.  

 

ṯ  

 

θ  

 

Constrictive dentale sourde  

 

 

 

9. Bibliographie 

ABOULKACEM, EL KHATIR (2005) : Nationalisme et construction culturelle de la nation au 

Maroc : Processus et réactions : Thèse de doctorat en anthropologie sociale. EHESS.  

BENITEZ-FERNANDEZ, MONTSERRAT & DE RUITER, JAN JAAP & TAMER, YOUSSEF (2010) :  

Développement du plurilinguisme : le cas de la ville d’Agadir, Paris : L’Harmattan, 241 

pages. ISBN 978-2-296-11420-3. 

BOMMIER-PINCEMIN, BENEDICTE (1999) : Diffusion ciblée automatique d’informations : 

conception et mise en œuvre d’une linguistique textuelle pour la caractérisation des 

destinataires et des documents, Thèse de doctorat en linguistique, Université Paris IV-

Sorbonne, soutenue le 6 avril 1999. 

BOUKOUS, AHMED (2005) : « Dynamique d’une situation linguistique : le marché linguistique 

au Maroc », Dimensions Culturelles, Artistiques et Spirituelles, pp. 71-111. 

EMERIT-BIBIE, LAETITIA (2016) : « La notion de lieu de corpus : un nouvel outil pour 

l’étude des terrains numériques en linguistique », Corela [En ligne], 14-1, URL : 

http://corela.revues.org/4594. 

GADET, FRANÇOISE & COPEAU, PIERRE (2007) : « L’exploitation sociolinguistique des grands 

corpus : maître-mot et pierre philosophale », Revue française de linguistique appliquée, 12 

(1), pp : 99-110.  

GUMPERZ, JOHN (1989a) : Engager la conversation. Introduction à la sociolinguistique 

interactionnelle, Paris : Éditions de Minuit. 

GUMPERZ, JOHN (1989b) : Sociolinguistique interactionnelle. Une approche interprétative, 

trad. de J. Simonin, Paris : L’Harmattan.  

HAMERS, JOSIANE & BLANC, MICHEL (1983) : Bilingualité et bilinguisme, Bruxelles : P. 

Mardaga. 

MARCHAT, HENRY (1971) : « La France et l’Espagne au Maroc pendant la période du Protectorat 

(1912-1956) », Revue de l’Occident musulman et de la Méditerranée, n° 10, pp. 81-109. 

http://corela.revues.org/4594


138 RAJAE EL-KHOMSSI 

 

AAM 32 (2025) 117-138 

HAIDAR, MEHDI (2025) : « Le français langue d’enseignement au Maroc », Langues, Cultures 

et Sociétés, vol. 10, n° 2, pp. 76-85. 

MILLER, CATHERINE (2011) : « Marges et normes linguistiques au Maroc : Un terrain 

mouvant ». Dans C. Aufauvre, K. Benafla, M. Emperador (éd.), Marges et marginalités au 

Maroc, Tunis : IRMC, collection Maghreb et sciences sociales, pp. 57-70.  

MOREAU, MICHEL-LOUIS (1997) : Sociolinguistique : Concepts de base, Bruxelles : Éditions 

Mardaga. 

NEVEU, FRANCK (2011) : Dictionnaire des sciences du langage, Paris : Armand Colin. 

OREWILER, DELANEY (2024) : L’histoire du français au Maroc et les perceptions de la langue 

française aujourd’hui au Maroc. [Thèse doctorale, University of Iowa].  

POPLACK, SHANA (1980) : «Sometimes I’ll start a sentence in Spanish y termino en español 

toward a typology of code-swiching», in Linguistics, n°18, pp : 561-618. 

SINCLAIR, JOHN (1996). «The Search for Units of Meaning», Textus : English Studies in Italy, 

pp: 75-106. 



AAM 32 (2025) 139-155 

 
 
 
 
 

   مفاهيم جمالية لدى الغزال 
CONCEPTOS ESTÉTICOS EN AL-GHAZALI 

AESTHETIC CONCEPTS IN AL-GHAZALI’S THOUGHT 

 
Ahmad Tuama Halabi 

Universidad de Qatar 

 
 

Recibido: 30/01/2025  Aceptado: 26/11/25 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 139-155 

 

البحث ألَّ   :ملخص  أو  الجمال،  نظرية في علم  امتلكوا  أو  الجمال،  أسَّسوا علم  قد  المسلمين  والعلماء والمتصوفة  الفلاسفة  الزعم بأن  فوا كتباً لا يمكن 
 متخصصة في هذا المجال، ولكن يمكن القول إنهم امتلكوا مفاهيم جمالية ونظرات متناثرة في بطون مؤلفاتهم.  

وقد انطلق في فهم    .( ممن امتلك نظرات ومفاهيم واضحححححححححلة في الجمال وقيم  ومعاني  أو قيمة معاني 1111-1057/  505-450ويعدّ أبو حامد الغزالي )
وأ ا    ، وتربيحة النحاع علم محا هو جميح .بعح  اخلالا  في المجتم  وإحيحاءهحا «إحيحاء علو  الحدين»للجمحال من اخلالا  والتصححححححححححححححوت، فقحد أ ا  في كتحابح  

وهذا ما سحححعم إلي   .  «سححح  في  حححرح أااء ه اعسححح المقصحححد اخ»في كتاب     ،البشحححرا والذو  واعن عند اانسحححان، وتقريب  من ه يبالروح والوع الرقيَّ 
 هنا وهناك معاني وقيمًا يمكن استخلاص مفاهيم جمالية من لالالها. ا في معظم مؤلفات ، وب َّ أيضً 

  ب  والرقيا للسححموّ وقد انطلق في تلك المفاهيم من اعق المطلق والجمال المطلق والخير المطلق، كان منطلق  من الذات االهية، وكانت غايت  اانسححان، سححعيً 
 نحو اخام واخجم . 

 الغزالي. ذا البل  هو الوقوت عند تلك النظرات والمعاني والمفاهيم الجمالية لدىوما يسعم إلي  ه
     الكمال. -الجلال -علم الجمال -الغزالي الكلمات المفتاحية:

 
Resumen: No se puede afirmar que los filósofos, científicos y sufíes musulmanes hayan establecido una ciencia 

de la estética, poseído una teoría estética o escrito libros especializados en este campo. Sin embargo, sí se puede 

decir que poseían conceptos estéticos y visiones dispersas a lo largo de sus obras. 

Entre quienes tuvieron visiones y conceptos claros sobre la belleza, sus valores y significados, destaca Abū Ḥāmid 

al-Ġazālī (450-505 H). Su comprensión de la belleza partía de la ética y el sufismo. En su libro Ihyaˀ ˁUlūm al-

Dīn (La Revitalización de las Ciencias Religiosas), buscaba revivir y reavivar la moral en la sociedad, educando 

a las personas en lo que es bello. En su libro al-Maqṣad al-Asnà fī Šarḥ Asmāˀ Allāh al-Ḥusnà (El Propósito 

Sublime en la Explicación de los Nombres Más Bellos de Dios), aspiraba a elevar el alma, la conciencia humana, 

el gusto y el sentido en el ser humano, acercándolo a Dios. Esto también lo buscó en la mayoría de sus obras, 

difundiendo aquí y allá significados y valores de los cuales se pueden extraer conceptos estéticos. 

 

 Email: ahmadtuamahalabi@gmail.com  ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0676-295X  

ARTÍCULOS

mailto:ahmadtuamahalabi@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-0676-295X


140 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

En esos conceptos, partió de la Verdad Absoluta, la Belleza Absoluta y el Bien Absoluto, teniendo como punto 

de partida la Esencia Divina y como objetivo al ser humano, buscando elevarlo y guiarlo hacia lo más sublime y 

bello. 

Lo que esta investigación busca es examinar esas visiones, significados y conceptos estéticos en al-Ghazali. 

Palabras clave: al-Ghazali - Estética - Majestad - Perfección. 

 

Abstract: It cannot be claimed that Muslim philosophers, scientists, and Sufis established the science of aesthetic, 

possessed a theory of aesthetic, or authored specialized books in this field. However, it can be said that they 

possessed aesthetic concepts and scattered insights within their various works. 

Among those who held clear views and concepts on beauty, its values, and meanings is Abū Ḥāmid al-Ġazālī 

(450-505 AH). His understanding of beauty stemmed from ethics and Sufism. In his book Iḥyāˀ ˁUlūm al-Dīn 

(The Revival of the Religious Sciences), he aimed to revive and instill ethics in society and to cultivate an 

appreciation for what is beautiful. In his book al-Maqṣad al-Asnà fī Šarḥ Asmāˀ Allāh al-Ḥusnà (The Sublimest 

Aim in Explaining God’s Most Beautiful Names), he sought to elevate the human spirit, consciousness, taste, and 

sensibility, and to bring humanity closer to God. This is also what he strived for in most of his writings, 

disseminating meanings and values here and there from which aesthetic concepts can be derived. 

His starting point for these concepts was absolute truth, absolute beauty, and absolute goodness. His point of 

departure was the Divine Essence, and his ultimate goal was humanity, striving for its elevation and ascent towards 

the most sublime and beautiful. 

This research seeks to examine these aesthetic views, meanings, and concepts in the thought of Al-Ghazali. 

Keywords: al-Ghazali – Aesthetic – Majesty – Perfection 

 

 
 تمهيد: -1
 : تهالجمال وتجليا -1-1

وهو   هحا، من جمحا  ونبحات وحيوان وإنسحححححححححححححححان.الجمحال قحا م في الكون كلح ، من احاء وأ و ووو  وكواكح ، وفي الكحا نحات كل
  جمال موضححححححححوعي ساهر، لا سححححححححبي  إح إنكا ن، ولكن إحسححححححححاع اانسححححححححان ب  هو الذا وعل  قيمة جمالية، ويعطي  حقيقة و و ن،

وجمال اانسححححححححان من  ما هو ساهر في  ححححححححو ت     أام معاني  تتجلم في اانسححححححححان.  ولا  ححححححححك أن  ومعنان، وهذا هو الجمال الطبيعي.
  عن  أفعال  ومواقف . الخلقية، أا في  سم  وفي ملامح ، ومن  ما هو لافي باطني، في ألالاق  وفي مزا  ، وتعبّ 

 
، هو الجمال الفني، وهو الجمال الذا يصحححححححنع  اانسحححححححان، في العما ة والنلت والتصحححححححوير والموسحححححححيقم والشحححححححعر  وثمة جمال ثان  

 وسا ر الفنون الجميلة من مسرح وسينما وغيرها من الفنون.  ،واخ ب
 

  لي المطلق، وهو جمال ه عز و  .وثمة جمال ثال ، وهو في اعقيقة اخول، وهو اخ  ، ومصد  الجمال، وهو الجمال الك
آية من آيات ، وفيها  جمال  في أاا   اعس ، وفي الكون كل ، وفي أ كال الكا نات كلها، التي أبدعها وأتقن  نعها، فهي  م  ويتجلّ 

 وك  قيم الجمال ومعاني  تصد  عن ، فهو الجمال الكلي المطلق. قبن من نو ن.
  
 الجمال عند العرب: -1-2

واعضا ات المجاو ة، وقد عرت العرب  فقد كانوا علم توا   م  الشعوب    ا بها، حتى وهم في العصر الجاهلي؛الفنون، واعتنَو   
وهي علم بسحححححححاطتها تدل علم ،و  جمالي،    وعرفوا اخنماط والثياب المز كشحححححححة.وكانت لهم فنونهم البسحححححححيطة في حياتهم الصحححححححلراوية،  

لمم متلدثًا عن البلسحلو والسحجا يد الرقيقة الناعمة التي كانوا يضحعونها علم سهر الناقة، ولا سحيما في الهوا     يقول زهير بن أبي سحل
 :(1)الخا ة بالنسوة، فيقول

  
تححححححححححا    عحححححححححح  بأنمححححححححححاط   لححححححححححو نَ  ة    عححححححححححَ لححححححححححَّ  وكحححححححححح 

 
الححححححححدَّ      ة   هححححححححَ ملشححححححححححححححححححححححاكحححححححح  حححححححححوا ححححححححححححححححححححححيححححححححهححححححححا     قححححححححا   

 
 

 . 9، ص 1964زهير بن أبي سلمم، الديوان، الدا  القومية للطباعة والنشر، القاهرة،   (1)



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 141   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

فقد كان  »:  (2)وتدل اخ حححنا  التي عبدها العرب قب  ااسحححلا  علم قد  غير قلي  من فن النلت والتزويق، يقول ابن الكلي
،و  »أما    .«لك، فجعلوا ل  يدًا من ،ه  لاالصهلبَ ل من عقيق أحمر علم  ححححو ة اانسححححان، مكسححححو  اليد اليلم ، أ  كت  قري  كذ

 .  «عليها كهيئة التا  كان من مَر وَة  بيضاء، منقو ة» :(3)فيقول عن  «الخللَصَة
 

والبناء، وما في العما ة من وما يلروَى عن قصححححرا الخو نق والسححححدير وعن قصححححر غمدان يدل علم تطو  فن العما ة والهندسححححة  
نا  ويؤكد أن حياة العرب قب  ااسحححححلا    تكن قاحلة كما يتوهم المرء، ب  كانت غنية بقيم الفن وااحسحححححاع بالجمال، وتكفي   جمال.

مما يعني أن العربي   يكن يحن نحوها   لدى الشعراء الجاهليين؛  اا ا ة إح و ف الناقة والفرع و فًا فنيًّا جماليًّا  للدلالة علم ،لك
و حف امر  القين لفرسح  علم الاسحتمتاظ هظاهر الجمال في فرسح  والتغني بها،    بالفا دة والمنفعة فقو، ب  كان يحن بجمالها، ويدلّ 

   :(4)تأم  فنية، فيقولفي نهاية الو ف نظرة  اوهو الذا يلقي عليه
 

يحححححححَ  ر تل  الححححححطححححححَّ يححححححكحححححححا   رل  ونحححححححَ   و حححححححنحححححححا   ق صححححححححححححححححححححل
 

هحححححححَّ      تَسحححححححححححححححححححَ فحححححيححححححح   الحححححعحححححين  تحححححرّ   محححححححا   محححححتى 
 

 
،  ا ، فينتق  في نظرن من أعلم إح أسحححححححححححححف ، وبالعكن، ليدل علم تأمله ا، ويحا  أين ينظر فيهافهو ينظر إح فرسححححححححححححح  ويت مله

 .اوالاستمتاظ بجماله
 
   :تطور الفنون في العصور الإسلامية -1-3

تصحححالهم بالشحححعوب واخمم ومن الطبيعي أن تتطو  الفنون عند العرب بعد سهو  ااسحححلا ، واسحححتقرا هم في اخمصحححا ، واتسحححاظ ا
اهتم المسححلمون بالفنون والجماليات  »:  (5)وتتلدث الدكتو ة  اوية عبد المنعم عباع عن اهتما  المسححلمين بالفن، فتقول  واعضححا ات،

ولا يمكن أن نتجاه   و  المسححححححححححححححلمين اابداعي في  ال الخلق الفني، أو نتغاف  عن ،كر إسححححححححححححححهاماتهم الفنية في   بشححححححححححححححك  كبير...
كما ا تبو    ،ا تبو فن الرسم عند المسلمين بالخو وأنواع »  :(6)وتضيف الدكتو ة عباع  .«اعضا ة، وفي تا يخ الوعي الجمالي والفني

والذا لا  ححححححححك في  أن قمة الزلارفة    تها برسححححححححو  هندسححححححححية عيوا ت وطيو .بصححححححححناعة الكت  التي برعوا في تليدها وتغليفها وزلارف
وكذلك المنسحو ات الفالارة واخلاشحاب المطعمة    ،واابداظ ااسحلامي قد بدت واضحلة في تزيين المصحاحف والمخطوطات واخبسحطة

 .«بالعا 
 

عند الشحححعوب المجاو ة، ولكنهم اسحححتطاعوا أن يصحححبغوا فنونهم بصحححبغة لاا حححة    اوتأثر العرب المسحححلمون بالفنون التي اطلعوا عليه
وتطوَّ ت    ،از هرت الفنون والزلاا ت والعما ة ااسحححححلامية بعد انتشحححححا  ااسحححححلا »:  (7)تميزهم، يقول الدكتو  محمد عزيز نظمي سحححححا 

   الفنون و لوا  ود  وا  ... امتدا  العصححححححو  اخموية والعباسححححححيةوعلم  ون فا ع والمغول والرومان والهند...  فنون التصححححححوير وامتز تا بفن
فإنهم   ،وإن كان الروا  اخوا   من المسححححلمين قد اسححححتمدوا أ ححححول زلاا فهم من الفنون البيزنطية والسححححاسححححانية وغيرهافن التصححححوير ...  

منتجة تكرا     ،ويكفي أنهم اسحححححححححححتلدثوا فن اخ ابيسحححححححححححك الذا تتمث  في  اللانها ية في الزمان والمكان  كثير.طو وها وأ لالوا عليها ال
 عن المفهو  اخ ححححعرا الذا يقسححححم الو و   الوحدة الزلارفية والخطوط الهندسححححية، ولع  نزعة الفنانين نحو تكرا  الوحدة الزلارفية تعبّ 

 .«إح ، ات ووحدات أولية بسيطة
 

 

 . 28، ص 1995، 3ابن الكلي، كتاب اخ نا ، تحقيق: أحمد زكي با ا،  ا  الكت  المصرية، ط  (2)
 . 34المر   السابق، ص   (3)
 . وفي  واية: تسف  بدلًا من تسه . 274/ 1، 1998امرؤ القين، الديوان، تحقيق:  . محمد الشوابكة، و  . أنو  أبو سويلم،  ا  عما ، اخ  ن،   (4)
 .97-96، ص 1998عباع،  .  اوية عبد المنعم، اعن الجمالي وتا يخ الفن،   اسة في القيم الفنية والجمالية،  ا  النهضة العربية، بيروت،   (5)
 . 77المر   السابق، ص   (6)
 . 18، ص 1996سا ،  . محمد عزيز نظمي، الفن بين الدين واخلالا ، مؤسسة  باب الجامعة، ااسكند ية،   (7)



142 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

  م، ثم كان للفلاسححححححححححححححفة  وث جمالية.وا عنها في مواضحححححححححححححح  متناثرة من مؤلفاتهوكان للأ باء نظرات في الجمال وانطباعات عبّ 
لين من كتاب  ححححححا   عن »:  (8)و اء من بعدهم المتصححححححوفة لتكون لهم نظرتهم الخا ححححححة إح الجمال، يقول الدكتو  عفيف بهنسححححححي

أما الفكر الصححححوفي فلقد كان    أو يتلدث عن علم الجمال وفلسححححفة الفن...مفكر مسححححلم أو عربي يفر  للجمال موضححححوعًا مسححححتقلًا 
ترى مفهو  الجمال عند الفا ابي وابن سحححححححينا    ...كثر من حديث  عن الجمال الموضحححححححوعيوتحدث عن الجمال االهي أ  ،حدسحححححححيًّا بذات 

علم أن   ححححححححححححححفحة لو و  المو و ، وهو متعلق بالكمحال، ولذلك فهمحا يتلحدثان عن جمال ه وجمال المقولات، وهو الجمحال اعقيقي  
 . «والمطلق، ولين النسي

 
 :علاقة الفن بالدين والأخلاق -1-4

ا أن يت ثر الفلاسحححفة والمتصحححوفة بالدين ااسحححلامي في فهمهم الجمال، ب  لين غريبًا أن يكون الفن مرتبطاً بالدين،  ولين غريبً 
لع  نظرة واحدة إح منجزات العم  الفني  »:  (9)يقول الدكتو  محمد عزيز نظمي سحححححححا   كان هذا حال الفن علم مر العصحححححححو .  فقد

  وأنّ   ،تأثير الدين في اعياة الفنية عميق وقوا  تؤكد أنّ   ،كالمعابد والكنا ن والمسحححححححا د والصحححححححو  والتماثي   ،وآثا ن التي تأثرت بالدين
وفي      إلا في أو بان. ثم يؤكد ا تباط الفن بالدين، ويشحححححححححير إح أن    ينفصحححححححححم ع« سهرت مت ثرة بالدين كاخ ب الصحححححححححوفيهناك فنو ً 

  ...بوا   الانفصحححححححا  بينهما في أو با   إح أن سهرت  ،علم مر العصحححححححو   ،سحححححححا  ك  من الفن والدين معًا»:  (10)عهو  مت لارة، فيقول
 . «وبلغت أ دها في عصر النهضة

 
إن هناك عنصححححححححراً  »:  (11)ولذلك كان الفن مرتبطاً  ا مًا باخلالا  منذ عهد ااغريق، يقول الدكتو  محمد عزيز نظمي سححححححححا 

ير ألالاقيححًّا في النشححححححححححححححوة الجمححاليححة، ولكي تتبححدى اخ ححححححححححححححيححاء جميلححة وحح  أن تنطوا علم الخير، فححاخعمححال الفنيححة الجميلححة زالارة بالخ
وكحان الفلاسححححححححححححححفحة اليو نيون يربطون بين اعق والخير والجمحال، وكص بالحذكر أفلاطون وكحذلحك والعواطف واخفكحا  السحححححححححححححححاميحة...  

 . «الرواقيين، فالرواقية كانت ترى أن الشيء الجمي  هو الخير الكام 
 

ا باعواع، ولا ينفي كون  لذة عقلية، خن اعواع هي المدلا  إح العق ، فالفن  ولكن هذا لا يتناقض م  كون الجمال مرتبطً 
َ ك بالعق .يحدث تأثيراً حسحححيًّ  إن اعسحححية في حقيقتها تعني و و  اللذة الجمالية متضحححمنة  »:  (12)يقول برتليمي  ا في الجسحححم، لكن  يلد 

خن الجمي  هو الذا يسححر النظر والسححم  واللمن العضححلي  لذة تحدث  نينًا في الجسححم كل ...  في اا  اك ،ات ، كما تعني أن هذن ال
 . «والشعو  الذا ينتج في اعواع ينتق  إح الجسم ،أحيا ً 

 
إ،ا كان الخير لا يتلقق إلا في اخعمال والسحححححححححلوك البشحححححححححرا، فإن الجمال علم »:  (13)ويزيد برتليمي الفكرة وضحححححححححوحًا فيقول

. ولكن  يؤكد أن الهزة العاطفية وحدها غير كافية  «عكن ،لك يتجسحححد في اخ حححياء المر ية الملموسحححة المسحححموعة، التي تد كها اعواع
نثبت أن إ  اك    إن الشححححححيء الجمي   تص ب  العق ، ولن يصححححححع  علينا أنّ »:  (14)ا  اك الجمال، ولا بد من الفهم العقلي، فيقول

للجمي   ححححححفة تتلخَّص في تحقيق التناسححححححق بين اعسححححححاسححححححية    والمؤكد أنّ   الجمال في جمي  الفنون مرتبو بإ  اك علاقة أو نسححححححبة ما...
والفهم العقلي، إلا أن اعكم المبني علم الذو  ير   إح العق  نفسححححححححح ، ويتميز الت م  الجمالي إ،ن تميحًزاً واضحححححححححلًا عن  ر  الاهتزاز  

 . «العاطفي
  

 

 . 56، ص 1997بهنسي،  . عفيف، الفكر الجمالي عند التوحيدا، المجلن اخعلم للثقافة، القاهرة،   (8)
 .13سا ،  . محمد عزيز نظمي، الفن بين الدين واخلالا ، ص   (9)
 . 14المر   السابق، ص  (10)
 . 22المر   السابق، ص  (11)
 . 380، ص 1970برتليمي،  ان،    في علم الجمال، ترجمة:  . أنو  عبد العزيز، و . نظمي لوقا،  ا  نهضة مصر، القاهرة،  (12)
 . 379المر   السابق، ص  (13)
 . 382المر   السابق، ص  (14)



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 143   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

 : حياته ومؤلفاتهو  عصره الغزال -2
 عصر الغزال: -2-1

  ه(، وهو العصححححححححححححححر الذا  ححححححححححححححهد قيا  الدولة  505-450في النصححححححححححححححف الثاني من القرن الخامن الهجرا )  (15)عاش الغَزاَلي
ز  وطبسححححححححتان وأ، بيجان، والعرا  والجزيرة  لالوا ل   ه( في لالراسححححححححان، وامتدت إح 432ا  )السححححححححلجوقية، وقد أسححححححححسححححححححها طلغ رلل بك ع

غرل بك عا  وانتصحححرت هذن الدولة علم البيزنطيين، وضحححمت إليها آسحححيا الصحححغرى، وو ث الدولة أل  أ سحححلان بعد وفاة ط  الفراتية.
  العلم، وهو المعروت بنظا  الملك.    الطوسححي أمو ا  العلم والعلماء، وتوح وزيرن اعسححن بن إسححلو ححجَّ   ه( وهو ابن ألاي .  455)

، وبلخ ونيسحححابو  وأ حححفهان ومرو، وتحلعَدً   وقد أسحححن المدا ع النظامية  امعات في المفهو    هذن المدا ع  في بغدا  والبصحححرة  والمو ححح  
 المعا ر.
 

 516-446واعريرا  ححاح  المقامات )  ،ه(  515توفي عا   أ باء كبا ، من مث  عمر الخيا  )وفي هذا العصححر برز علماء و 
ا )« م  اخمثال»ه( مؤلف كتاب   518والميداني )توفي    ،ه( ير  في   «الرسححححححححححالة القشححححححححححيرية»ه(  ححححححححححاح      465-376، والقلشححححححححححَ

ه( وكان   478-419، وإما  اعرمين الجويني )«الم ل  والنّ لَ »ه(  اح  كتاب    548-479التصوت، وأبو الفتح الشهرستاني )
وفي هذا العصحححححر از هرت علو  الفلسحححححفة والتصحححححوت    في نيسحححححابو ، وعلي  تتلمذ الغزالي.يد ّ ع الفق  الشحححححافعي في المد سحححححة النظامية  
 والفلك والتفسير والفق  واخ ب والتا يخ. 

 
، و   اوقد اطَّل  علم ثقافاتهم كلها، وعرفه  والمتكلمين والباطنيين والفلاسحفة.برزت جماعات المتصحوفة    الغزالي أيضحًا  وفي عصحر

وتأثر بالمتكلمين والمتصحححححوفة، ولكن     .«تهافت الفلاسحححححفة»لاسحححححفة في كتاب   و   علم الف  . «فضحححححا ح الباطنية»اطنية في كتاب   علم الب
ا.فالتصححححححححوت ع  في علم الكلا  وفي التصححححححححوت؛  كان ل  موقف  الخاص و أي  المختلف ولاسححححححححيما   ندن ح  ومعرفة، ولين حبًّا محضححححححححً

 وموضع  القل ، ويعني ب  الروح والعق  لا العاطفة، وسيتضح هذا في البل . 
  
  :حياة الغزال -2-2

والغزالي هو حجة ااسحلا  أبو حامد محمَّدل بنل محمَّد  بن  محمد  بن  أحمدَ الغزَّالي، بتشحديد الزاا، خن والدن كان يعم  في غزل 
اسحححان، في في قرية الطابحَراَن قرب مدينة طوع في لار   ،   1058-ه  450 عامولل دَ    اا المخففة، نسحححبة إح قرية غزالة.الصحححوت، وبالز 

م العل مَ   عان أحد المتصححوفة بعد وفاة أبي ، ثم ا تح  إح  لر ان، حي  تلقوقد   الشححمال الشححرقي من إيران وهي مدينة مشححهد اليو .
وَي ني  إما   ثم ا تَح  إح نيسحححححابو  في لالراسحححححان، حي  ألاذ المذه  الشحححححافعي في المد سحححححة النظامية عن الجل   عن أبي نصحححححر ااااعيلي.

ه( قد َ  إح بغدا ، وكانت عا مة الثقافة في ،لك العهد، وعم  بالتد ين    478وبعد وفاة ااما  الجويني عا  )  اعرمين الشريفين.
ر ن، وفيها قرأ مؤلفات   ،ه(   229-260الفا ابّي )و   ،ه(  256-185الك ن د ا )  في المد سححة النظامية، وهو في الرابعة  والثلاثين م ن علم 

 ، وفي    َّ علم الفلاسفة.«تهافت الفلاسفة»وألف كتاب   ،ه( 428-375وابن سينا )
 
ا إح تأليف كتاب    ه( زاهدًا في الشححححهرة، وانطلق إح  مشححححق، ليقيم فيها سححححنتين، منصححححرفً   488كَ التد ين  في بغدا  سححححنة )تحَرَ 

بالقدع،    ليؤ ا فريضحححححححة اعج، وفي طريق  مرّ   ؛ثم ا تح  إح مكة المكرمة  معتكفًا في منا ة  المسحححححححجد اخموا.،  «إحياء علو  الدين»
 ويروى أن  زا  ااسكند ية. 

 
فرَّغ للعبحا ة والتحد ين  ا إح طوع، حيح  أقحا  في بيتح  ليتأقحا  في مكحة عحامين ثم قحَد َ  إح بغحدا ، و  يلبح  أن غحا  هحا متو هحً 

بالتَّد ين  في المد سحححححة  النّ ظاَميَّة  في نحَي سحححححابو ، وبعد عامين قلت َ   الملك  ه( كلف  الوزير فخر الدين بن نظاَ      498وفي عا  )  والت ليف.
و رى  فنل  في قرية الطابرَان التي كان قد   ،ه(  505الوزير، فعا  إح طوع، ولز  بيت ، منصرفاً للتد ين  والعبا ة، إح أن توفي سنة )

 ولد فيها.
 
 

 

 . 1993ينظر في ترجمة الغزالي: مقدمات التلقيق لكتب ، والشامي،  الح أحمد، ااما  الغزالي،  ا  القلم،  مشق،  (15)



144 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

 أهم مؤلفاته:  -2-3
وضحححححححح  الغزالي مؤلفات كثيرة في الدين  والفلسححححححححفة والتصححححححححوت، تبلغ حوالي مئة مؤلف، ولكن بلغ ما نسحححححححح  إلي  نحو أ بعمئة  

وفي  يعالج موضحححححوعات تربوية    ن أوسححححح  كتب   حححححهرة، وأكثرها أ ية.م  «إحياءل علو   الدين»كتاب، وهذا  لي   حححححهرت . ويحلعَدً كتابل   
و ينية وألالاقية وفلسححححححححفية وجمالية، ولهذا الكتاب أكثر من مئة وعشححححححححرين تطوطة موزعة في مكتبات العا ، مما يدل علم أ يت  في 

 وقد تر م إح عدة لغات منها الكر ية واخو  ية والفا سية واخلمانية وااسبانية. عصرن، ول  أكثر من عشرين تتصراً.
 

إحياء علو  الدين" إح اللاتينية قب  عا   "ا  قلت كت  الغزالي ولاصحو حً نل »:  (16)«إحياء علو  الدين»يقول الدكتو  فروخ عن 
فاقتبن من  أبو الفر  العبا    ،أا بعد أن يتوفى الغزالي بأق  من أ بعين سححححححنة، ف عج  ب  فلاسححححححفة اليهو  والنصححححححا ى  ، (  1150)

  "كتحاب الهحدايحة إح فرا ض القلوب".وتأثر بح  بهيحا بن يوسححححححححححححححف بن باكو ا في    ( في "كتحاب اعمحامحة" في اخلالا .  1286)ت 
 . «وكذلك اعتمد علي  ألبت الكبير والقدين توما وبعض مت لارا الفلاسفة في العصو  الوسطم

 
ويمتاز الغزالي بالذكاء، وتوقد الذهن، وقوة اعجة، ويمتاز بالنظرة الت ملية العقلية إح الكون، والقد ة علم التعرت علم مظاهر  
الجمال في تتلف أ حححححححححححكال تليها، في الكون والكا نات، وهو ير ها إح المصحححححححححححد  اخول وهو الخالق عز و  ،  حححححححححححاح  الجلال  

 والكمال. 
 

   : الغزال  الجمالية لدى فاهيم  الم -3
هحا  وعحالج الغزالي كثيراً من المعحاني والقيم والمفهومحات الجمحاليحة، وكتح  عنهحا في مواضحححححححححححححح  متنحاثرة في مؤلفحاتح  الكثيرة، و   صححححححححححححححَّ
بكتاب بعين ، أو هقالة مفر ة. وكانت معالجت  لها من لالال  ث  في موضححححححوعين اثنين، اخول هو سححححححعي  إح  ححححححرح معاني أااء ه 

المقصحد اخسح  إح  حرح معاني أااء ه »رح تو حَّ  إح قيم ومعان جمالية، وسهر هذا أبرز ما سهر في كتاب :  اعسح . وفي هذا الشح
. والثاني سححعي  إح إ ححلاح اخلالا  وتقويمها، وتوضححيح القيم النفسححية والخلقية والجمالية في العبا ات. وسهر هذا في عد  «اعسحح 

. وهو يسححححححححححححححعم بإحيححاء علو  الححدين إح إحيححاء اخلالا  وقيم «إحيححاء علو  الححدين» كتححابحح : غير قليحح  من مؤلفححاتحح ، وكححان أبرزهححا في
 الجمال.
 

ولو جمعحت أقوالح  وآ اؤن و  سحححححححححححححححت خمكن الخرو  بنظريحة متكحاملحة في الجمحال والتجربحة الجمحاليحة، مر عهحا اخول هو الجمحال 
الكلي المتلقق في ه عزَّ  ححححححححححححححح نح . وعلم ،لحك فحالقيم الجمحاليحة عنحد الغزالي هي قيم الحدين واخلالا ، ولا يزعم هحذا البلح  بأنح   

 ن  ينبّ   علم هذا الموضوظ، ويدعو إح القيا  بتلك المهمة في   اسة علمية  امعية موسعة. سينهض بهذن المهمة، إنما حسب  أ
 
  ية الجمال إلى الله:مرجع -3-1

نطلق منها في ك  يؤكد الغزالي مر عية الجمال بأ ححححححححكال  كلها إح ه عز و  ، وهي القيمة اخوح التي أعلم من  حححححححح نها، وا
:  ( 17) ك  ما في الكون هو من لالق ه تعاح، وك  ما في الكون جمي  بجمال الخالق، يقول   - سحححححححححح   أي -خنّ   آ ا   عن الجمال؛

وقلها إح عبا  ن ُط رَة  واحدَة   للقلها في  » نَات   لو  ن، يسححححل نَةَ م ن  حَسححححَ ن  وإحسححححان  فهو حَسححححَ ، سححححنالمل قل    كً  ما في العا َ  م ن  حلسحححح 
َ كل بعين  أو اَ    أو َ مّ   َ ت    وكً  ما في العا َ  م ن   لو ة  مليلة  وهيئة  جميلة  تلد  .  « التي هي بعضل معاني  جمال   و لال     ،ف ثَحَرَ م ن  آثا   قلد 
 والغزالي بعيد البعد كل  عن القول بوحدة الو و  أو اعلول أو الاتحا . 

 
كما أكد أن مصحححد     واضححح ، وأكد سحححك ه تلك المواضححح .يؤكد قيمة الجمال في الجسحححم البشحححرا أ حححا  إح القبح في بعض الم

كََ القبيحَ،  »:  (18)الجمال هو ه، و،لك في سحححححححيا   حححححححرح  مع  الغفا  من أااء ه اعسححححححح ، فقال هو الذا أسهرَ الجميَ ، وسحححححححَ
ك   عليها في الدنيا والتجاولز  عن عقوبت ها في ا لارة ... كَهَا بإ سحححححال  السحححححّ  ، وأوَّلل    والذنوبل م ن جمل لة  القبا ح  التي سحححححَ ك  والغَف رل هو السحححححَّ

 

 . 184، ص  2019، كانون الثاني،  139، اتحا  الكتاب العرب،  مشق، العد   139فروخ،  . عمر، عبقرية العرب في العلم والفلسفة، كتاب الجي ، العد    (16)
 . 237-236، ص 1994الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، عناية: محمو  بيجو، مطبعة الفوال،  مشق،  (17)
 .76، ص 1984الغزالي، المقصد اخس  في  رح أااء ه اعس ، تحقيق: محمد عثمان الخلش ت، مكتبة القرآن، بولا ، القاهرة،  (18)



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 145   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

ل مسححتو ةً في باط ن   ملغطاّةً في جمال  ساهر ن، وكم بين با ك  ن علم العب د  أن َ عََ  مفات حَ بدَن   التي تسححتقب للها اخعينل طن  العبد  وساهر ن  سححَ
. فالغزالي يد ك أن للجمال وسيفة، وهي سححححك العيوب، وهي وسيفة جمالية وألالاقية، ولع   «في النظافة  والقذا ة  وفي القبح  والجمال

 أحدًا من علماء الجمال   يق  بذلك. 
 

ولا ينفحكً  »  :(19)وقححد أكححد الاهتمححا  بالجمححال لا القبح، من منطلق ألالاقي، فقححال في الكلا  علم اسححححححححححححححم ه تعححاح الغفححا 
م   يق نَ فهو ،و نصحححححححححي   م ن هذا الاسححححححححح  ن ، فمَن  تغافََ  عن  المقاب ح  و،كََرَ الماسححححححححح  ، وعَن  قحلب ح  وحلسححححححححح  د  تلوَ  عن  كمال  ونق ص  صححححححححل

وأ ححا  إح ضححرو ة ،كر الماسححن، والالتفات عن ك  ما هو قبيح، ففي الكون قبح، وفي الكون جمال، وعلم المرء أن يمت    .«غفَّا [ال
، قد »:  (20) سري  بالجمال، ويعف عن القبح، وفي ،لك يقول  لو اَ عن عيسححححححم علي  السححححححلا ل أن  مَرَّ م  اعوََا يين علم كل    مي ت 

ن  يلذ كَرَ  غَلََ  نحَتحَنل ل، فقالوا: ما أنتَََ هذن  الجيفةَ! فقال عيسحححم علي  السحححلا ل: ما أحسحححنَ بياوَ أسحححنان  ، تنبيهًا علم أنّ الذا ينبغي أ
 . ويدل موقف  هذا علم  ؤية موضوعية، تد ك ما في الكون من تنوظ والاتلات. «م ن  ك ّ   يء  ما هو أحسَنل 

ن ، ولا ينسحححححححم أن يربو ك  قيمة، مهما   خن غايت     تفاوتت نسحححححححبتلها، باخلالا  والدين؛ونبَّ  علم التفاولت في القبح واعلسححححححح 
إنَّ القبيحَ المط لَقَ في الظححاهر  ممقلوتَ،  »: (21)البعيححدة هي تهححذيحح  الطب ، وتنميححة الححذو ، واعحح  علم اخلالا  الفححاضححححححححححححححلححة، فقححال

نل الم ن  الحححححححل واعلس  ، وكذلك حححححححطلَقل معشلوَ ، وما بينهما َ َ َ اتَ، فالقري ل م نَ اعلس  عَدل في الدنيا م نَ القري   إح القبح  المطلق  ملط لَق  أَس 
ن  الصو ة  الباطنة    . «تتفاوَتل سعاَ ةل ا لارة  َ سَ   تفاولت  حلس 

 
َ بذلك في مواضححححححَ  كثيرة ، ومنها قول  ن  الخلللق، وقد علني  ن  الخلَ ق  وحلسحححححح    يحلراَ ل »:  (22)وواضححححححح من سححححححيا  كلام  تمييزلن بين حلسحححححح 

ر ، و  َ كل بالبَصحححححححَ د  يلد  و ةَل الباطنةل، و،لك خنَّ اانسحححححححانَ ملركَََّ  م ن  َ سحححححححَ و ةل الظاهرةل، وبالخلللق  الصحححححححً َ ك تل م ن   وح  ونف ن   بالخلَ ق  الصحححححححً د 
نَةَ  . وهو بذلك لا يكتفي بالتمييز بين جمال الظاهر وجمال الباطن، ب   «بالبصحيرةَ  لا بالبَصحَر ، ول كل ّ  منهما هيئةَ إمَّا قبيلةَ وإمَّا حَسحَ

وإحسحححححححححاع بالجمال في ساهرن   يحد  الوسحححححححححيلة لاسحححححححححتقبال ك  نوظ من أنواظ الجمال، ويدل هذا التمييز علم تفكير منطقي علمي،
 ا علم  غبة من  في أن يد ك المتلقي ما يد ك  هو، خن  يحم  أمانة التعليم والتو ي  والكبية الجمالية واخلالاقية. ويدل أيضً  وباطن .
 

، وإن كان بالغا في  »:  (23)وهو يرى الجمال في الكون كل  والكا نات كلها، ولكن  يلعلي من جمال اانسححححححححححححان، فيقول فالفَرَعل
 للإنسححححححان، خن  تالف ل  في النوظ، وإنما يشححححححبه  في الكياسححححححة التي هي عا ضححححححة عن الماهية المقومة للذات  الكياسححححححة، لا يكون مثلًا 

 وهر اانسححححان،    ولا إح العرو، إنما هو  ا   إحاعلاء من القيمة الجمالية في اانسححححان  ا   لا إح الظاهر  اوهذا    .«ةاانسححححاني
 خن في اانسان نفلة من  وح ه.  

 
تحَع مَ ل  »:  (24)ويؤكد او الجمال عند اانسحححححان علم سحححححا ر الكا نات، فيقول ، إ، يلسححححح  ا تحلفَرّ  ل بيَن اللف ظَين  العَرَبل في اسحححححتعماله 

تحَع مَ ل العظ يمل.الكبيرل  نًّا، وكذلك الجلي ل غيرل الكبير      حي ل لا يلسححححححححححححح  : أَع ظَمل سححححححححححححح  ، ولا تقولل نًّا م ن  فللان  : فلانَ أكبل سححححححححححححح  تقولل العَرَبل
: أََ ً  م نَ اا ، ولا يحلقَالل : الفَرَعل أعظمل م نَ اانسان  ، ولذلك يحلقَالل ، فإنَّ الجلالَ يلشيرل إح  فات  الشَّرَت   .«نسان  والعظيم 

 
، وقد وحد امتلاك ثقافة عربية بااضححافة إح امتلاك  الثقافة الفا سححية  وهو يصححد  في هذا التمييز عن حنّ  لغوا  قيق، وعن

ولا ننسححححححم أن    ع الفق  الشححححححافعي، وكان يقو  بتد يسحححححح  في المد سححححححة النظامية. ويظهر هذا الفهم الدقيق    بين الثقافتين ااسححححححلا .
ا في كلام  علم الدلالة اللغوية  لم أااء ه اعسحححح ، و ححححرح  لها.خسححححرا  اللغة العربية في كلام  ع والمع  المتصححححو  في   ،ويظهر أيضححححً

 ، وك ن  يض  بذلك أسن علم الدلالة. (25)والموضوظ الخا  ي المتعينّ  في الواق  ،الذهن
 

 . 76المصد  السابق، ص  (19)
 . 76المصد  السابق، ص  (20)
 .171الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (21)
 . 167المصد  السابق، ص  (22)
 . 46الغزالي، المقصد اخس ، ص  (23)
 . 42المصد  السابق، ص  (24)
 وما بعدها.   29ينظر: المصد  السابق، ص  (25)



146 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

 :أنواع الجمال -3-2
  هذا التصحنيف.  ، لالقي ولالقي، وأكدَّ تحدث الغزالي عن أنواظ الجمال، و ع  أعلاها مرتبة جمال اانسحان، و عل  في نوعين

وتحدث عن جمال الطبيعة، وجمال اعيوان، ولكن    يصنفها إح أنواظ، إنما  اء حديث  عنها مرتحَّبًا، في تضاعيف كلام  علم اعسن 
 والجمال.
 

والغزالي لا يغفح  عن الجمحال في الكحا نحات كلهحا، بح  يؤكحد أن  حححححححححححححححاحح  الحذو  السححححححححححححححليم هو الحذا يحن بالجمحال أ   آن، 
الطّ باظل السليمةل قاضيةَ باستلذا،  النَّظَر  إح اخنوا   واخزها   واخطيا   المليلة  اخلوان  اعسنة  النق    »:  (26)ب ، فيقول   ن، ب  يلتذّ ويقدّ  

فَر  ل عن  الغلملو ل والهمو ل بالنظر إليها، لا ل طلََ   حاّ  و اءَ النَّظَر ، فهذن ، وكً  اخسححبابل ملل ذَّةَ   المتناسححبَة  الشححك ، حتى إنَّ اانسححانَ لتَحَنح 
ن  وجمال  فلا  لو إ  اكل  عَن  لذَّة ، ولا أَحَدَ يلنك رل كَو نَ الجمال  محبوبًا بالطب     .«لذيذ  محبوبَ، وكً  حلس 

  فو  الرغبات والشحححهوات، واو والطب  السحححليم عندن هو الذا فطر ه علي  البشحححر، ولكن لا بد ل  من تربية وتو ي ، وترفّ 
 . (28)وح  المال (27)علم متاظ الدنيا، وأولها  هوة البطن و هوة الفر 

 
لهححا موضححححححححححححححوعي،  أنهححا جميلححة في ،اتهححا، لا لغرو، فجمححا  وأزهححا ، وأكححدَّ   م علم جمححال الطبيعححة، هححا فيهححا من  بححال وأنهححاوتكلَّ 

ة   »:  (29)يقول في ،لك  ولاالص، ولين نفعيًّا. ، ب  ل ملجَرَّ   الَمجانَسححححححححححَ واانسححححححححححانل قد يحلًَ  لذات ، لا لفا  دَة  تحلنَالل من  في حال  أو ممل 
، إ،ا    يَكلن  المق صحححححو  م  اعً  ل ل جَمَال  بَة  في الطباظ  الباط نَة ، واخلالا   الخفيَّة ، ويدلال ل م ن  هذا الق سححححح  هوَة ، فإنَّ والمناسحححححَ  ل قضحححححاءَ الشحححححَّ

وَ  وَة ، حتىَّ يسححححتَل ذَّ النَّظَرَ إح الفَوَاك    واخنو الصححححً ه  َ  الشححححَّ تحَلَذَّةَ في عين ها، وإن  قَد َ  فحَقَدَ أَ حححح  رَب  َ  الجميلةَ ملسحححح  ا   واخزها  ، والتحًفَّاح  المشحححح 
وَى عين ها، إلا أنَّ  إ ن  ا رَة ، م ن  غير   غَرَو  سحححح  رَة ، وإح الماء  الجا ا والخلضحححح  و ةَ  باعلم  َ  ب  غَرَوَ مذملوَ   ححححاَ  مذملومًا، كلل ّ  الصححححً تَّصححححَ

د  ولا ،َّ ّ   َم  فل    ، إ،  اع لً  إمَّا  الجميلة  لقضحححححاء  الشحححححهوة  حي ل لا يحَ ً  قضحححححاؤلها، وإن    يتَّصححححح    ب  غَرَوَ مذموَ ، فهو ملبَاحَ لا يلو حححححَ
 .«دل ولا يلذَ ً مَحملوَ ، وإمَّا مذملوَ ، وإمَّا ملبَاحَ لا يحل مَ 

 
وواضحححححححح من الكلا  السحححححححابق تقدير الغزالي لموضحححححححوظ الت م  في الجمال، ومتعة النظر إح ما هو جمي  في مظاهر الطبيعة، من 

تلك اخ ححححححححياء    ويدل كلام  علم أنّ   لمض الاسححححححححتمتاظ بصححححححححو تها الجميلة.  أنها  وأ ححححححححجا  ونباتات وفواك ، لا لجني فا دة منها، إنما
الجمال عندن موضححححححوعي ومحايد، واانسححححححان هو الذا يوسف الجمال فيما هو حميد أو   الجميلة هي جميلة في حد ،اتها، مما يعني أنّ 

غير حميد، وهذا التقدير للجمال مرتبو  ا مًا عند الغزالي باخلالا  والقيم الدينية، وهذن هي طبيعة اعضححححا ة ااسححححلامية، وهو ابن 
 تلك اعضا ة. 

 
نَ، »:  (30)وأ ححححا  إح جمال اخلالا ، فقال : هذا لالللقَ حَسححححَ ، إ، يحلقَالل نَ والجمالَ مو وَ  في غير  المسححححوسححححات  اعلم  أنَّ اعلسحححح 

نَ، وهذن  سححيرةََ  نَةَ، وهذن  ألالاَ  جميلةَ.وهذا ع ل مَ حَسححَ وإنما اخلالا ل الجميلةل يحلراَ ل بها: العلمل والعق ل والعفَّةل والشححجاعةل والتقوى     حَسححَ
َ كل بنلو   البصححححيرة  الباطنة ،   ، ب  يلد  َ كل باعواعّ  الخمن  فات  لا يلد  لال  الخير ، و ححححيءَ م ن  هذن  الصححححّ  وكً  هذن  الخلال   والكرَ ل وسححححا رل لا 

 .«محبوبَ بالطب    الجميلة  محبوبةَ، والمو وتل بها
 

واابداظ اانسححححححاني، فذكر جمال الخو، وجمال    لطبيعة، ب  تنبَّ  إح جمال الفنو  يقف الغزالي عند جمال اانسححححححان واعيوان وا
رَة ، فإ َّ نقول »:  (31)الثوب، فقال ر ، ولا علم تحَنَاسحححححل   الخ ل قَة  وامتزا   البحَيَاو  باعلم  و اً علم ملد كََات  البَصحححححَ نَ لينَ مقصحححححل :  إنَّ اعلسححححح 

ن   نَ، وهذا إ ءَ حسحححححنَ"، ف اً معً  ع لسححححح  : هذا ثحَو بَ حَسحححححَ نَ، ب  نقولل نَ، وهذا فحَرَعَ حَسحححححَ نَ، وهذا  حححححوتَ حسحححححَ "هذا لَاوٌّ حَسحححححَ
نل إلاَّ في الصًو ة ؟الصوت    .« والَخوّ  وسا  ر  اخ ياء ، إن     يَكلن  اعلس 

 

 .5/10، 1998 ا  الوعي، حل ، إحياء علو  الدين، الغزالي،  (26)
 . 98،  سالة كيمياء السعا ة، ص 2014بيروت،  –و سا   ألارى، المكتبة العصرية،  يدا ينظر: الغزالي: المنقذ من الضلال (27)
 . 4/157إحياء علو  الدين ينظر الغزالي،  (28)
 . 2/262، إحياء علو  الدينالغزالي،  (29)
 . 5/11المصد  السابق،  (30)
 . 5/10المصد  السابق،  (31)



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 147   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

ا أن الجمال عندن قيمة  وهذا يعني أن الجمال عند الغزالي قيمة إنسحححححححانية يبدعها اانسحححححححان في أعمال  و حححححححناعات ، ويعني أيضحححححححً 
 في اخحوال كلها مرتبطة بالدين واخلالا .  كا تماعية وإنسانية، وتل

 
و،كر إعجحاب النحاع بهحذن الفنون، وافتتحانهم بجمحالهحا، وتقحديرهم مهحا ة  ل النق  علم الجحد ان، وجمحال الخو.وأ ححححححححححححححا  إح جمحا

َ  ممَّن ين وهو بذلك يتخذ من ك  أ حححححححكال الفن وسحححححححيلة للتفكًر في الخالق،    ظر في الكون، ولا يتفكر في لاالق . حححححححانعها، ثم عَج 
ر تل جميَ   ّ    إح التفكير  »:  (32)وقد قال نل ، فيَصحح  سحح  نًا علم حا  و  فيسححتل  ا حَسححَ نًا أو نقشححً   والعَجَ ل كً  العَجَ   مم َّن  يرَى لاطًّا حَسححَ

َ تَ !"، ثم نَ قلد  مََ   حححححححنعَتَ ل، وأحسحححححححَ ذَقَ ل، وما أَك  : "ما أَح  ، ولا يزالل يسحححححححتعظ مل  في نف سححححححح  ، ويقولل ن ظلرل إح هذن  يفي النقَّاش  والخطَّاط 
ك   لنل َ لالل  وح  هَشل ل عَظَمَتل ، ولا يحلَيرّ    .«مَتل ل العجا     في نفس   ، وفي غير ن ، ثم يغ فَ ل عن   ان ع   وملصَوّ   ن ، فلا تَد 

 
ا وسححيلة للتذكير بالجمال االهي، والتذكير ُلق ه تعاح  م ، ويتخذن أيضححً   اابداظ البشححرا، ويحن بجمال ، ويقوّ فالغزالي يقدّ 

 للكون، ويؤكد هذا الوسيفة الجمالية عندن، وهي التدبر والتفكير في الجمال والكمال االهي. 
 

في لَال قح  ولالللقح ، وجمحال الطبيعحة، وجمحال الكحا نات    كون الغزالي قحد عَرَت الجمحال في أنواعح  كلهحا: جمحال اانسححححححححححححححان؛وبحذلحك ي
 اعية، وجمال الفن الذا يبدع  اانسان. 

 
 :الإحساس بالجمال -3-3

قال النيً  ححلَّم هل علي   »:  (33)وتكلم علم ااحسححاع بالجمال، فجعل  في نوعين، حسححي ومعنوا، أو ما ا و وحي، فقال
يْبُ، وإلن "  وسححححححلّم: نْ دنياكُُْ ثلاثٌ: إلط ِّ بَ إ ليَّ مِّ ةُ عيني في إلصاالاةجُعلتْ  ساااُ،، و حُب ِّ فتع لَمل أنَّ الطّ ي َ  والنسححححححاءَ فيهما حاً الشححححححمّ  واللمن     ."قرَُّ

، ولا يلد   كلها مَن  لا قلَ  ل ،   ، ب  ل لإ   اك  السححححا ع  الذا محلً ل القل ل رَ  والبصححححر ، والصححححلاةل لا حاَّ فيها لل لواعّ  الخم ن  ومَن  اقتصححححَ
ت   علم اعواعّ  الخمن  فهو بهيمةَ، خنَّ البهيم  . «ةَ تشا كل  فيها، وإنما لاا يَّةل اانسان  التمييزل بالبصيرةَ  الباط نَة  م ن  لذَّ

 
وما إعلاؤن هذن   ال  يني ألالاقي، يتمث  في الصححححححححححلاة.والغزالي بذلك يعلي من قيمة الجمال المعنوا، وهو في المقا  اخول جم

ات، ولا سحيما في أمرين  القيمة إلا لغاية تربوية، غير مبا حرة،   يشحر إليها  حراحة، وم  ،لك، فهو لا يلغي القيم الجمالية في اعسحيّ 
وهذا يعني أن الجمال عندن مصحنف إح مرات ،      لرسحول ه  حلم ه علي  وسحلم.اثنين  ا المرأة والطي ، بدلي  اسحتشحها ن  دي

 كتي  الوا   في اعدي  المسند إح  سول ه  لم ه علي  وسلم. الوقد  ع  الجمال المعنوا في المرتبة اخعلم، وفق 
 

عن دا أنَّكَ إ،ا حلك يَ لك  ححححححححححححححد  أبي بكر ،    ما»:  (34)وضححححححححححححححرب مثلًا آلار للجمال المعنوا، أو جمال الخلق والروح، فقال
ك هزَّةً وا ت ياحًا وميلًا إح هؤلاء، وأنتَ تعلمل أنّ    وسحياسحة علمَرَ، وسحَخَاوة علثمانَ، و حجاعة ،  ضحوانل ه  عليهم، لا تدل في نفسح  عليّ 

ن ها، فلو تشححححوَّهَت   ححححو لهم الظاهرةل، وب ا    تسححححتلسحححح  تَها  هَّ ها، ولو  ححححاهد  و  هم الظاهرة ، فإنك   تشححححاهد  ق يَت   حبَّك لهؤلاء لينَ لصححححل
م المعنويَّةل الباطن   تَ عن  محبوبةل لبَق يَ  فاتهل  .«ك منهم، َ َ َ  إح  فات  العلم  والقد ة  والنزاهة  عن  العليوب  حبًهم، وإ،ا فتَّش 

 
والغزالي بذلك يأتي  جج من التا يخ، ومن  ححححخصححححيات عرفت بتقواها و ححححجاعتها وحسححححن سححححياسححححتها، ليؤكد قيمة الجمال 

وهو جمححال مواقف وأفعححال، وفي هححذا  لالححة علم أن   عرت  ححححححححححححححو هم، فجمححالهم ألالاقي معنوا.المعنوا، بححدليحح  أننححا   نرهم، ولا ن
 الجمال المعنوا يتجسد في اانسان، وفي مواقف  وأفعال .  

 

 

 . 5/228المصد  السابق  (32)
 .232الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (33)
 .  232المصد  السابق، ص  (34)



148 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

المح  يحح  لَال ق محبوبح  ولالللقح ، ويحرص علم أن يكون هو نفسححححححححححححححح  محبوبًا في  ومحا  ا  الجمحال في الخلق وفي اخلالا ، فحإنّ 
قل المسحححتحَغ ر  ل الهمّ »:  (35)عن ،لك فقالالغزالي  عبَّ  قد  لَال ق  ولالللق ، و  وق   ، أو يتعلَّقَ   العا ححح  رلن م ن  أن  يتعَلَّقَ هعَ شحححل ق    لا يعدلو فك  بع شححح 

ر  في  وهلشحححاهَ  و ت    في ،ات  ، ليتنعَّمَ بالف ك  ن   حححل وق    فإمَّا أن  يتفكَّرَ في جمال   ، وحلسححح  دَت  ، وإمَّا أن  يتحَفَكَّرَ في بنفسححح   ، فإن  تفكَّرَ في معشحححل
نَ  اع فًا للأفعال    اللطيفَة  اعَسححَ الَّة  علم ألالاق   و ححفات   ، ليكونَ ،لك مضححَ َلَبَّت  .ة  الدَّ

ت    وملقَوّ يًا لم رلن في   ذَّ وإن  تفكَّرَ في نفسحح    فيكونل ف ك 
فات  التي تحلقَرّ بل ل من ، وتحلَبّ بل  إلي  حتى ق طل  م ن  عَين   محبلوب    حتىَّ يتحَنحَزَّنَ عنها، أو في الصّ  فَ بها فات    التي تلس   .« يتَّص 

 
وبذلك يوسحح  الغزالي  ا رة الجمال، كما يوسحح   ا رة اع ، ليشححم  في اعقيقة البشححرية كلها، وهذن الدعوة غير المبا ححرة، هي 
 ما تحتا  إلي  المجتمعات البشححححرية في اخزمنة واخمكنة كلها، وما يميز أسححححلوب الغزالي أن  لا ينا ا ولا يدعو ولا يقر ، ولا يهجو ولا

 ا يحل  ويوضح، وعلم المتلقي أن يستوع ، فهو يحك  قا   . يذ  ولا يقدح، إنم
 

ً  ه  تعاحَ ينبَغ ي أن  يكونَ كذلك»ثم  تم كلام  بقول :   تقرب     التي  ، أا علم محل  ّ  ه تعاح أن يتصححححف بالصححححفات«فملل 
 من ه، وأن يتجنَّ  الصفات  التي تبعدن عن ه، وفي هذن المقا نة ما يدل علم إيمان  بجمال ه وضرو ة حب . 
ت خنها م ن  ححن  ه ويتكلم الغزالي علم اع ، فيرى أن ك  أنواظ اع  تنطلق من ح  ه تعاح، فاانسححان يح  الكا نا

العا  تل لا يحل ً  »:  (36)وهو في اعقيقة يذكر العا ت، ولكن كلام  علي  يمكن أن ينسححححل  علم ك  مح ، إ، يقول  وبدي  لالق .
بً ل لله عزَّ و  َّ؛ إ، قد يحل ً  الم ً   نَل فيلل  ، وأقا  بَ  وبلدَنإلا هَ تعاحَ، فإن  أح َّ غير  ن    وثيابَ  وضححححححححححححححيعتَ ، و  عبدَ المبوب  ك َّ ما هو م 

بتل . ن  ل ه عزَّ و  َّ، وكً  الخل ق  عبا ل ه تعاح، فإن  أح َّ الرسحححولَ أحبَّ   وإلي  ن سححح      خنَّ   سحححولل محبلوب   وحبيبل .وكً  ما في الو لو    حححل
ا زا لنل إح محبوبح  .وإن  أحح َّ الحدً   صححححححححححححححح  ل إح محبوبح  ، أعني البحَدَنَ.وإن  أَححَ َّ طعحامحًا فلأنحَّ  يحلقَوّ ا مَر كَبحَ  الحذا بح    ي وإن  أحح َّ   نيحا فلأنهحَّ

عَةل محبوب  ، وهي   لالاتَ علم جمال   و لال   ا  ححححنح  و   الجميلة  فلأنهَّ . وهذن النظرة إح اع  «النَّظَرَ إح اخزها   واخنها   واخنوا   والصححححً
 نظرة إنسانية  املة واسعة، منطلقها من ه عز و  ، لتشم  الكون والكا نات.

 
 .(37)وواضح اقكان الجمال باع ، خن الجمي  محبوب في طبيعت ، وهذا ما أكدن غير مرة في تضاعيف مؤلفات 

   
 معيار الجمال: -3-4

وهو التناسحق والتناسح ، أا أن يكون الجمال في اخ زاء كلها، وهو ما يسحمي     ،و ع  الغزالي للجمال الما ا اعسحي  حرطاً
ن  جمي ل اخطرات  »:  (38)التما ، فقد قال ن  بعض  اخعضححاء ، ما   يح سححل نل لا يح صححل ل  لسحح    ،ا ا و ححرحً . وزا  مع  التما  توضححيلً «اعلسحح 

رَةً فهو »:  (39)و،كر الكمال، فقال رَ كمالل ل اللا  قل ب  المم ك نل ل ، فإ،ا كانَ جمي ل كمالات   حاضحح  نل  في أن  يَح ضححل كً   ححيء  جَماَلل  وحلسحح 
نل هو الذا جَمَ َ  رَ، فالفرَعل اعَسحححححَ ن  والجمََال  ب قَد    ما حضحححححَ ها، فحَلَ ل في اعلسححححح  رل بعضحححححل    ك َّ ما يليقل في غاية  الجمََال، وإن  كان اعاضححححح 

ر  كَرّ   و  وتحَيَسححححً ن  عَد  ك    ولون  وحلسحححح  نل كً  ما جَمََ  ما يليقل بالَخوّ  م ن  تحَنَاسححححل   اعلرلوت     وفحَرّ  علي .بالفَرَع  م ن  هيئَة  و ححححَ والَخوً اعَسححححَ
ن  انتظام ها.وتوازيها واسححححتقا نل ك ّ   ححححيء  في كَمَال   الذا   مَة  ترتيب ها وحلسحححح  دًن، فللسحححح  ولك ّ   ححححيء  كمالَ يليقل ب ، وقد يليقل بغير ن ضحححح 

وهذن النظرة تمتاز بالموضححححوعية، والنسححححبية، وهي إنسححححانية  ححححاملة، تشححححم  الجمال الذا يبدع  البشححححر، وهو جمال الفنون،    .«يليقل ب 
 كجمال الخو.

 
والثاني الجلال والكمال في الذات   اخول التكام  في الكون والتناسح .ومفهو  التكام  والتما  والتناسح  مر ع  إح أمرين،  

 االهية، التي عنها  د  الكون كل  ها في  من كا نات. 
 

 

 . 5/210الغزالي، إحياء علو  الدين،  (35)
 .235الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (36)
 . 2/262ينظر: الغزالي، إحياء علو  الدين،  (37)
 .167الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (38)
 . 5/11 الغزالي، إحياء علو  الدين، (39)



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 149   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

ولسحححنا نعني   »:  (40)فقال   للجمال الجسحححدا، وأكد التناسححح ، والتكام ، كما أكد الفر  بين الشحححهوة والجمال،وضحححرب مثلًا 
ت قامَة ، م  الاعت دال  في ال سححح  ا نعني  ب  ا تفاظَ القامَة  علم الا  وَةَ فإنَّ ،لك أنوثةَ، وإنمَّ ه  ، وتناسحححل   اخعضحححاء ،  بالجمََال  ما يحرّ كل الشحححَّ م  لَّل 

بَاظل عَن  النَّظَر  إلي  ل قَة  الو   ،  ي ل لا تنبلو الطّ  ن  بعض   »  :(41)التكام  في الجمال فقالو،كر    .«وتنا ححلف  لا  نل لا يح صححل ل  لسحح  اعلسحح 
 . «اخعضاء ، ما   يح سلن  جمي ل اخطرات  

 
ن  الظاهر  أ كاً ، كالعين  واخنف  والفم  والخدّ ،  »:  (42)و ع  للجمال المعنوا  رطاً، وهو العدل والتوازن، فقال كما أنَّ للللس 

ن   ن  جميعلها، فكذلك الصححححو ةل الباط نَةل لها أ كانَ، لا بدَّ م ن  حلسحححح  ن  ما   يَح سححححل فل الظاهرل باعلسحححح  نَ الخلللقل.ولا يلو ححححَ    جميع ها حتى يَح سححححل
، فإ،ا اسححححتوت  هذن ا ، وقوَّةل الشححححهوة ، وقوَّةل العدل  بيَن هذن القلوَى الثلاث  ، وقوَّةل الغضحححح   : قوَّةل العل م    ،خ كانل اخ بعةل وهي أ بعةل معان 

نل الخلللق   ، حَصََ  حلس   . «واعتدَلَت  وتناسَقَت 
 

:  ( 43) وقوة العدل التي  علها القوة الرابعة هي قوة العق  الذا يضحبو سحا ر القوى، والذا هو وسحيلة المعرفة، وفي ،لك يقول 
نل اخلالا   » حَّ ل ل حلسححححححح  ، فلا يفعلَا  حححححححيئًا إلّا بأم ر ن ، فإن  فحَعََ  ،لك  حححححححَ وةل والغضحححححححَ ل ينبغي أن  يكو  تحتَ يد  العق   ه  ، وهي الشحححححححَّ

حَّ ل  اخلالا ل القبيلةل، وهي  حححفاتل    حححفاتل الملا  كة ، وهي ب ذ  ل السحححعا ة ، وإن  عَم َ  ُلات  ،لك فخَدَ  الشحححهوةَ والغضحححَ ،  حححَ
 . «الشياطيَن، وهو ب ذ  ل الشقاء  

 
إنَّ الجمحالَ في اخكثر   »:  (44)و أى أن جمحال الصححححححححححححححو ة الظحاهر يحدل في الغحالح  علم جمحال البحاطن، فهو كحالمرآة للنفن، يقول
بَل كثيراً ما يتلازَ  َخ 

َن ظَرل والم
، فالم ؛ خنَّ نوَ  النفن  إ،ا شَّ إ ححححراقل ل تأ َّى إح البَدَن  ، ولذلك عَوَّلَ أ ححححلابل  يدللً علم فضححححيلة  النحَّف ن  مان 

، فقالوا: الوَ   ل وال ة  في معر فَة  مكا     النفن  علم هيمت  البَدَن  ،  الف راَسحَ عينل مرآةل الباط ن ، ولذلكَ يظ هَرل في  أثَحَرل الغَضحَ   والسحرو   والغمّ 
 ويلاحا أن  هنا لا يقط  برأي  ولا وز  ولا يعمم، ب  يقول في اخكثر. .«ولذلكَ قيَ : طَلَاقةل الوَ     علنوانل ما في النف ن  

 
ا نفسححححححححححححححيحًّا للإنسححححححححححححححان، فيقول لح : محا تحنّ   وكح نّ  بح  وتنفعح  ينعكن علم و هحك، بح  تظهر آثا ن في  الغزالي يقحد  هنحا علا حً

 بدنك، فعليك أن تحن بالجمال ومظاهرن، وهو لا يصرح بذلك، ب  وعل  نتيجة يص  إليها المتلقي من تلقاء نفس . 
 

ات الضحححححححرو ية قد يحول  ون إ  اك اخمو  المعنوية، ويفَقَد اانسحححححححان ااحسحححححححاع بالجمال،  اعرمان من اعسحححححححيّ وأ حححححححا  إح أن  
و ق   إح التشحححبً  والاقتداء ب ، إلا إ،ا كان ممنوعًا بالج لوظ مَثَلًا »:  (45)فقال ، فإنَّ  فالتلميذل إ،ا  حححاهدَ كمالَ أسحححتا،ن  في العل م  انبحَعََ  بشحححَ

ا يمنَ ل انبعاثَ  حححو   الع ل م . وهو بذلك يقر  ا ات اانسحححان اعسحححية، و شحححم من عد  تلبيتها،  «اسحححتغراَ  باطن   بشحححو   القوت   هَّ
 أو عد  قد ة علم تقدير المعنويات، وهو لا وز  بذلك، ولكن وعل  محتملًا. ،فقد يؤ ا إح فسا 

 
، وهو بذلك  (46)الطعا  وسححححيلة العي  ولا يعي  اانسححححان من غيرن  الغزالي يقد   ححححهوة الطعا  علم  ححححهوة الفر ، خنّ   وك نّ 

 ك اخول لدواف  اانسان. يتقد  علم فرويد الذا  ع  من الرغبة الجنسية المرّ 
 

 

 . 4/164المصد  السابق،  (40)
 .167الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (41)
 . 168المصد  السابق، ص  (42)
 . 106كيمياء السعا ة، ص   -الغزالي، المنقذ من الضلال (43)
 . 4/16الغزالي، إحياء علو  الدين،  (44)
 . 46الغزالي، المقصد اخس ، ص  (45)
 .98-97، ص 1988للتوس  ينظر كلام  علم الطعا  والنكاح: الغزالي، معا   القدع في مدا   معرفة النفن،  ا  الكت  العلمية، بيروت،  (46)



150 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

لَةل،  »  :(47)ولا الصححححححححو ة الخا  ية، ولا يتنكر للجسححححححححد، فقد قال  والغزالي بذلك لا ينكر اعنّ  الفضححححححححا  ل البدنيَّةل أ ب : الصححححححححّ 
ر .وال قل  ، وطولل العلم  ة  بالبحَدَن  لمولا تحَتَهيحَّ ل هحذن اخمو ل اخ بعحةل إلا بالنّ عَم  الخحا  حة  ا  وَّةل، والجمحالل ، واخهح ل، والجحانل،    ،ط يفحَ وهي أ ب : المحالل

  . ولكن  وهو يذكر فضا   البدن، يذكر فيها قيمًا نفسية ومعنوية وألارى ا تماعية، فك ن الجمال لدي  ك ٌّ متكام .  «وكَرَ ل العَشيرةَ  
 
 الجمال موضوعي: -3-5

ا ا تبو هنفعة، فقد ااحسححححححححححاع بالجمال، وإ ا ة الخير، أما إ،ال موضححححححححححوعي، ليسححححححححححت الغاية من  إلا  والجمال عند الغزالي جم
ا. واانسحانل قد يحلًَ  لذات ، لا لفا  دَة  تحلنَالل من  في حال  أو  »  :(48)وقد ،كر ،لك في سحيا  كلام  علم اع ، فقال  أ حبح لاسحيسحً

بَة  في الطباظ    ناسحححححححححححَ
ل
ة  والم جَانَسحححححححححححَ

ل
، ب  ل ملجَرَّ   الم ، إ،ا    يَكلن     الباط نَة ، واخلالا   الخفيَّة .ممل  م  اعً  ل ل جَمَال  ويدلال ل م ن  هذا الق سححححححححححح 

تحَلَذَّةَ في عين ها َق صو ل قضاءَ الشَّهوَة ، فإنَّ الصًوََ  الجميلةَ ملس 
 . «الم

 
ا، يقول في ويرى الغزالي أن  من الممكن أن يحلَ َّ اانسححححححححان لذات ، لا لمنفعة، مما يدل علم أن الجمال موضححححححححوعي، ولين غا يًّ 

تَل ذً برلؤيت   ومع»:  (49)،لك رفت    وهو حبًكَ اانسححححححححانَ لذات  ، فذلكَ ممل ك نَ، وهو أن  يكونَ في ،ات   محبلوبًا عندَكَ، علم مَع  أنَّكَ تَسحححححححح 
بَ ل  اهَدة  ألالاق    لاسحححححتلسحححححان ك ل ، فإنَّ ك َّ جمي   لذيذَ في حقّ  مَن  أ َ كَ جمالَ ، وكً  لذيذ  محبلوبَ، واللذَّةل تحَتح  ت لسحححححانَ،  وملشحححححَ سححححح   الا 

بَ ل المناسَبَةَ والملاءَمَةَ والموافحَقَةَ بيَن الطّ باظ    .«والاستلسانل يتح 
 

وهو  »:  (50)ويؤكد الغزالي موضححححححححححححوعية الجمال، وبعدن عن المنفعة، فيضححححححححححححرب لذلك مثلين، إ، قال عن اع  المبأ عن المنفعة
بَاظ، فإنَّ  إ،ا بحَلَغَكَ لَابَل مَل ك  عاب د   نَ في نفس  ، وإن     يَص    إليكَ إحسانل ، وهذا مو وَ  في الطّ  عا ل  عا     فيق  بالناع     حلبًكَ الم س 

، بعيد  عنكَ، وبلغَكَ لابل مل ك  آلارَ  ، سا   متكب  فاسححححححق  متهتّ ك   ححححححرّ ير ،  ملتحَلَطّ ف  بهم متواضحححححح    لهم، وهو في قلط ر  م ن  أقطا   اخ و 
رَةً ع ، وهو اعحلً ، ونحَف  ر قحَةً بينهمحا، إ، تح دل في القلح   ميلًا إح اخوَّل  ا بعيحدَ عنحك؛ فحإنحَّك تح دل في قلبح ك تحَف  ن  الثحاني، وهو وهو أيضحححححححححححححححً

رّ  الثاني، فهذا ح ً  ، م  أنك آي نَ م ن  لاير  اخوَّل، وآم نَ م ن   حَ نَ   البحلغ ضل سح  نَ فقو، لا م ن  حي ل إنَّ  محل ن  م ن  حي ل إنَّ  محل سح  الم سح 
 .«إليك

 
وقحد تأكحد غير مرة أن الجمحال مكبو باعح  عنحد الغزالي، وهحذا يعني أن الجميح  يحرك العحاطفحة ويهزهحا، ويحرو العقح  ووعلح   

 .«اايمان  المستفا   م نَ العق   والشَّر ظ  »: (52)ا إح العق  والشرظ، فيقول. وودن وع  اايمان  ا عً (51)يفكر في الكون
 

وما ا  الجمال موضحححوعيًّا، فهو قيمة ثابتة، لا تتغير، ولذلك فالجمي  غير الناف  وغير اللذيذ، والذا وم  الثلاثة العلم، وهو 
؛ت  تل الخيرا»:  (53) عن ،لحك فقحالعبّ قحد ثابحت لا يتغير، و  مل إح  ف    ولحذيحذ  وجميح   ،    نقسحححححححححححححح  فحاللحذيحذل هو الحذا تحلد   كل  احتحَ  في اعحال 

... والذا ا تمَ  في  اخو حححححححاتل الثلاثةل: الع   نل في سحححححححا  ر  اخحوال  سحححححححَ تَل  َمل، والجمي ل هو الذا يلسححححححح 
ل مل  والناف  هو الذا يلفيدل في الم

:  ( 54) فقال  وقد أكد الفر  بين إثا ة الشححححححهوة وااحسححححححاع بالجمال،  .«واع كمةل، فإنها  فعةَ وجميلةَ ولذيذةَ عند أه   العلم  واعكمة  
وَةَ »  . «ولسنا نعني  بالجمََال  ما يحرّ كل الشَّه 

 

 

 . 4/160 الغزالي، إحياء علو  الدين، (47)
 . 2/262المصد  السابق،  (48)
 . 2/260المصد  السابق،  (49)
 . 17–5/16المصد  السابق،  (50)
 .  232ينظر: الغزالي: اخ بعين في أ ول الدين ص  (51)
 178الغزالي: اخ بعين في أ ول الدين ص  (52)
 . 4/155الغزالي، إحياء علو  الدين،  (53)
 . 4/164 المصد  السابق، (54)



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 151   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

وهي القيمة الدينية،    ،وكان من الطبيعي أن يفضحححححححححّ   الجمال المعنوا علم الجمال اعسحححححححححي، منطلقًا من القيمة العليا للجمال
ن  فهو محبوبَ،  »:  (55)ولذلك فضحححححَّ  ح  المع  علم ح  اعن، فقال  لا  وح  ه و سحححححول ؛المتمثلة في اخلا كً  جَمال  وحلسححححح 

وَ ل الباط نَ  ر  الظاه ر ، والصححل و ل الظَّاه رةل بالبَصححَ َ كل الصححً مَللهلما، وتلد  نل والجمالل يشحح  ةل بالبصححيرة  الباطنة ؛ فمَن  والصححو ةل ساهرةَ وباطنةَ، واعلسحح 
ها، ولا يَمي ل إليها، ومَن  كانت  الباطنةل أغ لََ  علي   م نَ اعواعّ  الظاهرة  كانَ حبً   حلر َ  البصححححيرةَ الباطنةَ لا يلد   كلها ولا يحَل تَذً بها، ولا يحل بً 

وَّ اً علم اعا  و  لجمال   حححححو ت   ا ملصحححححَ تَّانَ بيَن مَن  يحل ً  نقشحححححً    الظاهرة ، وبيَن من   للمعاني  الباطنة  أكثرَ م ن  حلبّ   للمعاني  الظاهرة ، فَشحححححَ
مََال   و ت   الباط نَة  يحل ً  نبيًّا م    .«نَ اخنبياء  لج 

 
ا إح وسححا   اسححتقبال الجمال، فالجمال المعنوا تسححتقبل  البصححيرة، والجمال اعسححي يسححتقبل    وهو في النص السححابق يشححير عَرَضححً

إنَّ  »   :(56)د انعكاع جمال المع  والباطن علم جمال الجسححم والظاهر، فقالالبصححر، ولكننا ودن يسححعم إح التوحيد بينهما، فقد أكّ 
بَل  ، فحالمن ظَرل والمخ  ؛ خنَّ نوَ  النفن  إ،ا شَّ إ ححححححححححححححراقحل ل تأ َّى إح البحَدَن  ،  الجمحالَ في اخكثر  يحدللً علم فضححححححححححححححيلحة  النحَّف ن   كثيراً محا يتلازَمحان 

، فقالوا: الوَ   ل والعينل  ة  في معر فَة  مكا     النفن  علم هيمت  البَدَن   مرآةل الباط ن ، ولذلكَ يظ هَرل في  أثَحَرل  ولذلك عَوَّلَ أ ححححلابل الف راَسححححَ
، ولذلكَ قيَ : طَلَاقةل الوَ     علنوانل ما في النف ن   وفي الكلا  السححححابق ما يدل علم اسححححتقبال جمال النفن  .  «الغَضححححَ   والسححححرو   والغمّ 

ا   اعالة النفسحححية تنعكن    وهو مفهو  نفسحححي، خنّ   ما يدل علم وحدة الظاهر والباطن،بالبصحححيرة، وجمال الجسحححد بالبصحححر، وفي  أيضحححً
 آثا ها في الو  .

 
ق ، وهي والغزالي لا يلغي اعواع، ولا يلغي الجمال اعسحي، وهو الزاهد المتصحوت، ب  يد ك أن اعواع هي المدالا  إح الع

ؤكدًا أن اعواع وفي هذا ما يدل علم تفكير علمي عقلي، بعيد عن التجريد الذهني، ولكن  يظ  م  الوسححححححا   للإحسححححححاع بالجمال.
وأن هناك ما لا يد ك باعواع، وهو يسححمي  الخاطر الذا ير  علم القل ، وفي ،لك    وحدها غير كافية؛ خنها تلوقة للعا  اعسححي.

لال ل في قلب    الخاط رل المسححتق يم وبحَيَانل اعقّ  علم سححبي   االها ، و،لكَ لا يدلال ل م نَ طريق  اعوََ »:  (57)يقول ، ب    ما م ن  أَحَد  إلا ويَد  اعّ 
َلَكلوت، واعوََاعً تَ للوقَةَ لهذا العا َ 

، لا يحلع رَتل م ن  أينَ  اء، خنَّ القلَ  م ن  عا َ  الم  .«يدلال ل في القَل   
لذَّةل ك ّ   ححححححححححححححيء  تكونل  »  :(58) حححححححححححححح ن ، خن  هو منب  الجمال، فيقول   َّ   ،ومن الطبيعي أن وع  اللذة الكبى في ح  ه

وَ ، ولذَّةل اخل،لن  في اخ ححوات  الطيّ بَة ، ولذَّ  م طب ع   ، وطب  ل ك ّ   ححيء  ما لالل قَ ل ، فلذَّةل العين   في الصححً ةل هعرفَة  ه  هلقتَضححَ ةل القل    الخا ححَّ
ا أن  لا ينكر أنواظ الملذات، «نت  اللَّذَّةل أكبَ سحححححححبلانَ  وتعاح، خن القلَ  تلوَ  لها، وكلَّما كانت  المعر فةل أكبَ، كا . وواضحححححححح أيضحححححححً

 ولكن  وع  أعلاها ح  ه، ولا يكون إلا بالقل .  
 

:  ( 59) والقل  عند الغزالي هو المتلكم في الجسححححححححد كل ، فإ،ا امتلأ القل  علمًا، اسححححححححتجابت إلي  الجوا ح كلًها، وفي هذا يقول 
، فالعَمَ ل تاب  ل اع» ، وإ،ا تغيرََّ حالل القل   تغيرََّت  أعمالل الجوََا  ح  ،  إ،ا حَصََ  الع ل مل في القل   تغيرََّ حالل القل   ، واعالل تاب  ل العلم  ال 

َب دَأل والمفتاحل للخيرات  كلّ ها
رل إً،ا هو الم  .«والعلمل تاب ل الفكر ، فالف ك 

 
بلكَ أنَّ مداَ   »:  (60)والقل  هو أهم ما في اانسحححان، فإن  حححلح  حححلح اانسحححان، والعين هي المدلا  إح القل ، يقول وحَسححح 

، ولذلك قال عليٌّ  ضححيَ هل  اَ ن في اخكثر  م نَ العَين   غ لَ  وفَسححَ ، وأنَّ لَاطَرَ القل   و ححل  عن : مَن    يمل ك   أمَ ر  الدين  والدًنيا علَم القل   
 . «عينَ ، فلينَ للقَل    عندَن قيمَةَ 

 

 

 . 5/13 المصد  السابق، (55)
 .  4/163المصد  السابق،  (56)
 . 10 كيمياء السعا ة ص  -الغزالي، المنقذ من الضلال (57)
 .  113،  سالة كيمياء السعا ة، ص 2014بيروت،  –الغزالي، المنقذ من الضلال و سا   ألارى، المكتبة العصرية،  يدا (58)
 . 5/209الغزالي، إحياء علو  الدين،  (59)
 . 97الغزالي، منها  العابدين، ص  (60)



152 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

كما أنَّ  »:  (61)وغذاء القل  هو المعرفة، وفي هذا يقول   الد ، وإنما هو الروح.والقل  عند الغزالي لين العضححححححححلة التي تضححححححححخّ 
، وأَع ني بالقل   الروحَ ال فَقَ اخ حححححححححححححياء  للأبدان  اخغذيةل، ف و فَقل اخ حححححححححححححياء  للقلوب  المعر فَةل، فالمعرفةل غذاءل القل    َّ الذا قالَ هل أَو  ني  رباَّ

ي﴿وقالَ تعاحَ:  .﴾قل   الروحل م ن  أمر   بيّ  ﴿: تعاح في   .«، ف ضافَ ل إح نفس  ﴾ونحَفَخ تل في  م ن   لو ح 
 

لًا  وعنحدن يتكحامح     ، والقلح  للمعرفحة الروحيحة.(62) لح ، فحالعقح  للمعرفحة اعسححححححححححححححيحةويبحدو القلح  عنحد الغزلي معينحًا للعقح ، ومكمّ 
 . (63)العق  والقل ، فالعق  يسيطر علم الجسم والرغبات واعواع، والقل  ينفتح للخاطر االهي

 
 الجمال المطلق: الكمال والجلال: -3-6

ولا يد ك جمال  إلا الملا كة، ويمكن    ويتجلم جمال  في الكمال والجلال.  الجمال المطلق عند الغزالي هو جمال ه عز  حححححححححححح ن ،
ر ب  والنحَّو    والنّ كاح، فإن   »:  (64)ليقو أن يد ك جمالَ  م نَ البشححححححححر مَن  كان في  م ن الملا كة قوّة،   إنَّ سححححححححعا ةَ البها  م  في اخك    والشححححححححً

تَه   .كنتَ م نهم فا   .  وسحعا ةَ   د  في أعمال  الجوَ ت  والفَر    باظ  في الضحر ب  والفَت ك  ، فإن    السحّ  رّ  واع يَ   ر  والشحَّ َك 
وسحعاَ ةَ الشحياطين  في الم

تَغ    با م.كنتَ منهم فا ح  ولينَ ل ل غَضحَ   والشحهوة  إليهم طريقَ، فإن  كنتَ   ة  جمال  اعضحرة  الربًلوب يَّة.وسحعا ةَ الملا كة  في مشحاهد   حتغاله 
 . «ال  م ن   وهر  الملا كة  فا تهد  في معرفة  أ ل كَ حتىَّ تعر تَ الطريقَ إح اعضرة  االهيَّة، وتبللغَ إح مشاهَدَة  الجلال  والجم

 
محا فيهحا، بح  يعني حبهحا لا في ،اتهحا، بح  علم أنهحا من و علم أن التو ح  إح المطلق الكلي الجمحال لا يعني اعرمحان من الحدنيحا 

بً ل لله عزَّ و  َّ؛ إ، قد يحل ً  الم ً  »:  (65)لالق ه وجمي   حححححنع ، وفي ،لك قال نَل فيلل  العا  تل لا يحل ً  إلا هَ تعاحَ، فإن  أح َّ غير 
، وأقا  بَ  وبلدَنعبدَ  بتل .وثيابَ  وضحيعتَ ، و    المبوب  ن   وإلي  ن سح  ن  ل ه عزَّ و  َّ، وكً  الخل ق  عبا ل ه   ك َّ ما هو م  وكً  ما في الو لو    حل

صححححححححح  ل إح محبوب  ، أعني  وإن  أَحَ َّ طعامًا فلأنَّ  يحلقَوّ ا مَر كَبَ  الذا ب    ي    خنَّ   سحححححححححولل محبلوب   وحبيبل .تعاح، فإن  أح َّ الرسحححححححححولَ أحبَّ 
ا زا لنل إح محبوب  .وإن  أح َّ الدً   البَدَنَ. عَةل محبوب  ،    نيا فلأنهَّ ا  حححححنح  و   الجميلة  فلأنهَّ وإن  أح َّ النَّظَرَ إح اخزها   واخنها   واخنوا   والصحححححً

 .«وهي   لالاتَ علم جمال   و لال  
 

ويحدل كلا  الغزالي علم ثقتح  باانسحححححححححححححححان، ويقينح  بأنح  يملحك  وهر الملا كحة، ومحا عليح  إلا أن يعرت هحذا الجوهر، ويحققح  في 
نفسححححح ، لكي يعرت الطريق إح اعضحححححرة االهية، ويتمكن من مشحححححاهدة الجلال والجمال. ويؤكد ثقت  باانسحححححان إيمان  بطها ة النفن  

قة، وقد تها علم تلقي اا ححححححححححرا  من النفن الكلية، وهي الذات االهية، ولا يمنعها من ،لك إلا البشححححححححححرية، وهي عندن النفن الناط
وَ    »:  (66)انشححغالها بأمو  الدنيا، وقد قال في ،لك ةَ لقَبلول  الصححً تَع دَّ النفنل الناط قَةل اانسححان يَّةل أهَ  ا ححرا   النفن  الكللّ يَّة  عليها، وملسحح 

ها في هذن  الدنيا، ويمتَن  ل عَن  إ  اك  اعقا ق  بأ ا، ولكن  يمرَول بعضححل ا اخ ححليَّة  و ححفاته    مراو  تل تَل فَة  وأعراو  المعقلولَة  عنها ب قلوَّة طها ته 
لَّة  اخ ليَّة  بلا مَرَو  ولا فَسَا    ، ويبقَم بعضلها علم الصّ   .« تىَّ

 
د، فهو للإنسححححححححححححان، فهو يرى اانسححححححححححححان وقد ا  ويؤكد ثقتَ  باانسححححححححححححان تصححححححححححححوً لن الجمالي تلز لَ الكونل كلً  في ، وتوحَّد ب  واتحَّ لا 

، وعمَ  كالكً »:  (67)القا   ، وفيها م ن  ك ّ   ححححححو ة  في العا َ  أثرَ من ، خنَّ هذن  العظاَ  كالجبال  رَةَ م نَ العا َ  تَصححححححَ ،  نفنل اانسححححححان  تل اب 
، و أسححَ  مث ل   .و ححعرَن كالنبات  ر حل ،لك    اخ، والتي في الكَب د  كالخبَّاز.والقلوَّةَ التي في المعدة  كالطبَّ   السححماء ، وحواسححَّ  مث ل الكواك   و ححَ

َ تتلفة ، كلًهم مشححغولونَ ُدمَت ك، وأنتَ في غفلَة  عنهم، وهم  لا يسححكيحون، و   طويَ ... لا والمقصححو ل أن  تعلَمَ كم  في باطن كَ م ن  عوا  
 . «تع ر تل أنت، ولا تش كلرل مَن  أنح عَمَ عليك بهم

 
 

 .237الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (61)
 وما بعدها.   71ينظر: الغزالي: معا   القدع في مدا   معرفة النفن، ص  (62)
 . 10كيمياء السعا ة ص   -الغزالي، المنقذ من الضلال (63)
 . 98المصد  السابق، ص  (64)
 . 235الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (65)
 . 233، الرسالة اللَّدلن يَّة، ص 2008الغزالي،  موعة  سا   ااما  الغزالي،  ا  الفكر، بيروت،  (66)
 .   114كيمياء السعا ة، ص   -الغزالي، المنقذ من الضلال (67)



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 153   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

وقوا  هحذن النظرة تقحدير اانسححححححححححححححان، ولا تعني  حال من اخحوال القول بوححدة الو و  أو القول بالاتححا  أو اعلول، وإنمحا هي 
بعد  علت من  ك  الفلسحفات التي  اءت فيما  و   ، لتقدير جمال  وتقدير مكانت .نظرة إنسحانية، تضح  اانسحان في القل  من الكون

 اانسان محو  الكون. 
 

خن   ي ما ا عا و، ب  هو و و  اعقيقة؛وثقة الغزالي باانسححححان  بعة من يقين  بأن و و  اانسححححان لين  ر  و و  حسحححح
ن    ه، و  ، ب  سححا  رل المسححوسححات  لينَ لها »:  (68)عبَّ عن ،لك، فقالقد  اانسححان هو س  اعقيقة الكلية، والكً  م ن  ححل اخ ححخاصل

مَانًي لينَ ل  و وَ  حقيق يٌّ، ب  هو م   ، فالعا لَ الج سححححححححححححح  َلَكلوت 
ن  ،ل كَ العا َ  كالظّ  ّ   حقيقةل الو و  ، ب   الو و ل اعقيق يً ل عا َ  اخم ر  والم

، ولينَ ل ، ولينَ لظ  ّ  اانسحححححان  حقيقةل اانسحححححان  ا   ن    ه  م نَ اخ سحححححَ لشحححححخص  حقيقةل الو و  ، ب   هو س ً  اعقيقة ، والكلً  م ن   حححححل
لثل في هذن الفك . وهو«تعاحَ 

 وأن ك  ما نران لين في اعقيقة إلا س ٌّ للملثل .  ،رة مت ثر بأفلاطون الذا قال بعا  الم
 

وقد مرَّ في غير  موضححح  إ حححا تل  إح جمال اخزها    لجمال اعسحححي، و  ينكرن، ب  أكدن.  يغف  الغزالي عن ا  ،ولكن، م  ،لك
ولطف، بالنظر واعدي    واخطيا  واخواني الجميلة، ب  إن  أ ا  إح ما في المرأة من جمال حسي ومعنوا، وما يكون معها م ن ألن ن

،  »:  (69)وفي هذا ما يدل علم عق  متفتح، وتفكير إنسحححححححححححاني معتدل، لا تطرت في  ولا مغالاة، فقد قال  والمجالسحححححححححححة. ترويحل النحَّف ن 
، وتحَق و يةََ ل  علَم العبا ة ، فإنَّ النف نَ مَ ححححححححححححل وإيناسلها بالَمجالَسَة  والنَّظَر  والم وفي الاست ئ ناع     للولَ، وهي عَن  اعقّ  نحَفلوَ .لاعَبَة  إ احَةَ للقَل   

احَاتَ بالمححححححححححل بالنساء  ما يلز ي ل الكَر بَ، ويريحل القَل َ ، وينَبَغي أن  يكونَ لنفوع  الم ا علم . وواضح أن  حريص  ا مً «بَاحات  ححححححححححل تَّقيَن اسك 
 القيم واخلالا . 

 
وهحذا لا يتنحاقض م  قولح  بأن إ  اك الجلال والجمحال الكحامح  لا يكون إلا بالقلح ، بعيحدًا عن اعن، بح  يتكحامح  معح ، فهو 

ا.يحد وأن هنحاك جمحالًا  ز يحًّا، ولا بحد من الجز ي ا  اك الكلي، ولا بحد من المعرفحة اعسححححححححححححححيحة، لتلقيق     ك أن هنحاك جمحالًا كليحًّا مطلقحً
قال النيً  حححححححلَّم هل علي   »:  (70)وهذا ما أكدن بقول   اللذة اعسحححححححية وحدها، فهو المذمو .اا  اك العقلي، ولكن مَن  اقتصحححححححر علم  

يْبُ، وإلنسا وسحححلّم: " نْ دنياكُُْ ثلاثٌ: إلط ِّ بَ إ ليَّ مِّ ةُ عيني في إلصالاةِّ حُب ِّ فتع لَمل أنَّ الطّ ي َ  والنسحححاءَ فيهما حاً الشحححمّ  واللمن  والبصحححر ،  ".  اُ،، وقرَُّ
، ، ب  ل لإ   اك  السحححححا ع  الذا محلً ل القل ل ت      ولا يلد   كلها مَن  لا قلَ  ل .  والصحححححلاةل لا حاَّ فيها لل لواعّ  الخم ن  رَ م ن  لذَّ ومَن  اقتصحححححَ

 .«علم اعواعّ  الخمن  فهو بهيمةَ، خنَّ البهيمةَ تشا كل  فيها، وإنما لاا يَّةل اانسان  التمييزل بالبصيرةَ  الباط نَة  
  

إن اللذة الملموسححححححححححة هي التي تكشححححححححححف لهذا »:  (71)، فقالوالعقليّ   ليمي إح الك ح بين اعسححححححححححيّ تر وقد أ ححححححححححا  عا  الجمال ب
اعيوان، الذا هو أ ، عن عا  الاحتيا  والغريزة، ولذة الفهم تحد  اسححححتعدا ا العقلي للدلاول في عا  اخفكا ، أما اللذة الجمالية  

لعا  نفسحح ، وهي لذة فهي التي تشححهد بأني أسححتطي  الو ححول إح عا  الفن، وهي بهذن الصححفة قا  ة علم إ  ححا ا عما يتعلق بهذا ا
   .«ا بين اعسية والعقليةمركبة: لك  من الجسد والروح نصي  فيها، ولهذا السب  تأ  ح الفلاسفة  ا مً 

 
  الجمال العقلي، ولكن    ينكر الجمال اعسححححي، ، و  يك َّح بينهما، ب  فضححححَّ والعقليّ   وفي الواق    يك   الغزالي بين اعسححححيّ 

خن ه عز و ح  هو  و ح ، وخنح  يتخحذن وسححححححححححححححيلحة عح  ه؛بح  أكحد أن من يحح  محا هو  نيوا فحإنمحا يحبح  خنح  من لالق ه عز  
وقلها »:  (72)المصححد  اخول لك  جمال، وقد قال في ،لك نَات   لو  ن، يسححل نَةَ م ن  حَسححَ ن  وإحسححان  فهو حَسححَ كً  ما في العا َ  م ن  حلسحح 

ن.إح عبا  ن ُط رَة  واحدَة   سحح  لل 
و ة  مليلة  وهيئة  جميلة    ،  للقلها في قل   الم مّ    ،وكً  ما في العا َ  م ن   ححل َ كل بعين  أو اَ    أو  ححَ ف ثَحَرَ    ،تلد 

َ ت   التي هي بعضل معاني  جمال   و لال    . «م ن  آثا   قلد 
 

 

 . 56 صالغزالي، اخ بعين في أ ول الدين،  (68)
 .50–2/49الغزالي، إحياء علو  الدين،  (69)
 .232الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (70)
 .380برتليمي،  ان،    في علم الجمال، ص  (71)
 .237-236الغزالي، اخ بعين في أ ول الدين، ص  (72)



154 AHMAD TUAMA HALABI 

 

AAM 32 (2025) 139-155 

ا أن الجمحال يشححححححححححححححمح  البحاطن الظحاهر، ولا بحد من تقحدير كح  منهمحا، وهحذا الرأا يحدل علم عحدل وتوازن، ويؤكحد  وأكحد أيضححححححححححححححً
و ل  »:  (73)الموضحححححوعية، فقد قال َ كل الصحححححً مَللهلما، وتلد  نل والجمالل يشححححح  ن  فهو محبوبَ، والصحححححو ةل ساهرةَ وباطنةَ، واعلسححححح  كً  جَمال  وحلسححححح 

وَ ل الباط نَةل بالبصحححححححيرة  الباطنة ؛ فمَن  حلر َ  البصحححححححيرةَ الباطنةَ لا يلد   كلها ولا يحَل   ر  الظاه ر ، والصحححححححل ولا يحل بًها، ولا يَمي ل  تَذً بها،  الظَّاه رةل بالبَصحححححححَ
تَّانَ بيَن مَن      م ن  حلبّ   للمعاني  الظاهرة .ومَن  كانت  الباطنةل أغ لََ  علي   م نَ اعواعّ  الظاهرة  كانَ حبً  للمعاني  الباطنة  أكثرَ   إليها. فَشححححححَ

مََال   و ت   الباط    .«نَة  يحل ً  نقشًا ملصَوَّ اً علم اعا  و  لجمال   و ت    الظاهرة ، وبيَن من  يحل ً  نبيًّا م نَ اخنبياء  لج 
 

إن الجمحال عنحد الغزال قحا م في الكون كلح ، وتلقّ يح  متنوظَ وتتلف، فحالجمحال حريحة، وتلقيح  حريحة، وإن كحان الجمحال اعق هو 
  كال الجمال، وإلي  يتو   اع  اعق. لي المطلق، الذا تنبثق من  جمي  أالجمال الك

 
 خاتمة  -4

كون كل ، في البشححر واعجر والشححجر؛ خنها جميعًا  الغزالي، فهو يرى الجمال متلققًا في ال  وهكذا تتضححح مفاهيم الجمال لدى
ن   ه. تَفد من ، ب  قد يكون علم السحححماظ، فثمة    م ن  حححل َ ك باعواع، ويَسحححتل ذً ب  النظر، ولو   يلسححح  والجمال فيها  ز ي حسحححي، يلد 

ومر   هذا كل  إح الجمال الكلي    لظاهرة، وجمال في الصححححححححو ة الباطنة.جمالَ في الخلَ ق، وجمال في الخلللق، أا ثمة جمال في الصححححححححو ة ا
المطلق، وهو جمال ه عزَّ و   المو ححححححححححححححوت بالجلال والكمال، واا  اك اخمث  للجمال هو إ  اك الجلال والكمال، ولا يكون إلا 

 بالقل . 
 

ا إح الجمال الفني، الذا يصححححنع  اانسححححان، كجمال اخواني والنقوش والخو، وأ  ك قيمتها في ،اتها، لا  وقد تنبَّ  الغزالي أيضححححً
وكان ملنطلق  اخول اخلالا ، وكان تربوياًّ    فتح، ووعي حضححا ا، في  عدل وتوازن.وقد  لَّ الغزالي علم عق  مت  يلسححتفا  منها.فيما  

أكثر من  عا َ جمال، ولكن إ،ا جمل عَت نظرات  وآ اؤن المتناثرة في كتب  أمكن الو ولل إح مفهو  جمالي، عما ن ح  الكمال والجلال،  
 ،ات قيمة جمالية في حد ،اتها.   ليات كونية وهيولهذا الجمال ت

 
ا أكثر مما كان عا  جمال، ومن الظلم ل  ولعصححححرن  ولا يمكن للمرء أن ينكر أن الغزالي كان في كلام  علم الجمال تربويًا  ححححوفيًّ 

البصححححححححيرة، وعمق   أن يطال  بأن يكون عا  جمال، ولكن لا سححححححححبي  إح إنكا  أن  كان  ححححححححاح  نظرات في الجمال، فيها من نفا،
ا قد  كبير من بلاغة التعبير، والقد ة علم التو ححي  إح المتلقي بسححهولة و   التللي  قد  كبير. وضححوح، بعيدًا عن الغموو  وفيها أيضححً

وهو في نظرات  ومفاهيم  الجمالية متماسححك، لين في نظرات  لال  أو تناقض، ومر   هذا إح  ححدو ن في فهم الجمال عن   والتعقيد.
 الجمال الكلي المطلق، وهو جمال ه عز و  . 

 
ومما لا  ححك في  أن الغزالي هو ابن عصححرن الذا  ححهد نهضححة ثقافية ومعرفية وعلمية كبيرة، وهو ممث  الثقافة العربية ااسححلامية  

 في أبهم  و ها. 
 

 المصادر )مؤلفات الغزال( 
 . 1998عي  ل ، حل ، ،  ا  الو إحياء علوم الدين  −
 .  1994  مشق، ، عناية: محمو  بيجو، مطبعة الفوال، الأربعين في أصول الدين  −
 .  1986بيروت،  -  ، ضبط :  ياو مصطفم العبد ه، منشو ات  ا  اعكمة،  مشقأيُّها الْوَلَد   −
 .  2014بيروت،   - ، تقديم: الدكتو   لاح الدين الهوا ا، المكتبة العصرية،  يدا تهافت الفلاسفة  −
 . 2008،  ا  الفكر، بيروت، مجموعة رسائل الإمام الغزال −
 .  1988،  ا  الكت  العلمية، بيروت، معارج القدس في مدارج معرفة النفس −
 .  1984، تحقيق: محمد عثمان الخلش ت، مكتبة القرآن، بولا ، القاهرة، المقصِد الأسنى في شرح أسماء الله الحسنى −

 

 . 5/13الغزالي، إحياء علو  الدين،  (73)
 



الغزال  لدى جمالية مفاهيم 155   

 

AAM 32 (2025) 139-155 

 .  2014بيروت،  –  ، المكتبة العصرية،  يدا المنقذ من الضلال ورسائل أخرى  −
 . 2016بيروت،   –  ، تحقيق: بد  الدين علاوا، المكتبة العصرية،  يدا منهاج العابدين  −

 
 المراجع  
 . 1995، 3 ط  القاهرة،  ، كتاب اخ نا ، تحقيق: أحمد زكي با ا،  ا  الكت  المصرية،ابن الكلبي −
 .  1998، الديوان، تحقيق:  . محمد الشوابكة، و  . أنو  أبو سويلم،  ا  عما ، اخ  ن، امرؤ القيس −
 . 1970،  ان،    في علم الجمال، ترجمة:  . أنو  عبد العزيز، و . نظمي لوقا،  ا  نهضة مصر، القاهرة، برتليمي −
 . 1997،  . عفيف، الفكر الجمالي عند التوحيدا، المجلن اخعلم للثقافة، القاهرة، بهنسي −
 .  1964، الديوان، الدا  القومية للطباعة والنشر، القاهرة،  زهير بن أبي سلمى  −
 . 1996،  . محمد عزيز نظمي، الفن بين الدين واخلالا ، مؤسسة  باب الجامعة، ااسكند ية، سالم −
 .  1993،  الح أحمد، ااما  الغزالي،  ا  القلم،  مشق، الشامي  −
،  .  اوية عبد المنعم، اعن الجمالي وتا يخ الفن،   اسة في القيم الفنية والجمالية،  ا  النهضة العربية، بيروت،  عباس −

1998 . 
العد   فروخ  − الكتاب العرب،  مشق، كتاب الجي ،  العلم والفلسفة، اتحا   ، كانون  139،  . عمر، عبقرية العرب في 

 .  2019الثاني، 
 





AAM 32 (2025) 157-195 

 

 

 

 

 

LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE 

HISTORIOGRAFÍA: 

MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 

 

THE CITIES OF THE NASRID EMIRATE AND THREE DECADES OF 

HISTORIOGRAPHY: 

VIEWS FROM THE PERSPECTIVE OF URBAN HISTORY 

 

 مدن الإمارة النصرية وثلاثة عقود من التأريخ: رؤى من التأ ريخ الحضري 
 

 

Christine Mazzoli-Guintard 

Nantes Université 

 

 

Recibido: 15/03/2025   Aceptado: 14/10/2025 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 157-195 

 
Resumen: El repaso de treinta años de producción historiográfica sobre las ciudades del emirato nazarí no pretende 

ser un balance exhaustivo del amplio caudal de publicaciones que suscitaron, sino que pretende determinar qué 

papel desempeñan las ciudades del emirato en la historia urbana, disciplina que abarca, de manera diacrónica, 

todos los aspectos de las ciudades, urbanismo, sociedad, economía, etc. Si la producción académica ha permitido 

un avance significativo acerca de las dinámicas urbanas y del orden urbano, las ciudades del reino nazarí quedan, 

sin embargo, invisibilizadas en la historia urbana del medioevo. 

Palabras clave: historia urbana, sultanato nazarí, orden urbano, dinámicas urbanas, historiografía. 

 

Abstract: This review of thirty years of historiographical production on the cities of the Nasrid Emirate does not 

aim to be an exhaustive assessment of the wide range of publications that have been produced, but rather to 

determine what role the cities of the Emirate play in urban history, a discipline that covers, diachronically, all 

aspects of cities, urban planning, society, economy, etc. Although academic production has enabled significant 

progress to be made on urban dynamics and urban order, the cities of the Nasrid kingdom have nevertheless 

remained invisible in the urban history of the Middle Ages. 

Keywords: urban history, Nasrid sultanate, urban order, urban dynamics, historiography. 

 

العلمية  لا يهدف هذا الاستعراض لثلاثين عاما من الإنتاج التاريخي حول مدن الإمارة النصرية إلى أن يكون تقييما شاملا لمجموعة من المنشورات    :الملخص
ريخية جميع  التي تم إنتاجها، بل يهدف إلى تحديد الدور الذي تضطلع به مدن الإمارة النصرية في التاريخ الحضري، وهو تخصص يشمل من الناحية التا

 جوانب المدن والتخطيط الحضري والمجتمع والاقتصاد إلخ. 
نصرية ظلت مع وعلى الرغم من أن الإنتاج الأكاديمي قد مكّن من إحراز تقدُّم كبير في الديناميكيات الحضرية والنظام الحضري، إلا أن مدن المملكة ال

 ذلك غير مرئية في التاريخ الحضري للعصور الوسطى.
 التأريخ.  -الديناميكيات الحضرية -النظام الحضري -السلطنة النصرية -التاريخ الحضري :الكلمات المفتاحية

 

 

  

 
 Email: christine.mazzoli-guintard@univ-nantes.fr ORCID: 0000-0002-1198-2711  

mailto:christine.mazzoli-guintard@univ-nantes.fr
https://orcid.org/0000-0002-1198-2711


158 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

1.Introducción 

Desde los años 1990, los estudios dedicados a al-Andalus han conocido un extraordinario 

auge, visible en la multiplicación de publicaciones periódicas, encuentros científicos, tesis 

doctorales, obras de síntesis, exposiciones, etc., que reflejan el fulgurante crecimiento del 

corpus documental, ediciones de textos y, sobre todo, el espectacular desarrollo de la 

arqueología andalusí. Las ciudades del emirato nazarí participaron en este caudal de 

publicaciones, con estudios relativos a elementos de su urbanismo, desde su más prestigioso 

monumento, la Alhambra, hasta estructuras más modestas presentes en ciudades de provincia, 

y también con estudios relativos a la sociedad urbana, desde los linajes de la aristocracia hasta 

los cautivos y esclavos, pasando por la élite culta de los ulemas y tomando en cuenta a las 

mujeres. Esta historiografía, que nos proponemos examinar para analizar los rasgos generales 

de la producción relativa a las ciudades nazaríes, plantea, de entrada, una primera pregunta: 

¿qué son estas ciudades? 

 

La definición misma de la ciudad del medioevo siempre dio y sigue dando quebraderos de 

cabeza a los investigadores. Cabe recordar el consenso siguiente: la ciudad es una categoría 

general cuya base reside en el criterio de la densidad y diversidad sociales y espaciales (Noizet, 

2014) y es un «fenómeno total donde se unen lo económico y lo social, lo político y lo cultural, 

lo técnico y lo imaginario» (Pinol, 2003: 8). De allí la complejidad de un concepto que emplea 

criterios distintos, demográfico (es ciudad un lugar densamente poblado), económico (es ciudad 

una población con espacios dedicados a actividades productivas de distintos tipos), político (es 

ciudad un lugar donde reside el poder), social (es ciudad un núcleo habitado por una población 

plural), administrativo (es ciudad el centro de un territorio), urbanístico (es ciudad una 

población cuya red viaria organizada y jerarquizada da acceso a las casas y a los espacios 

abiertos a todos, edificios de culto, zocos, fuentes, baños, etc.) (Mazzoli, 2021a). Ahora bien, 

¿qué poblaciones pueden entrar en el corpus de las ciudades del reino nazarí?  

 

Los ritmos de la historia urbana no siguen los de la historia política y militar, ya que la 

fecha de conquista de una ciudad no significa un cambio inmediato y profundo de la 

configuración urbana. Si el tratado de Jaén, firmado con Castilla en 1246, suele ser considerado 

como el acta de nacimiento del emirato granadino, la historia urbana nazarí es posterior a 1246: 

en 1262, el rey de Castilla se apodera de Cádiz y Niebla, poblaciones que no pueden entrar en 

el corpus por el corto periodo de su historia en el reino de Granada. En cambio, tiene casi un 

siglo de historia nazarí Alcalá la Real, conquistada en 1341, que debe entrar en nuestro corpus. 

Pero ¿qué hacemos con Tarifa cedida al meriní por el emir de Granada quizá desde 1275 y 

conquistada por los castellanos en 1292 (Manzano, 1992: 15-18)? En cuanto a Gibraltar, tiene 

una historia nazarí en punteado a partir del siglo XIV: cae en manos de los castellanos en 1309, 

de los meriníes en 1333, de los nazaríes en 1410 y de los castellanos en 1462 (Utrilla, 2002); 

su emplazamiento estratégico en el Mediterráneo tiene como corolario incesantes 

transformaciones que borraron su paisaje andalusí, con excepción del baño meriní excavado en 

la ciudad (Gutiérrez et al., 1998). Si Gibraltar no aporta mucho al conocimiento del urbanismo 

de época nazarí, no se puede entender la red urbana del emirato ni la evolución de esta sin tener 

en cuenta una ciudad portuaria tan notable que, además, plantea la cuestión del papel de los 

meriníes en la historia urbana del reino nazarí (Acién y Martínez, 2003): el sultán de Fez Abū 

ˁInān mandó edificar la Calahorra de Gibraltar entre 1342 y 1344, de la misma manera que su 

antepasado Abū Yūsuf Yaˁqūb hizo construir la ciudad nueva de Algeciras, o que los meriníes 

dejaron huellas arquitectónicas en Ronda.  

 

El repaso de la densa historiografía que han suscitado las ciudades del sultanato desde los 

años 1990 no pretende de ninguna manera ser un balance exhaustivo de una amplísima 



159 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

producción académica. Solo me propongo evidenciar los temas considerados por la 

historiografía, con el fin de determinar qué papel las ciudades del emirato desempeñan ahora 

en la historia urbana, «‘bricolage unificador’ que considera todos los problemas que se plantean 

a las ciudades, a los hombres y a las mujeres que viven allí, y procura proponer una 

interpretación sintética y coherente de estos problemas» (Pinol, 2003: 8): hacer historia urbana 

significa examinar todos los aspectos de la ciudad, morfología, economía, sociedad, gobierno, 

infraestructuras, entramado de redes urbanas, etc., en una perspectiva diacrónica (Menjot y 

Pinol, 2015). Con este enfoque, la producción académica ha permitido un avance significativo 

en dos aspectos, las dinámicas urbanas y el orden urbano; antes de exponerlos, empezaré por 

una paradoja: las ciudades del emirato están por todas partes y, al mismo tiempo, no están en 

ningún lugar, es decir que se busca en vano el momento nazarí de una historia de las ciudades 

de al-Andalus, o sea de una historia de al-Andalus urbana que, asimismo, queda por escribir. 

Podemos plantearnos, pues, lo siguiente: el encuentro de las ciudades del emirato con la historia 

urbana, ¿fue una ocasión perdida?  

 

2. Las ciudades del emirato y la historia urbana: ¿una ocasión perdida? 

La historia urbana todavía no ha producido una historia de al-Andalus urbana, cuando la 

investigación ha proporcionado los datos necesarios para escribirla, en particular para la época 

nazarí. Es menester, pues, evidenciar los enfoques de la historiografía dedicada a las ciudades 

del emirato e interrogarnos sobre el olvido de estas por parte de la historia urbana.  

 

2.1. La historiografía reciente de las ciudades del emirato: un amplio caudal de 

publicaciones 

2.1.1. Desde cuatro especialidades académicas principales 

Las ciudades del sultanato fueron estudiadas desde cuatro especialidades académicas:  

 

–Arabismo. 

Cuenta con un Grupo de Investigación de la Universidad de Granada, «Ciudades andaluzas 

bajo el Islam (HUM 150)-http://www.cabei.es/», nacido en 1988 con la finalidad de coordinar 

trabajos «del campo del arabismo, encaminados al estudio de la cultura de al-Andalus en 

general y especialmente a la historia, la lengua y la literatura de las ciudades que componen la 

actual comunidad andaluza durante el dominio árabe-islámico». El arabismo ha examinado 

tanto las fuentes textuales, crónicas, obras geográficas, repertorios biobibliográficos, tratados 

jurídicos, etc., como las documentales, actas de venta y cartas oficiales o privadas (Viguera, 

2000a). Veamos algunos ejemplos de estudios. 

Obras geográficas: Lirola (2005) reunió los textos relativos a la Almería andalusí. Fuentes 

biobibliográficas: Marín y Fierro (2004) las utilizaron para elaborar el corpus de los sabios de 

Algeciras entre el siglo VIII y el siglo XIV, como lo hizo Damaj (2009) para Loja, y estas 

fuentes originaron los diez volúmenes del Diccionario de autores y obras andalusíes (Lirola y 

Puerta, 2003-2013), que registran, de manera casi exhaustiva, a todos los sabios de al-Andalus: 

la presencia de estos en una población, indicio del desarrollo cultural del lugar, ha sido 

relacionada con el desarrollo urbano. Imprescindibles para entender el funcionamiento de las 

ciudades son las fuentes jurídicas, examinadas a propósito de Baza por Calero (2002), que 

evidenció el protagonismo de los cargos religiosos en la ciudad, como lo hizo acerca de 

Comares, sede judicial en época nazarí (Calero, 1995a). Las fuentes jurídicas proporcionan 

también datos sobre un aspecto esencial de la vida urbana, el agua (Vidal, 2000b).  

La originalidad del reino nazarí en lo que a fuentes árabes se refiere reside en la existencia 

de un fondo de documentos de archivo, que permiten arrojar cierta luz sobre la propiedad urbana 

y sus tenedores: los documentos de compraventa dan a conocer el marco jurídico-legal de estos 

contratos (Rodríguez y Domínguez, 2008); las ventas y compras de los soberanos, propietarios 

http://www.cabei.es/


160 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

urbanos de bienes situados dentro y fuera de la capital, evidencian el potente patrimonio nazarí 

y las relaciones entre ciudad y campo (Molina y Jiménez, 2010). La documentación notarial 

permitió precisar elementos del urbanismo granadino, tanto en su fortificación, así la presencia 

de la puerta al-Murḍī desde el siglo XIV (Rodríguez, 2009), como en su arquitectura doméstica 

con datos relativos a las plantas altas (Rodríguez, 2007, 2008a, 2010). 

En el campo del arabismo están también la epigrafía y la numismática. La epigrafía de la 

Alhambra es un tesoro documental y visual sin parangón, que celebra la estética árabe como 

evidenció Puerta (2010, 2018) con tanta maestría; y no pueden olvidarse las inscripciones 

encontradas en otras poblaciones del reino nazarí, en parte conservadas en la Real Academia 

de la Historia (Martínez et al., 2007). Por último, la historia urbana no puede ignorar la moneda, 

con las cecas ubicadas en las tres ciudades más notables del reino y en Guadix (Rosselló, 2000; 

Domínguez, 2009).  

 

–Arqueología. 

Lógicamente, Granada nunca ha cesado de suscitar trabajos arqueológicos, relativos a la 

ciudad misma, a un barrio de esta (Álvarez, 2000; García, 2000), al abastecimiento de agua 

(García et al., 2018), a un edificio relevante como la madraza (Malpica y Mattei, 2015), y 

también dio lugar a estudios relativos a la periferia de la ciudad (Álvarez y García, 2006) y, 

claro, a la Alhambra (Bermúdez, 2018; Malpica, 2002a, 2020). Málaga y Almería siguen a la 

capital del reino, con atención fuerte también de parte de los arqueológos (Arancibia, 2003; 

Arnold, 2005, 2008; Cara, 1990, 2011; Cara y Arnold, 2006; Cara et al., 2000; García, 2011; 

Martínez, 2011; Pérez y Martín, 2009; Rambla et al., 2003; Suárez, 2005, 2007, 2009). La 

arqueología también se interesó por ciudades de segundo rango en la red urbana del reino nazarí, 

Almuñécar (Álvarez y Molina, 2011), Antequera (Romero, 2003; Gurriarán y Romero, 2011), 

Estepona (Navarro et al., 2020), Guadix (Raya, 2006; Sarr, 2009, 2011), Loja (Jiménez, 2006; 

Álvarez y Buendía, 2011; Sánchez, 2022), Ronda (Aguayo y Castaño, 2003; Castaño, 2017) o 

Alcalá la Real donde los trabajos de rehabilitación del Castillo de La Mota fueron realizados 

dentro de un proyecto de investigación histórica y arqueológica (Calvo y Mazzoli, 2012).  

Con razón la arqueología se ha esforzado en entender la ciudad nazarí dentro de su 

territorio, ya que la ciudad no se puede separar del espacio que la nutre y le proporciona las 

materias primas necesarias a su artesanía (Fábregas y García, 2023): las relaciones ciudad-

territorio fueron examinadas en estudios monográficos dedicados a una ciudad, así la Alhambra 

(Malpica, 2002b; García, 2011, 2013; Villafranca y Chamorro, 2013) o Loja (Jiménez, 2002), 

y también en el marco de obras que examinan varias ciudades (Cara, 2000; Malpica y García, 

2011). Más allá de las murallas, fundamentales son las almunias, propiedades periurbanas de la 

élite, bien conocidas en Granada y en menor medida en Almería (Navarro, 2022, 2023; Navarro 

y Trillo 2018; Trillo, 2014) y también los arrabales, sobre los cuales se ha empezado a 

reflexionar con enfoques nuevos (Altamirano et al., 2020; Ortega, 2020). 

Las aportaciones de la arqueología atañen sobre todo a las fortificaciones, murallas urbanas 

y alcazabas, que permiten aproximar la configuración urbana y el desarrollo de la ciudad. En 

segundo lugar, dan a conocer las infraestructuras urbanas, los baños (Aguayo et al., 1999; 

Bertrand et al., 2003, 2006; Espinar, 2014; Fournier, 2016; Gilotte et al., 2010; VV.AA., 2019), 

o los cementerios (Sarr, 2024), con nutridos datos sobre los de Granada y Almería, y más 

recientemente, han dado a conocer los edificios relacionados con las actividades de producción 

y comercialización (Garrido, 2020, 2023, 2024). Desde la arqueología fueron llevados a cabo 

análisis novedosos que, tomando en cuenta el parcelario y el enfoque morfológico, interpretaron 

la fábrica urbana en términos de arqueogeografía: la necesidad de tener en cuenta las acciones 

creadoras de espacio en las ciudades medievales para entender su formación (Menjot, 2018), es 

decir la historia misma de las ciudades, necesidad subrayada por las renovaciones 

metodológicas recientes, queda poco practicada por la investigación para entender la 



161 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

estructuración del espacio urbano, de tal forma que excepcionales son los estudios sobre Ronda 

y Loja (Castaño, 2017; Sánchez 2022) que permitieron llegar a conclusiones novedosas. 

 

–Arte y arquitectura. 

La arquitectura andalusí de las cuatro provincias de Alta Andalucía tiene su obra de 

referencia, Arquitectura de al-Andalus, Almería, Granada, Jaén, Málaga (López, 2002): están 

inventariadas las ciudades del reino nazarí, principales o secundarias, con datos sobre su 

localización, cronología, datos históricos, descripción, estado de conservación, nivel de 

protección, fuentes y bibliografía.  

Historiadores del arte y arquitectos siempre dedicaron una atención muy notable a la 

Alhambra: tiene desde 1965 su propia revista, fue el marco de exposiciones (Doods, 1992; 

Bermúdez, 1995; Wade y Rosselló, 2006; Pozuelo, 2013; López y Coll, 2024) y nunca paró de 

suscitar publicaciones. De la Alhambra, se estudió la arquitectura residencial (Orihuela, 1996), 

el sistema defensivo (Gómez, 2002), la red de calles (Bermúdez, 2002), el sistema hidráulico 

(Vílchez, 2022), la epigrafía (Puerta, 2010), la cerámica (Díez, 2022a) y también la presencia 

femenina en el edificio (Díez, 2002; Boloix, 2013). Fuera de la Alhambra, que monopolizó la 

atención, fueron estudiados edificios relevantes de la capital, la madraza (López y Díez, 2007), 

el maristán (Almagro y Orihuela, 2003; García y Girón, 1989), cuyo pórtico sur, tras su 

restauración, acogió una exposición en el año 2023, la alhóndiga (Orihuela, 2004), el sistema 

de abastecimiento hidráulico (Orihuela y Vílchez, 1991; Orihuela, 2013b; García et al., 2018), 

elementos arquitectónicos de la muralla urbana (Almagro et al., 1992), la arquitectura 

doméstica (Sánchez et al., 1992; Almagro y Orihuela, 1997). Fuera de la capital, la historia del 

arte y la arquitectura otorgaron particular interés a la alcazaba de Málaga (Ordóñez, 2000) o a 

las murallas de Almería (Gurriarán, 2020; Orihuela, 2020). 

 

–Medievalismo  

Las ciudades del reino nazarí están presentes, por fin, en los estudios de los medievalistas: 

los fondos archivísticos catalanoaragoneses y de Génova dieron a conocer las relaciones 

político-diplomáticas y los contactos comerciales del sultanato de Granada con los aragoneses, 

catalanes, valencianos y mallorquines, cuyo dinamismo comercial en el siglo XV fue puesto de 

relieve por Salicrú (1998, 2007), mientras los estudios de Fábregas (1996, 2001, 2002, 2004, 

2022) hicieron resaltar el papel de los genoveses en el comercio granadino. 

Entre las aportaciones del medievalismo, cabe señalar ediciones de Libros de 

Repartimiento, que continuaron en los años 1990 una tarea iniciada años atras: se publicaron 

los de Loja (Barrios 1988, Trillo 1999), Vera (Jiménez, 1994), Vélez-Málaga (Martín, 2005; 

Martín y Arroyal, 2009), Torrox (Arroyal, 2006), Mondújar (Espinar y González, 2008), 

Salobreña (Malpica y Verdú, 2008), Casarabonela (Gómez y Martínez, 2014). En cuanto a los 

libros de habices, dan a conocer los lugares de culto con los bienes urbanos y rústicos que 

permiten cuidarlos y arrojan luz sobre las relaciones mantenidas entre ciudad y campo 

(Carballeira, 2018; Espinar, 2008, 2009a, 2009b, 2011; Suárez, 2022; Trillo, 2020). Más 

ampliamente, los medievalistas aprovecharon la rica documentación castellana para aproximar 

las realidades de la ciudad nazarí: a partir de un pleito de aguas de 1561, Trillo (2008) arroja 

luz sobre la huerta de la Alberzana, en el Albaicín; Jiménez (2019a, 2021) evidencia los 

espacios comerciales y artesanales, los funduq-s, de Granada y demás ciudades del reino. Están 

presentes las ciudades del reino nazarí, por fin, en los estudios que los medievalistas dedican a 

la frontera alcalaína (Rodríguez, 1999; Toro y Rodríguez, 1996-2024).  

 

2.1.2. Con resultados proporcionales a la importancia de la ciudad en el reino nazarí 

Entre las publicaciones dedicadas a las ciudades nazaríes, Granada ocupa lógicamente un 

lugar relevante, con obras que emanan de distintos campos académicos (Granada, 1996; 



162 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

Castillo et al., 1999; Malpica, 2000a; Castilla y Orihuela, 2002; Garrido y Trillo, 2002; Moral, 

2002). Sobre la Alhambra, se publicó en promedio casi un libro científico al año dsede el año 

1991 (Enrique, 1991, Grabar, 1992; Stierlin, 1992; Bermúdez, 1995; Fernández, 1997; Díez, 

1998; Salmerón, 2000; Gámiz, 2001, 2009; González y Malpica, 2001; Malpica, 2002a; Irwin, 

2004; Díez, 2006; Wade y Rosselló, 2006; Cabrera et al., 2007; Malpica, 2007; Torres, 20092; 

Puerta, 2010; García, 2011, 2013; Boloix, 2013; Pozuelo, 2013; Villafranca y Chamorro, 2013; 

Akmir, 2015; Boloix, 2021; Díez 2022a). 

 

Tras la capital, están las dos grandes ciudades del reino, Málaga y Almería. Sobre Málaga, 

a pesar de cumplir treinta años, la obra de Calero y Martínez (1995), que reúne los datos 

textuales y los arqueológicos, sigue siendo la síntesis más completa sobre la ciudad. La 

completa un volumen monógrafico de la revista Mainake (Galán et al., 2003), un catálogo de 

exposición (Viguera, 2009), la traducción y edición crítica de la obra del cadí malagueño del 

siglo XIV al-Nubāhī (Cuellas, 2005), además de artículos (Calero, 1995b; Martínez, 1991, 

2011). Sobre Almería nazarí, el trabajo pionero de Molina (1990) representa una base destacada 

de referencias, fruto de un repaso detenido de todas las fuentes, documentales, históricas, 

geográficas, jurídicas, literarias, científicas, de tal forma que llega a evocar todos los aspectos 

de la vida de la Almería nazarí, subrayando el papel del puerto a mediados del siglo XIV. Las 

publicaciones sobre esta ciudad portuaria se refieren sobre todo a la labor arqueológica 

desarrollada en la alcazaba (Arnold, 2008; Cara, 1990; García, 2011; Gilotte et al., 2010; 

Suárez, 2005, 2007, 2009), y se dedican generalmente a la época de génesis y de esplendor de 

la ciudad, siendo menos numerosos los trabajos dedicados a la etapa nazarí de su historia (Cara, 

2011; Segura, 2009). La ciudad se beneficia ahora de una obra de síntesis (Díaz et al., 2023).  

 

Las demás ciudades del reino nazarí, que cuentan con fuentes escritas menos abundantes 

y vestigios arquitectónicos menos monumentales, tienen logicámente un peso menor en la 

historiografía, aunque algunas han despertado ya bastante el interés entre los investigadores, 

así: 

Alcalá la Real: cabe recordar los trabajos de rehabilitación que se están llevados a cabo 

en el Castillo de La Mota desde finales de los años 1980 (Calvo e Hidalgo, 2010) y los 

numerosos estudios sobre el periodo bajomedieval realizados a partir de las fuentes árabes o 

castellanas (Rodríguez, 1999; Toro y Rodríguez, 1996-2024), con una síntesis publicada en 

2019 (Martín).  

Algeciras: estudios tanto desde las fuentes escritas castellanas y árabes como a partir de la 

labor arqueológica dieron a conocer elementos de la estructura urbana (Bernal et al., 2003; 

Torremocha, 1994), la ciudad palatina meriní de al-Binya (Torremocha et al., 1999, 2000), las 

atarazanas (Torremocha, 2011), la aljama (Sabio, 2008), las casas (López y Gestoso, 2009) y 

una componente de la sociedad urbana, los ulemas (Marín y Fierro, 2004).  

Almuñécar: llamaron la atención las fortificaciones de la ciudad, tanto el sistema 

defensivo como las estructuras residenciales de la alcazaba (Gómez, 1995, 1996, 1998; 

Toquero, 2021); en Álvarez y Molina (2011), está un balance de las investigaciones 

arqueológicas realizadas en el casco urbano.  

Antequera: sus fortificaciones, esencialmente, suscitaron estudios (Fernández, 1993; 

Romero, 2003; Martínez y Romero, 2010; Gurriarán y Romero, 2011; Abbas, 2013a, 2014; 

Abbas y Bashar, 2015).  

Archidona: Castillo (1991) examinó el relato de su pérdida en la poesía árabe, Abbas 

(2013a, 2013b, 2014) y Abbas y Bashar (2016) su arquitectura defensiva.  

Baza: despertaron el interés la conquista castellana (López, 1995; Torres 2001; García, 

2005), la alcazaba (Caballero, 2014) y el baño (Bertrand et al., 2003, 2006; Sánchez y Sánchez, 

2014; Segura y Valero, 2014).  



163 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

Estepona: se descubrió, en el año 2016 y al este de la ciudad, un arrabal provisto de 

estructuras productivas (Navarro et al., 2020). 

Guadix: Sarr (2009, 2011) y Malpica (2008b) estudiaron la estructura urbana de la ciudad 

y su desarrollo a partir de una fortificación. 

Loja: cuenta con estudios relativos a su configuración urbana (Jiménez, 2006; Álvarez y 

Buendía, 2011, Sánchez, 2022), a su vida cultural (Damaj, 2009) y a su papel en el reino nazarí 

(Peláez, 2009a). 

Marbella: Martínez (2009) reúne fuentes textuales y datos de la arqueología del paisaje.  

Ronda: Aguayo y Castaño (2000, 2003) recogieron las aportaciones de casi veinte años de 

intervenciones arqueológicas y plantearon hipótesis sobre el origen y desarrollo de la ciudad, 

estudios completados por una visión desde las dinámicas urbanas (Mazzoli, 2019, 2023b) y, 

sobre todo, coronados por la síntesis de los datos disponibles en Castaño (2017). 

Salobreña: Navas y García (2009) procuran establecer la configuración urbana de una 

población que «adquiere la condición de Madina en el siglo XIV», y reúnen los datos relativos 

a la muralla (García y Navas, 2020). 

Vélez-Málaga: varios estudios están dedicados a la estructura urbana, a las mezquitas, a 

los espacios de las actividades comerciales de la ciudad (Chavarría, 2002, 2007, 2011), y a las 

yeserías del miḥrāb de una mezquita del arrabal de los Gomeres (Martínez, 2014).  

Vera: Arcas Campoy (2019) examinó el papel de centro de distrito desempeñado por esta 

ciudad de frontera, cuya alcazaba se está ahora excavando (Alonso, s.f.; Biro, 2022).  

 

2.2. Las ciudades del emirato, olvidadas por la historia 

Esta excepcional producción historiográfica, parcialmente presentada, además, resulta de 

los esfuerzos de distintos campos académicos, que han estudiado las ciudades con su propio 

enfoque, como es lógico. Hubo raros intentos para cruzar esos enfoques, de tal manera que las 

ciudades del emirato quedan hoy día bajo enfoques no convergentes, con una consecuencia 

negativa para ellas, el ser las olvidadas de la historia: están en efecto ausentes de la historia 

urbana, de la historia del reino nazarí y de la historia conectada. 

 

2.2.1. Ausentes de la historia urbana 

En las síntesis dedicadas a la historia urbana de Europa o del Islam, las ciudades del emirato 

no desempeñan ningún papel. Así, la Histoire de l’Europe urbaine (Pinol, 2003) dedica un libro 

a la ciudad medieval (Boucheron y Menjot, 2003): la península no está ausente de este, pero 

aparecen sobre todo las ciudades de los reinos cristianos y las de al-Andalus de épocas omeya 

y almohade. Y sólo al final de más de 300 páginas sobre las ciudades del medioevo, en el último 

apartado de la conclusión dedicado a la afirmación de las capitales, diez líneas aluden a 

Granada, tras la evocación de Valladolid, para recordar el desarrollo del Albaicín y la 

construcción de los palacios alhambreños.  

 

Igualmente, las ciudades nazaríes están ausentes de las obras de síntesis sobre la historia 

urbana del Islam. En un balance de los conocimientos sobre vida política, social y cultural del 

Islam entre el siglo X y el XV, Garcin (2000a) firma el capítulo dedicado a las ciudades. 

Especialista de Egipto, desarrolla sobre todo ejemplos orientales y, de las ciudades del emirato, 

solo menciona Granada al final de la lista de las capitales del siglo XIII. La bibliografía de la 

obra presenta los títulos por apartados temáticos: la península ibérica sólo existe con un parráfo 

dedicado a «España bajo dominación almorávide y almohade», es decir que desaparecen por 

completo las ciudades del emirato.  

 

En la obra dedicada a las grandes ciudades del Islam medieval, que se daba como propósito 

reunir datos sobre ciudades musulmanas de la Edad Media para escribir páginas de historia 



164 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

urbana anterioras a la obra de André Raymond sobre las ciudades otomanas, decidieron los 

autores elegir ciudades que fueron, en momentos distintos del medioevo, grandes ciudades 

(Garcin, 2000b): la obra empieza naturalmente con Damasco omeya y termina con El Cairo y 

Túnez en el siglo XV. ¿Y al-Andalus? Pues está representada por Córdoba y, de nuevo, pasa 

inadvertida la historia urbana nazarí. En el balance historiográfico que figura en The City in the 

Islamic World, publicado por la muy seria editorial Brill en 2008, están totalmente ausentes las 

ciudades nazaríes: apenas tres páginas están dedicadas a Spain, con referencias a los trabajos 

de Torres Balbás, a la síntesis publicada por Pavón en 1992, a los estudios de Passini sobre 

Toledo, Guichard sobre Valencia, Navarro sobre Cieza y Murcia y Chalmeta sobre el zoco. En 

este balance muy flojo, se menciona a Antonio Almagro «under whose aegis numerous 

reconstructions of the urban structure of Andalusian cities have been carried out» (Neglia, 2008: 

26), pero sin citar ninguno de sus estudios.  

 

2.2.2. Ausentes de la historia del reino nazarí 

Las historias del reino nazarí no son mucho más generosas hacia las ciudades: Arié (1992) 

no dedica un capítulo a las ciudades, sino un apartado al paisaje urbano de Granada (119-125) 

y otro al esplendor artístico (260-273), donde menciona el Castillo de La Mota y la Alcazaba 

de Málaga, la Alhambra y la Casa de los Gigantes, la mezquita mayor del Albaicín y la madraza 

granadina. En Peinado (2000), tampoco disfrutan las ciudades de un capítulo propio, sino que 

aparecen, fugazmente, en dos capítulos de la obra: 40 páginas están dedicadas al poblamiento, 

pero el apartado sobre la ciudad cuenta con apenas tres páginas, frente a los muy presentes 

castillos y asentamientos rurales; el apartado empieza recordando el gran impulso de la ciudad 

en época nazarí, sigue dando aproximaciones demográficas de las principales ciudades del reino 

a partir de los criterios establecidos por Torres Balbás y plantea la cuestión del origen del avance 

urbano (Malpica, 2000b). En cuanto a las 26 páginas que versan sobre «el mundo rural y urbano 

en época nazarí: ¿hacia un cambio acelerado por la conquista?», describen sobre todo el mundo 

rural, subrayando la importancia de la agricultura cuya riqueza se dirige en gran parte hacia la 

ciudad. El mundo urbano cuenta con cinco páginas que señalan el desarrollo urbano 

considerable del reino nazarí y echan de menos la ausencia de estudios sistemáticos que 

permitirían conocer la influencia del desarrollo urbano sobre las formas de vida en los campos 

(Trillo, 2000).  

 

Igualmente, en los volúmenes de la Historia de España Menéndez Pidal, coordinados por 

Viguera y dedicados al reino nazarí de Granada, las ciudades quedan fuera de alcance. Torres 

(2000), divide en dos apartados consagrados a la economía y a la hacienda el capítulo sobre 

«Aspectos generales de la población, las ciudades y la economía», que empieza con una larga 

introducción sobre los componentes de la población donde evoca, en menos de una página, las 

ciudades. Sólo presenta «Granada […] ejemplo más claro de la ciudad nazarí musulmana en los 

siglos XIV y XV» y recuerda, a partir de Torres Balbás, el número de habitantes de las 

principales ciudades del reino, antes de aludir a las funciones comerciales de las ciudades. 

Malpica (2000c) hace del paisaje urbano un aspecto de «La vida cotidiana» y enumera, uno tras 

otro, los elementos del marco de vida, la muralla, la alcazaba, la mezquita mayor, las estructuras 

comerciales, las calles, las casas, etc. En la parte dedicada al arte, Fernández (2000) presenta 

principalmente la Alhambra, con alusiones a la mezquita de Fiñana o a la Alcazaba de Málaga. 

Y vuelven las ciudades en sus funciones de centros donde se transmite el saber en el capítulo 

sobre «Cultura árabe y arabización» (Viguera Molins, 2000b).  

 

De manera significativa, los balances sobre la historiografía del reino nazarí no pueden 

dedicar apartados a las ciudades: López (1999) consagra un apartado a las investigaciones sobre 

las relaciones entre el reino nazarí y los estados cristianos, Castilla, Aragón y Génova, y otro a 



165 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

las estructuras rurales, pero ninguno a las ciudades. El balance historiográfico de Pelaéz (2008) 

constituye una magnífica base de datos que abarca todos los aspectos de la historiografía nazarí, 

desde las fuentes medievales hasta los modernos recursos de la web: dedica un apartado a 

«poder político e instituciones públicas», donde trata del sistema de gobierno y de la frontera; 

el apartado sobre «sociedad y economía» examina los elementos sociales, la economía rural y 

urbana, el comercio exterior y la imposición fiscal. Las ciudades del emirato aparecen de 

manera implícita mediante las comunidades judías o el grupo privilegiado que posee las 

propiedades rústicas o urbanas más rentables del reino, y también a través del triángulo clave 

para el comercio que conformaron Granada, Málaga y Almería. Pero tampoco existe un 

apartado dedicado a las ciudades.  

 

2.2.3. Ausentes de la historia conectada 

La historia global, herramienta para pensar los imperios, procura construir paralelos entre 

distintas regiones del mundo en un momento dado de la historia, alejándose de la historia 

comparada que establecía relaciones jerárquicas entre los distintos horizontes históricos. 

Suscitó, entre los medievalistas franceses, una obra colectiva titulada Histoire du monde au XVe 

siècle, que dedica un capítulo a las ciudades (Boucheron y Loiseau, 2012). Se abre con una muy 

oportuna alusión a la Alhambra. Sin embargo, en las 40 páginas siguientes, el mundo urbano 

del siglo XV es Constantinopla, Isfahán, Shiraz, Ahmedabad, Damasco, Alepo, El Cairo, 

Calicut, Pekín, Tenochtitlán, París, Venezia, Nápoles, Milán, Gante, Brujas, Colonia, Viena, 

Túnez, Fez, Londres, etc., ¡sin ninguna referencia a una ciudad nazarí! Salvo esta nota a 

propósito de la situación de finales del siglo XV: « L’armature urbaine de la péninsule Ibérique 

est beaucoup plus solide, grâce notamment au riche réseau andalou hérité de l’époque islamique 

(Séville, Cordoue, Grenade, Málaga, Almería) » (477). ¿Por qué motivos quedaron las ciudades 

nazaríes en el umbral de la historia conectada, de la historia del emirato, de la historia urbana?  

 

2.3. Más allá de una marginación inmerecida 

Las ciudades del emirato, que están por todas partes y en ningún lugar, ¿están condenadas 

a ser inasequibles? Intentamos ir más allá de esta marginación, buscando sus razones de ser y 

sugeriendo pistas para darles a las ciudades nazaríes su merecido papel en la historia.  

  

2.3.1. Buscar sus razones de ser 

La potente investigación sobre las ciudades del emirato no tiene el reconocimiento que 

merece por varios motivos:  

 

–Las fronteras disciplinares. 

La existencia de campos acádemicos distintos desempeña un papel en la marginación de 

las ciudades nazaríes: muy a menudo evocada está la ruptura entre arabistas y medievalistas. 

En 2009, recordaba Manzano (223-226) la «profunda separación entre el arabismo y el 

medievalismo que pronto se configuró en el mapa académico en la época de postguerra […] a 

comienzos de los años 80, empiezan entonces cambios, pero lentos de tal forma que la 

separación entre el medievalismo y el arabismo sigue estando vigente». Al difícil diálogo entre 

medievalismo y arabismo, hay que añadir otro, que no es propio de la historia andalusí, a saber 

la incomprensión frecuente entre investigadores: los que estudian las sociedades del pasado a 

partir de la documentación textual y los que lo hacen a partir del registro arqueológico a menudo 

no hablan el mismo idioma, a pesar de tener similar objetivo, conocer el funcionamiento de esas 

sociedades; basta con mencionar, a modo de ejemplo, las preguntas en torno al desarrollo de 

los arrabales.   

 

  



166 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

–La presencia de dos temáticas fuertes en la historiografía nazarí, la frontera y el mundo rural 

En la historia nazarí, la frontera ocupa naturalmente mucha importancia y su estudio 

siempre acaparó la atención de los historiadores. Se celebran en Alcalá la Real desde 1996 

congresos dedicados a la frontera, examinada bajo enfoques distintos, las funciones de la red 

castral fronteriza, el poblamiento, islam y cristiandad, mujeres y fronteras, etc. (Toro y 

Rodríguez, 1996-2024). En 1994, en Lorca y Vera, un congreso se dedicó a La frontera oriental 

nazarí como sujeto histórico (s. XIII-XVI) (Segura, 1997) y se estudió la ciudad de Vera con el 

enfoque de la ciudad fronteriza (Cara y Ortiz, 1997). Se estudiaron las instituciones particulares 

que suscita la frontera nazarí, como el cadiazgo en la frontera oriental del reino (Arcas, 1997, 

1999, 2002): alejado de la capital, el cadí ejerce como representante de la autoridad; próximo 

al reino cristiano, tiene que resolver problemas relacionados con la frontera, rastros de cautivos 

o cabalgadas. El reino nazarí fue una tierra de frontera, un espacio de intercambios de toda 

índole, económica, artística, social, lingüística, etc.: por algo, Andalucía en la Historia, revista 

dedicada a la divulgación histórica, ha consagrado su último número del año 2024 a «Arte y 

cultura en la última frontera». 

También los asentamientos rurales nazaríes acapararon la atención de los investigadores, 

que se dedicaron a la Alpujarra, las alquerías, el agua, los castillos del reino y las producciones 

agrícolas (Malpica, 1996, 2000d; Martínez, 2006; Trillo, 1998, 2003a, 2003b, 2009), para dar 

algunos ejemplos. Hubo como una captación de las fuerzas vivas de la investigación, durante 

muchos años, hacia el mundo rural y el mundo de la frontera, lo que tuvo como consecuencia 

un cierto olvido de la historia urbana.  

 

–El retraso de la investigación sobre las ciudades del Islam 

Las ciudades del emirato, como las del Islam en general, han sufrido durante mucho tiempo 

un retraso historiográfico, en comparación con las demás ciudades del medioevo (Liauzu, 

1986): han sufrido, no sólo del predominio del estudio de las sociedades rurales en el mundo 

académico, sino también de una definición insuficiente del objeto ‘ciudades del Islam’ y de 

dificultades para enlazar dimensiones urbanísticas con realidades sociales. Y, a pesar de los 

fructíferos esfuerzos llevados a cabo a partir de los años 1990 para sacar las ciudades del Islam 

de la intemporalidad en la cual el orientalismo las tenía petrificadas (Mazzoli, 2002), hay que 

reconocer que las ciudades del Islam siguen siendo el pariente pobre de la historia urbana. A 

este retraso, cabe añadir las quejas que expresan los arqueológos hacia su disciplina: lamentaron 

los arqueólogos de Almería que la multiplicación de las excavaciones en medio urbano quedó 

en arqueología en la ciudad y no pasó a ser arqueología de la ciudad, a pesar del proyecto 

General de Investigación Arqueológica del Casco Urbano aprobado en 1995 (Cara et al., 2000); 

lamentó Malpica (2000e: 56) que en la arqueología urbana «se ha pretendido excavar para 

conservar, no para conocer», de tal forma que la arqueología urbana no sirvió para el 

conocimiento histórico.  

Asímismo, se nota una ausencia de reflexión sobre la ciudad nazarí: las propuestas de 

debate de Malpica (2002c, 2008c, 2011) no tuvieron el eco esperado; en varios artículos, 

planteó la cuestión del desarrollo de las ciudades, e hizo de los mercaderes extranjeros, dotados 

de monopolios comerciales, los protagonistas de la expansión urbana. Claro está que los hechos 

económicos desempeñaron un papel esencial en el notable desarrollo urbano nazarí, como lo 

hicieron para todas las ciudades del medioevo. Habría que profundizar en el tema, para 

determinar los papeles respectivos del crecimiento demográfico, de la expansión agrícola, de la 

voluntad política, del desarrollo del comercio, factores que no actuaron de manera similar a lo 

largo de la época y en todos los espacios del reino. Muy recientemente, una obra colectiva 

dedicada sobre todo a los siglos XII-XV ha abordado el tema de la producción artesanal, casi 

ausente de los estudios sobre economía de al-Andalus, y ha abierto un campo de estudio 



167 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

fundamental que permite, por fin, plantear la cuestión del papel de las actividades productivas 

en el crecimiento urbano (Fábregas y García, 2023).  

 

2.3.2. ¿Se puede dejar atrás esta marginación? 

Para llegar a dejar atrás la marginación inmerecida de la cual sufren las ciudades nazaríes, 

habría que practicar interdisciplinariedad, unir los distintos campos académicos que no paran 

de publicar sobre las ciudades del emirato, y conseguir monografías de historia urbana. Sería 

útil poner en el centro de las problemáticas los esfuerzos recientes de la historia urbana del 

Islam: el primer Rendez-vous de l’histoire du monde arabe que se celebró en París los días 5-7 

de junio de 2015 se dedicó, significativamente, a la madīna, y pusieron de relieve los 

organizadores las renovaciones de la historia urbana del Islam, que se preocupa por la manera 

de gobernar la ciudad, por la diversidad de las experiencias urbanas, por la historia conectada 

que procura situar las ciudades en las redes urbanas. 

 

Queda, pues, una tarea inmensa por hacer, a fin de dar plena visibilidad a las ciudades del 

emirato. «La ville» ha sido el tema de la última edición de los Rendez-vous de l’histoire de 

Blois, en octubre del año 2024, y la sesión dedicada a las grandes ciudades del mundo árabe 

medieval se olvidó del sultanato, en provecho de Damasco, Bagdad, Córdoba, Marrakech y El 

Cairo. Dar voz a las ciudades del emirato es, pues, una labor imprescindible y urgente: si queda 

trabajo para obtener una historia de al-Andalus urbana, la historiografía reciente ha aportado ya 

algunos elementos para el momento nazarí sobre dos aspectos fundamentales, las dinámicas 

urbanas y el orden urbano.  

 

3. Las ciudades nazaríes: las dinámicas urbanas 

Boucheron y Loiseau (2012: 470) subrayan que, en el siglo XV, por todas partes en el 

mundo el hecho urbano es muy minoritario; las ciudades nazaríes obligan, obviamente, a 

matizar esta afirmación: la alta densidad urbana del reino y la gran variedad de las 

configuraciones urbanas nazaríes llevan a interrogar las dinámicas urbanas, tanto sus 

dinamismos como sus debilidades. 

 

3.1. La alta densidad de la red urbana nazarí 

3.1.1. Un hecho cierto: la importancia de las ciudades en el reino nazarí 

El reino nazarí contaba con un alto porcentaje de población urbana: cerca de 50% de la 

población vivía en ciudades (Ladero, 1972: 486), lo que contrasta con el resto del Occidente 

del siglo XV, donde el país con el porcentaje más elevado de población urbana era Países Bajos 

(30%), seguido por Italia (20%) (Boucheron y Loiseau, 2012: 478). La alta densidad urbana del 

reino nazarí se debía al número elevado de ciudades y no a la existencia de una gigantesca 

metrópolis (Mazzoli, 2021a): en el mundo islámico a finales del siglo XV, la ciudad más 

poblada era El Cairo, con más de 200 000 almas (Boucheron y Loiseau, 2012: 479), mientras 

Granada tenía 70 000 habitantes (Orihuela 2013a: 57). Las ciudades, por fin, formaban una red 

urbana difundida por el reino: estaban localizadas tanto en el interior del reino, en las 

depresiones del surco intrabético, así Ronda, Antequera, Loja, Alhama, Granada, Guadix, Baza, 

como en las hoyas litorales donde estaban ubicadas Marbella, Málaga, Vélez-Málaga, 

Almuñécar, Almería, y siempre con un entorno favorable para la agricultura (Malpica 2002c: 

100).  

 

3.1.2. Evaluar la densidad de la red urbana nazarí 

Puede evaluarse la densidad de la red urbana nazarí de dos maneras, con palabras o con 

cifras. Evaluar con palabras consiste en emplear el criterio filológico para elaborar el corpus de 

las ciudades, lo que supone utilizar la terminología empleada por los textos medievales para 



168 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

tener una lista de las ciudades del reino: ¿identificar las poblaciones designadas por madīna en 

las fuentes árabes nos dará el corpus de las ciudades del reino? Pues nada menos seguro: el 

planteamiento se fundamenta en la equivalencia automática entre madīna y ciudad, muy a 

menudo empleada, pero que debe utilizarse con prudencia (Mazzoli, 2022a). Ciudad es una 

herramienta, un concepto elaborado por los investigadores, entre ellos los medievalistas, para 

estudiar el poblamiento, la estructuración del territorio, las formas del urbanismo. Madīna es 

un término que emplearon los autores árabes para designar una realidad de su época y cabe 

recordar que los autores árabes nos dejaron obras con escrituras encajadas, porque escribieron 

compilando a sus predecesores y reprodujeron el vocabulario que encontraban en las fuentes 

que manejaban. Por otro lado, las palabras también tienen historia y sus significados variaron 

en el tiempo (Mazzoli, 2011a). Por eso, es imprescindible respetar el vocabulario de las fuentes 

y sus aportaciones, que se inscriben en la historia de las mentalidades.  

 

El criterio de la madīna fue empleado por Malpica (2011): señala las ciudades recogidas 

por Ibn al-Jaṭīb a mediados del siglo XIV en su Miˀyār al-ijtiyār fī ḏikr al-maˁāhid wa-l-diyār 

(El patrón de medida escogido, mención de los lugares de encuentro y localidades) y elabora, 

sin decirlo de manera clara, el corpus de los lugares mencionados por el visir granadino como 

madīna. Partiendo de la equivalencia entre madīna y ciudad, proporciona el corpus de las 

ciudades-madīna-s, a las cuales añade Almuñécar por las características con las cuales Ibn al-

Jaṭīb la describe: Gibraltar, Fuengirola, Málaga, Vélez-Málaga, Comares, Berja, Dalías, 

Almería, Vera, Oria, Baza, Guadix, Fiñana, Granada, Loja, Coín, Ronda, Almuñécar. Precisa 

que no son ciudades en la obra citada Alhama, Archidona, Antequera. También emplea el 

criterio filológico Malpica (2008a) cuando sugiere ver en las villas de las fuentes castellanas 

relativas a la conquista poblaciones «a medio camino entre lo rural y lo urbano», que «si no son 

propiamente ciudades, tampoco son las alquerías a las que estamos habituados». 

 

Evaluar la densidad urbana del reino nazarí con cifras puede hacerse de distintas maneras: 

 

–Utilizando el criterio demográfico:  

Ladero (1972) estimó la población de las ciudades en vísperas de la conquista castellana, 

en un artículo que sigue siendo la referencia sobre el tema. El empleo del criterio demográfico 

tiene que hacerse recordando siempre que las fuentes árabes no dan valores y que los 

investigadores utilizan los datos de los Repartimientos –así actúa Ladero– o el número medio 

de habitantes por hectárea, 348, criterio elaborado en su tiempo por Torres Balbás a partir de 

los Repartimientos y de planos de casas andalusíes. Eso explica, junto con las distintas 

evaluaciones de las superficies intra-muros de las ciudades, las variaciones entre los 

investigadores: Granada oscila entre 50 000 habitantes (Ladero, 1972) y 70 000 almas (Orihuela 

2013a). De elaboración difícil, el criterio demográfico ha sido utilizado de manera a veces 

errónea. Las cifras dadas por Ladero (1972) fueron fielmente reproducidas por Viguera (2000c, 

32): «Granada, bien pudo tener 50 000 habitantes a mitad del siglo XV; Málaga, al menos 20 

000; Vélez-Málaga, más de 10 000; entre 10 000 y 5 000 contarían las ciudades de Guadix, 

Baza, Loja y Ronda; Alhama, en torno a 5000». Mientras Malpica (2002c: 100), citando el 

mismo artículo de Ladero, escribe: «Granada disponía de 50 000 personas, Málaga llegaba a 20 

000, mientras que Alhama, Almería, Baza, Guadix, Loja, Ronda y Vélez-Málaga estaban entre 

2 500 y 5 000 habitantes». 

 

–Utilizando la superficie intra-muros de las ciudades:  

Este criterio, elaborado con datos proporcionados por las fuentes arqueológicas, 

arquitectónicas y cartográficas, evidencia una jerarquía entre ciudades, desde Granada-175 ha 

(Orihuela, 2013a) hasta Marbella-7 ha (Martínez, 2009), pasando por Guadix-41 ha (Sarr, 



169 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

2011), Málaga, sin los arrabales -40 ha (Calero y Martínez, 1995), Baza-25 ha (Malpica, 2002c), 

Ronda-16 ha (Castaño, 2017), Loja-9,5 ha (Sánchez, 2022),  

 

–Utilizando el número de ulemas que pasaron por la ciudad:  

El número de sabios permite establecer la jerarquía de los focos culturales del reino nazarí 

y hace casi treinta años, Viguera (1997: 170-171) había sugerido buscarlos e inventarialos 

sistemáticamente, «porque las fuentes permiten desarrollar este conocimiento, en cuántos 

lugares del Reino Nazarí se transmitió el saber». Respondieron a la sugerencia de investigación 

asi formulada monografías (Marín y Fierro, 2004; Damaj, 2009), el Diccionario de autores y 

obras andalusíes (Lirola y Puerta, 2003-2013), y también la base de datos «Prosopografía de 

los ulemas de al-Andalus» (www.eea.csic.es/pua), que coordinaba María Luisa Ávila: este 

repertorio de unos 11 830 sabios permite relacionar una población con el número de ulemas 

que allí nacieron, vinieron o murieron. Para el sultanato, tomando el año 1232 como punto de 

partida, los ulemas fueron 115 en Granada, 101 en Málaga, 42 en Almería, 18 en Guadix, 12 en 

Ronda y Algeciras, 5 en Loja y en Baza, 2 en Almuñécar. Si consideramos la época posterior 

al año 1246, la base da la jerarquía siguiente: Granada (106), Málaga (77), Almería (40), Guadix 

(15), Ronda (11), Algeciras (7), Loja (5), Baza (4), Almuñécar (1). 

 

3.1.3. Los aspectos de la urbanización del reino nazarí 

La red urbana nazarí es una red heredada: la alta densidad urbana del reino es el resultado 

de un movimiento de urbanización iniciado en época omeya, desarrollado en los siglos 

siguientes (Mazzoli, 2000: 231-298); en época nazarí, no se fundaron ciudades nuevas, con 

excepción de las ciudades palatinas, la Alhambra y al-Binya (Torremocha et al., 1999).  

 

Ahora bien, el desarrollo urbano en época nazarí se materializa en dos transformaciones 

principales: nacen arrabales nuevos o los que existían con anterioridad se consolidan, tanto en 

su ocupación del espacio como en su sistema de fortificación; también se densifica la red 

urbana, con la transformación de núcleos rurales en pequeñas ciudades. El nacimiento de un 

arrabal nuevo tiene su paradigma en el barrio granadino de Antequeruela: desde finales del siglo 

XVIII, siguiendo a Mármol, se ha relacionado el barrio con los habitantes de Antequera, que 

llegaron a Granada en 1410. Los arrabales de los Alfareros y de la Loma están protegidos por 

una muralla común antes de finalizar el siglo XIII, mientras que el arrabal del Albaicín fue 

amurallado durante el reinado de Yūsuf I (1333-1354) (García y Muñoz, 2011; Orihuela, 

2013a). En Almuñécar, la expansión urbana en época nazarí se extiende por las colinas 

próximas a San Miguel, primer núcleo urbano (Álvarez y Molina, 2011). En Loja, a partir del 

núcleo poblacional original, la alcazaba, se desarrolla el Jaufín a partir de los siglos XI y XII, 

para configurarse en época nazarí, cuando fue amurallado ante el avance de los castellanos 

(Álvarez y Buendía, 2011); algunos elementos del amurallamiento han sido atribuidos al 

programa de refuerzo de las murallas en tiempos de Muḥammad V a mediados del siglo XIV 

(Sánchez, 2022: 148). 

 

En Ronda, los arrabales fueron asociados a la frontera, es decir a la llegada de refugiados 

y a la presencia de un cuerpo militar (Aguayo y Castaño, 2003): niveles de época nazarí, 

posiblemente relacionados con actividades productivas, fueron descubiertos en las 

excavaciones anteriores al año 2003 en el arrabal Viejo, «cercado y organizado en época nazarí» 

(Aguayo y Castaño, 2003: 224). La consolidación definitiva de un arrabal surgido por su 

proximidad al agua o por la posibilidad de desarrollar allí actividades productivas tiene lugar 

en época nazarí: la saturación del espacio de la medina desempeña un papel notable en el 

proceso (Castaño, 2017: 66-73), de la misma forma que, en 1295, la decisión del sultán nazarí 

Muḥammad II de prohibir la instalación de los soldados meriníes en la medina contribuye al 

http://www.eea.csic.es/pua


170 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

desarrollo de un hábitat extramuros (Mazzoli, 2023b). Queda por determinar la cronología de 

las murallas de los arrabales rondeños, ya que solo está bien documentada la fábrica relacionada 

con el citado programa de consolidación de Muḥammad V (Castaño, 2017: 86, 114).  

 

En cuanto al desarollo de la red urbana con la aparición de nuevas ciudades, es la hipótesis 

desarrollada por Malpica (2002c): la urbanización del reino nazarí pasa por la transformación 

de núcleos rurales que «no llegan a ser ciudades, pero han iniciado el camino para serlo» 

(Malpica, 2011: 108). Son las ‘villas’ de los castellanos, cuya aparición queda por analizar y 

que podemos calificar de pequeñas ciudades para emplear la terminología del medievalismo 

(Mazzoli, 2009: 16-17). Estos núcleos amurallados, Vélez-Rubio, Moclín, Castril, Íllora, etc., 

ubicados en la frontera, constan en general de dos espacios amurallados, el superior con el 

reducto fortificado, y el inferior para albergar a la población no militar.  

 

3.2. La gran diversidad de las configuraciones urbanas del reino nazarí 

3.2.2. La época de la ciudad identitaria con alcazaba 

Puede observarse el mismo paisaje urbano por todo el reino nazarí y, más allá, por todo el 

mundo islámico de la época, a saber la ciudad con alcazaba: también llamada ciudad de los 

jinetes por el papel que desempeñaban los militares en las estructuras del poder, o ciudad 

identitaria por la importancia del hecho religioso –El Cairo a finales del siglo XV tenía 220 

mezquitas–, la ciudad con alcazaba aparece en al-Andalus en el siglo XI, se difunde en el siglo 

XII y está en el apogeo de su desarrollo en época nazarí (Mazzoli, 2011b). Se caracteriza por la 

presencia de un potente reducto fortificado, la alcazaba, residencia del poder político-militar: 

potente porque llega a convertirse en ciudad al lado de la ciudad, con su propia mezquita y a 

veces sus propias instalaciones artesanales; potente por su extensión topográfica, así en Guadix, 

donde la alcazaba representa 10% del espacio urbano de la ciudad (Sarr, 2011). 

 

La ciudad con alcazaba se caracteriza también por la presencia de una muralla que protege 

el núcleo poblado, lo que da al paisaje urbano una fisonomía peculiar, la de un conjunto de 

ciudades compartimentadas, compuestas por recintos encajados: muy a menudo son tres, 

alcazaba-medina-arrabales, por ejemplo, en Granada, Málaga, Almería, Vélez-Málaga o 

Ronda; a veces son dos, alcazaba-medina, para ciudades de rango menor, Antequera, Salobreña, 

Marbella o Vera. En la ciudad con alcazaba, queda la mezquita aljama alejada de la alcazaba, 

así en Málaga, Almería, Guadix, etc., es decir que la asociación topográfica aljama-alcázar, 

propia de las ciudades del temprano Islam, ha definitivamente desaparecido. Y, por fin, se 

caracteriza la ciudad con alcazaba por el protagonismo de los edificios religiosos en el paisaje 

urbano: en Loja, había cinco mezquitas, la aljama en la medina –el «Arrabal» del 

Repartimiento–, una en el barrio de la alcazaba, y tres en el Jaufín (Álvarez y Buendía, 2011), 

o dos según Sánchez (2022: 154). 

 

3.2.3. Variaciones alrededor de la ciudad identitaria con alcazaba 

Más allá de la morfología en apariencia uniforme de la ciudad con alcazaba, existió en el 

reino nazarí una gran diversidad de configuraciones urbanas: ciudad doble, ciudad nueva, 

ciudad portuaria, ciudad fronteriza, pequeña ciudad y ciudad termal constituyen las variaciones 

en torno al modelo. La capital política del reino era una ciudad doble como otras capitales del 

Islam, así Fez donde los meriníes edificaron una ciudad palatina a partir de 1276, Fez la Nueva. 

Si los nazaríes utilizaron la red urbana heredada de la época almohade, sin embargo, fundaron 

una ciudad nueva –y ¡qué ciudad!–, la ciudad palatina de la Alhambra. Las ciudades portuarias 

tenían especifidades, evidenciadas por los investigadores (Picard, 2004; Tranchant, 2005): la 

presencia de elementos fortificados para protegerse del mar, la morfología particular de la zona 

portuaria, regulaciones especifícas de parte de las autoridades, la impronta muy fuerte del poder 



171 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

en ciudades con recursos fiscales muy notables, lo que suscitó edificios particulares, atazaranas 

y aduana. Basta con recordar la morfología de la zona portuaria malagueña, con atarazanas 

situadas al extremo occidental del frente marítimo que constituían una fortificación avanzada 

sobre la línea de muralla y que tenían en frente, en un espolón arenoso al este de la ciudad, el 

Castillo de los Genoveses, alhóndiga que era otra fortificación adosada a la muralla (Calero y 

Martínez, 1995: 251-258, 292-311). De tal forma que el modelo de ciudad con tres recintos 

encajados, alcazaba-medina-arrabales, convirtió Málaga en una ciudad portuaria dotada de un 

sistema defensivo muy complejo, con siete estructuras fortificadas para proteger la zona 

costera: las murallas del arrabal de Attabanin, las atarazanas, el castil de los genoveses –funduq 

de los comerciantes ligures–, la muralla urbana, la alcazaba, el Gibralfaro, y la coracha que unía 

las dos últimas fortificaciones (Íñiguez, 2020).   

 

Las ciudades fronterizas, terrestres o litorales, desarrollaron en efecto un complejo sistema 

defensivo. Así, el urbanismo de Vera presenta una singular estrategia defensiva, puesto que, a 

los dos elementos fortificados, alcazaba y muralla urbana, se añade un elemento intermediario, 

la intrincada red del tejido urbano «imposible de traspasar, que cerraba el paso a los atacantes» 

(Cara y Ortiz, 1997). En Alcalá la Real, la calle Albaicín, camino de ingreso a La Mota entre 

las murallas, tenía un complejo sistema de puertas succesivas, de las cuales quedan tres. En 

cuanto a las pequeñas ciudades, las poblaciones que los investigadores vacilan en calificar de 

urbanas o rurales a semejanza de al-Idrīsī (Mazzoli, 1992), constituyen el elemento más original 

y menos estudiado de la red urbana nazarí. Entre ellas están las villas de las fuentes castellanas 

y también otras como Comares, que tiene un cadí en el siglo XIV (Calero, 1984) y que puede 

entrar en este corpus de las pequeñas ciudades, así como, para poner un ejemplo, Andaraš. El 

Castillo de Andarax, el más importante de la Alpujarra, está a medio camino entre lo rural y lo 

urbano: «la complejidad del conjunto permite concluir que no se trata de un ḥiṣn como los que 

se conocen en gran parte de la Alpujarra, sino de una alcazaba […] eslabón intermedio entre 

los ḥuṣūn rurales y las alcazabas urbanas» (López, 2009: 536-538). En las fuentes árabes, como 

indica Velázquez (2009) en el pormenorizado estudio que dedica a esta población, su 

denominación más frecuente es la de madīna, pero también aparece en la documentación 

asociada a balda, qarya, qalˁa, ḥiṣn y otros términos. Andaraš tuvo relevancia en el reino nazarí: 

centro del muy efímero y en buena parte ficticio emirato del mismo nombre en 1327-1328 

durante la minoría del sultán Muḥammad IV, la ciudad era famosa por su riqueza agrícola, 

sérica y alfarera que alimentaba el mercado de los jueves en el siglo XIII; centro de un distrito 

fiscal, tenía un almojarife y contó en época nazarí con varios sabios.  

 

Los rasgos de las pequeñas ciudades quedan por precisar; hay que buscarlos, por un lado, 

en la cultura material: en los sondeos realizados en Moclín, en las laderas de la población, 

apareció un «elaborado sistema de letrina, con su pozo ciego y su suministro de agua por medio 

de una tinaja, [lo que] enuncia una casa con un carácter más urbano que rural» (Malpica, 2008a: 

170). Hay que buscarlos, por otro lado, en su papel de centro de territorio: las pequeñas ciudades 

permiten la distribución de los productos agrícolas, y más allá de su papel de centro económico, 

fundamental, cabe añadir el papel de centro judicial (presencia de un cadí), cultural (presencia 

de ulemas) y religioso (presencia de la mezquita aljama del territorio rural circundante). Y, por 

fin, última variación en torno al modelo urbano, la ciudad termal: el emirato contó con Alhama 

de Granada, que tenía un edificio termal que describieron los viajeros Ibn Baṭṭūṭa (s. XIV) y 

ˁAbd al-Bāsiṭ (s. XV), edificio dotado de dos salas, una para los hombres y otra para las mujeres, 

cuyo uso era gratuito.  

 

  



172 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

3.3. Debilidades y dinamismos de las ciudades nazaríes 

Las ciudades no son seres inmutables de piedra, de ladrillo y de tapial, sino que conocen 

mutaciones, tanto dinamismos como debilidades.   

  

3.3.1. Las debilidades: Peste, guerra, catastrófe natural 

La mayor desgracia de las ciudades en el siglo XIV fue, sin la menor duda, la peste. Las 

pérdidas demográficas debidas a la epidemia en las ciudades de Europa variaron mucho de un 

lugar a otro: la pérdida media fue de 50%, pero llegó hasta 80% en el sur de Francia; empezaron 

las ciudades a recuperar su población en la segunda mitad del siglo XV, cuando las ciudades 

nazaríes no tardarán en padecer los efectos de la Guerra de Granada. Llegó la epidemia por el 

mar: las primeras y más afectadas entre las ciudades del sultanato fueron las portuarias Almería 

y Málaga (Molina, 1990; Calero, 1991; Lirola et al., 2000; Mazzoli, 2022b).  

 

La otra desgracia que afectó de manera recurrente a las ciudades nazaríes, a semejanza de 

muchas otras del medioevo, fue la guerra. Provocaba pérdidas en vidas humanas debidas a los 

combates y, sobre todo, a los asedios que cortaban los abastecimientos y a las huidas de los 

vecinos desde la ciudad. El rey castellano sometió a un duro asedio Alcalá la Real en 1341: « il 

employa pour faire le siège de cette place un grand nombre de machines de guerre et beaucoup 

d’ouvriers, et, par ce moyen, il la réduisit à la dernière extrémité. En l’an 742 (1341-1342), la 

garnison accepta de se rendre pour ne pas mourir de soif » (Ibn Jaldún, 2012: 1185). Eso explica 

que los cristianos se apoderaron de ciudades exangües: Almería tras la conquista de 1489, debía 

de contar unos 5 000 habitantes, y no tenía nada que ver con la ciudad en su apogeo que pudo 

contar con más de 27 000 habitantes. Las incursiones enemigas y los asedios afectaron tanto al 

sistema defensivo como al caserío y las crónicas se hicieron eco de las destrucciones: tras la 

toma de Gibraltar por los meriníes en 1333, el emir Abū Mālik, hijo del sultán, « se mit alors à 

réparer les fortifications de la place et à en colmater les brèches » (Ibn Jaldún, 2012: 1173). 

 

Además, la guerra provocaba destrucciones voluntarias para impedir que el enemigo se 

apoderase de una fortificación: tras la conquista de Algeciras en 1368 por los meriníes y los 

nazaríes, el sultán se afanó en restablecer el culto islámico y nombrar un gobernador hasta el 

momento en que « il apparut qu’il fallait la détruire, de crainte qu’elle ne retombât aux mains 

des chrétiens. Elle fut rasée dans les années 780, toute trace en fut effacée, ‘comme si elle 

n’avait pas été habitée la veille’ » (Ibn Jaldún, 2012: 1302). Por fín, fueron dañadas las ciudades 

por catástrofes naturales como el terremoto que afectó a Almería en 1487. Sobre estas 

debilidades, poco sabemos ahora y quizá haya que buscar más datos en relación con una historia 

del medio ambiente hoy muy fructífera.  

 

3.3.2. Los dinamismos  

A pesar de las desgracias que las afectaron, las ciudades del emirato mostraron signos 

manifiestos de dinamismo, empezando por el crecimiento demográfico. A pesar de los debates 

surgidos en torno a las migraciones de poblaciones tras las conquistas de los reyes cristianos 

(Acién, 1987), la investigación suele mencionar, como causa fundamental del aumento de la 

población urbana, las migraciones de musulmanes venidos de tierras conquistadas por los 

cristianos y suele decirse que el reino nazarí acogió a los andalusíes exiliados por el avance de 

la frontera hacia el sur. Así debió de ocurrir entre Antequera y Granada. Suele aludirse al 

fenómeno migratorio para explicar el desarrollo, ya sea consolidación o aparición, de los 

arrabales en Loja o Ronda.  

 

El dinamismo de las ciudades también se lee en el desarrollo urbanístico. La voluntad de 

las autoridades o su sola presencia suscitaron el desarrollo de las ciudades: la creación de una 



173 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

ciudad nueva en Granada es el fruto de la decisión del primer sultán nazarí de fortificar la 

Sabīka. El desarrollo urbano de Salobreña a lo largo del siglo XV ha sido relacionado con la 

presencia de diversos dirigentes nazaríes en la ciudad, a partir de finales del siglo XIV y sobre 

todo durante el siglo XV (Navas y García, 2009). Pero el desarrollo urbanístico de las ciudades 

también se debe a los hechos militares: si la guerra suele ser vista como un conjunto de 

desgracias para las ciudades, las incursiones enemigas también significaban por lo menos el 

mantenimiento y, a veces, el reforzamiento del sistema defensivo de las ciudades, obras que 

atestiguan la importancia de los recursos económicos de las ciudades. Así, Antequera, elemento 

clave de la frontera, «fue reforzada de forma importante bajo el auspicio de distintos reyes 

nazaríes. La importancia y envergadura de las obras acometidas fue tal que [pueden 

identificarse] en numerosas zonas de los dos anillos defensivos» (Gurriarán y Romero, 2011: 

318). En Almuñécar, el recinto defensivo de tapial, de los siglos XI-XII, «se ve reforzado en 

época nazarí con un enfundado de mampostería, proceso similar al que se produce en otras 

fortalezas nazaríes» (Álvarez y Molina, 2011: 221). En Almería, la guerra suscitó la aparición 

de un recinto defensivo, la Almudayna (Lirola 1992; Mazzoli, 2021b). 

 

Y, por fin, quizá sea el signo más visible del potencial de las ciudades su vitalidad 

económica. El papel del comercio con las ciudades italianas en el dinamismo del reino nazarí 

en general, y de sus ciudades en particular, ha sido muy a menudo subrayado por la 

investigación (Fábregas, 1996, 2001, 2021; Salicrú, 1998, 2007). Según Malpica (2011: 98), «el 

motor de esas ciudades era la realización del excedente agrícola, importante y que se encontraba 

con claras posibilidades de ser colocado en mercados internacionales». La presencia de 

mercaderes extranjeros suscitó la construcción de edificios específicos, el funduq y la 

qaysāriyya, y significó la existencia de notables recursos económicos procedentes de la aduana. 

Los estudios de los libros de cuentas de los Spinola son reveladores al respecto (Fábregas, 2002, 

2004), y muy valiosos al respecto son los trabajos en curso sobre las estructuras productivas, 

que ya han dado sus frutos y seguirán haciéndolo (Fábregas y García, 2023; Jiménez, 2019a, 

2019b, 2021; Garrido, 2020, 2023, 2024). 

 

Entre otras cosas, quedan por determinar los ritmos de esas dinámicas urbanas, entre 

debilidades y dinamismos, para llegar a conocer las fluctuaciones de la historia urbana nazarí, 

ritmos que no tienen que seguir en todas las ciudades similares tempos. Pueden ayudar las bases 

de datos sobre los ulemas de al-Andalus, porque el dinamismo de las ciudades también fue 

cultural y, en el caso de las ciudades de cierto rango, que contaron con un número significativo 

de sabios, las dinámicas urbanas quizá se reflejen en las fluctuaciones de la vida cultural. 

Pueden servir también las perspectivas nuevas abiertas en torno a los arrabales, considerados 

ahora de manera más dinámica, en interrelación con la ciudad (Clark y Menjot, 2019). Valérian 

(2019), a propósito del funduq en Ceuta y en El Cairo, evidencia que la localización del funduq 

en la periferia de la ciudad, cerca de una puerta urbana o del muelle, responde a motivos 

estratégico, fiscal, práctico y simbólico; la localización periférica no significa marginalidad 

espacial sino que, muy al contrario, el funduq era un espacio dinámico y las autoridades 

políticas siempre le dieron la máxima importancia, de tal forma que esta impronta fuerte del 

poder convirtió el funduq en una centralidad en la ciudad, al lado del potente binomio alcazaba-

aljama.  

 

4. Las ciudades nazaríes: el orden urbano 

De El Cairo a Granada, pasando por Antequera o Vélez-Málaga, el viajero advierte el 

mismo orden urbano: desde el exterior, observa murallas fuertes, protectoras y oprimentes –en 

sus puertas se perciben impuestos–, una alcazaba ubicada en un lugar muy visible y desde donde 

el poder observa y controla, los alminares de las mezquitas que indican el orden religioso. Tras 



174 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

haber pasado la puerta, el viajero no se pierde, ya que vuelve a encontrar los mismos puntos de 

referencia, a saber, los zocos, los baños, las fuentes donde puede ejercer el derecho de beber, la 

red jerarquizada de calles, los lugares de culto. Ahora bien, este orden urbano que se advierte 

en las ciudades del reino nazarí refleja la presencia del poder sultaní, que marcó el paisaje 

urbano con huellas diversas, y también es señal de la existencia de una sociedad compleja, con 

múltiples componentes y actores sociales que fabricaron la ciudad. 

 

4.1. Improntas del sultán en las ciudades 

Dejó el sultán importantísimas huellas de su presencia en la capital y también marcas de 

su existencia en las ciudades del reino. Dejó en las ciudades marcas que se dejaban ver, y parte 

de ellas hasta hoy, pero también huellas que se dejaban oir. De las improntas del sultán en las 

ciudades, numerosas y diversas, sólo pondremos algunos ejemplos.  

 

4.1.1. Improntas permanentes: el programa constructivo 

Las improntas permanentes que marcaban la presencia del sultán en las ciudades se 

encuentran en un programa constructivo cuyos múltiples aspectos están de sobra conocidos y 

de los cuales subrayaremos dos elementos esenciales, los edificios que revelaban la presencia 

sultaní y las formas constructivas repetidas de una ciudad a la otra que difundían el mismo 

mensaje, el poder de los nazaríes. Tradicionalmente, suelen considerarse como edificios 

simbólicos de la presencia sultaní las residencias del poder –alcazabas, palacios, almunias– y 

las mezquitas aljamas. Quizá las fuentes permitan precisar cuantitativamente la influencia del 

poder en las ciudades, evaluando la parte del espacio urbano ocupado por la alcazaba en las 

ciudades, tal y como ya se ha hecho para algunas ciudades. Las almunias participaban de la 

impronta permanente del sultán en el paisaje urbano, como está documentado y estudiado en la 

capital del reino (Trillo, 2014; Navarro y Trillo, 2018; Suárez, 2022), así el Cuarto Real de 

Santo Domingo, revelador de «la gran capacidad de actuación de la monarquía nazarí desde sus 

inicios» (García y Muñoz, 2011).  

 

En cuanto a las mezquitas aljamas, a las cuales hay que añadir la madraza que pertenece al 

mismo programa de legitimación del poder, no se observan en las ciudades nazaríes 

ampliaciones de los edificios como las que pueden observarse en los siglos anteriores. En 

cambio, en otras partes de la ciudad se desarrolla un programa constructivo que consiste en 

construir –o apoyar la erección– de mezquitas en los barrios, y en edificar una madraza cerca 

de la mezquita aljama en Granada (López y Díez, 2007). Si la investigación insiste con razón 

sobre las marcas sultaníes que dejaron en la ciudad y sus entornos las residencias del poder y 

las mezquitas, el poder nazarí dejó más marcas de su presencia en los espacios periurbanos de 

la capital, en las infraestructuras hidráulicas, por ejemplo, cuya edificación se fundamentó en 

los recursos del Estado y que, además de su carácter pragmático, tenía carácter piadoso. 

¿Podemos ahora darle perspectiva diacrónica a todas las formas de la presencia sultaní en las 

ciudades? 

 

De las formas constructivas que se repiten de una ciudad a la otra y representan al sultán, 

los estudios recientes han señalado a menudo las puertas de aparato, caracterizadas por un arco 

exterior monumental, de herradura apuntada y de ladrillo, que dota de carácter propagandista a 

la construcción: subrayaron los investigadores la influencia meriní en la aparición de la puerta 

monumental en la arquitectura del reino nazarí (Acién y Martínez, 2003; Gurriarán y García, 

2007; Abbas, 2013a), puerta monumental presente en las principales alcazabas urbanas del 

reino nazarí, Granada, Málaga, Almería, Antequera, Tarifa, Ronda. Otra forma constructiva que 

se repite de una ciudad a otra es la presencia de una potente torre en la alcazaba, llamada Torre 

del Homenaje tras la conquista castellana: en Guadix, la Torre del Homenaje pudo ser la 



175 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

residencia de los Banū Ašqīlūla y de sultanes destronados (Sarr, 2011); en Loja, de la alcazaba 

se conserva la Torre del Homenaje, torre vivienda con evidente función representativa donde 

el arco de ingreso tiene forma y dimensiones propias de accesos a recintos urbanos y alcazabas 

(Márquez y Gurriarán, 2010; Álvarez y Buendía, 2011); en Antequera, la Torre del Homenaje 

está ubicada en el ángulo sur-este de la alcazaba (Abbas, 2013a); en Málaga, los nazaríes 

edificaron la Torre del Homenaje (Acién, 1999).  

 

4.1.2. Marcas temporales del poder 

Por otro lado, la presencia del sultán también se manifestaba de manera no permanente, 

cuando el poder intervenía en la ciudad por medio de sus agentes, el ṣāḥib al-šurṭa, que reprimía 

los delitos, y el muḥtasib, encargado de vigilar las construcciones y los zocos (Calero, 2000: 

410-414). La presencia del sultán también se manifestaba cuando dejaba a sus súbditos oirle o 

verle: así, al nombre del sultán, pronunciado cada viernes en las mezquitas aljamas o cuando se 

prestaba la bayˁa al soberano, cabe añadir el ruido de los tambores que indica a todos la 

presencia del sultán. Se anunció con tambores a todos los granadinos el golpe de estado de 1359 

en pro de Ismāˁīl II: « Quand les bruits des tambours retentirent du haut des remparts de 

l’Alhambra, le sultan Muḥammad [V] s’enfuit de la maison de plaisance où il se trouvait et se 

rendit à Guadix. Le lendemain, les familiers du palais et les gens du peuple vinrent de partout 

pour prêter le serment de fidélité au nouveau sultan » (Ibn Jaldún, 2012: 1263-1264). 

  

La omnipotencia del sultán se manifestaba también en las ciudades por macabros 

espectáculos, cuando se utilizaban las murallas urbanas para exponer los cuerpos de los 

enemigos. En 1318-1319, los castellanos asedieron Granada y las tropas nazaríes infligieron 

una derrota a los soldados de los infantes don Pedro y don Juan, tutores de Alfonso XI: « La 

tête de don Pedro fut plantée sur les murailles de Grenade, afin de servir de leçon à qui veut se 

souvenir, et elle y reste aujourd’hui encore » (Ibn Jaldún, 2012: 1163). Las marcas temporales 

del poder suscitaron poca atención y quedan por estudiar.   

 

4.2. Complejas sociedades urbanas 

El rasgo más característico de las ciudades –y en buena parte definitorio del hecho urbano– 

reside en la sociedad plural que vive en ellas. Dentro de la población en gran mayoría 

musulmana y arabizada del reino nazarí, la pluralidad de las sociedades urbanas tenía aspectos 

sociales, económicos, religiosos y urbanísticos. La pluralidad social se manifestaba por el 

cosmopolitismo, característico de las ciudades portuarias a lo largo de la historia, que se 

traducía, en el urbanismo de las ciudades nazaríes, en la presencia del funduq. Comerciantes 

extranjeros, en particular genoveses y catalano-aragoneses, formaron colonias en las ciudades 

portuarias, y también en la capital, donde gozaban de una protección jurídica (amān) 

garantizada por el sultán (Viguera, 2000c). Estudios recientes dieron a conocer las actividades 

de los mercaderes y las características de los intercambios del reino nazarí (Fábregas, 1996, 

2021; Peláez, 2009b; Rodríguez, 2000), y también algunas trayectorias individuales de los 

súbditos de la corona de Aragón que negociaban con el reino granadino (Salicrú, 2007: 209-

248), como Joan Martorell que reside de forma estable en Málaga hacia 1402, o de comerciantes 

oriundos de Génova como los Spinola (Fábregas, 2002, 2004). A los comerciantes extranjeros 

presentes en las ciudades, se sumaban los embajadores, estudiados por Salicrú (202l) y Ženka 

(2021). 

 

La pluralidad social de las ciudades nazaríes también se manifestaba en la distinción entre 

la élite (jāṣṣa) y el vulgo (ˁāmma), siendo el grupo más destacado de la élite la aristocracia 

dinástica de los nazaríes. Entraban también en el grupo de la élite los principales linajes, así los 

Banū al-Qabšanī (Peinado, 1993), y las familias de cadíes, juristas y ulemas que lograron 



176 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

puestos sobresalientes en la vida administrativa del reino. Sobre estas, la investigación ha 

avanzado bastante (Zomeño, 2021): los primeros estudios, dedicados a las ciudades principales 

del emirato (Calero, 1999; Moral y Velázquez, 1996), tal y como había iniciado Bosch (1962), 

fueron ampliados con investigaciones sobre las ciudades secundarias (Calero, 1995c, 2000; 

Rodríguez, 1995), por solo poner algunos ejemplos. En cuanto al vulgo, categoría social mal 

conocida por la parquedad de las fuentes, entraba en este grupo los cautivos y los esclavos, 

mejor conocidos que los miembros libres de la ˁāmma (Viguera, 2000c: 48-52).  

 

La distinción social entre élite y vulgo tenía evidentes orígenes económicos: los nazaríes 

poseían las mayores riquezas, en particular almunias que rodeaban Granada y que pertenecían 

al patrimonio del sultán. Sobre este punto, el Libro de cuentas de la Alcazaba de Almería 

proporciona datos únicos sobre los sueldos, con cantidades mensuales; el que más cobraba era 

el almirante, los que menos cobraban eran los vigilantes del mar, cuyo sueldo representaba 3% 

del sueldo del almirante (Lirola, 2011). La pluralidad de las ciudades tenía un rasgo particular 

en el mundo islámico, a saber, la presencia de una comunidad religiosa con un estatuto 

específico, los ḏimmíes (protegidos). En las ciudades del emirato, solo los judíos tenían este 

estatuto; los cristianos eran mercenarios, viajeros o comerciantes y, al no vivir de manera 

permanente en al-Andalus, no tenían la condición de ḏimmíes sino que se beneficiaban del 

amān. Las comunidades judías estaban presentes en Granada, Málaga, Almería, Vélez-Málaga, 

Guadix, Ronda, Baza (Viguera, 2000c: 29-30). La cuestión pendiente a propósito de los judíos 

en la historia de al-Andalus urbana es la de su inscripción topográfica y de las juderías que 

aparecen a menudo como un tópico apenas discutido: a partir de datos posteriores a la conquista 

castellana, se supone muy a menudo la existencia de las juderías a lo largo de la época islámica, 

sin cambio de un siglo al otro. Ahora bien, la investigación reciente sugiere la existencia de 

barrios con vecindarios mayoritariamente judíos en épocas tardías, barrios que, por otro lado, 

no reúnen a todos los miembros de la comunidad hebrea de la ciudad. Así, en Granada a finales 

del siglo XV, las fuentes evidencian tanto la presencia de una parte de la comunidad judía en el 

actual barrio del Realejo, donde se hizo la primera catedral de la ciudad, como sugieren la 

dispersión de parte de los judíos por toda la ciudad (Mazzoli, 2018).  

 

Por fin, el urbanismo revela un último aspecto de la complejidad de las sociedades urbanas, 

la existencia de barrios individualizados por una cerca, alcazaba, medina, arrabales que hacen 

de la ciudad un conjunto de elementos encajados y conforman entidades distintas cuyos 

funcionamiento y naturaleza desconocemos en gran parte. Eran entidades religiosas con su 

propia mezquita aljama, así Granada o Málaga que contaron con tres mezquitas aljamas, 

Almería y Guadix que tuvieron dos, tal y como se nota en otras ciudades del mundo islámico 

de la época. En el caso singular del Albaicín, fue una entidad jurídica que tuvo su propio cadí, 

durante los siglos XIV y XV (Calero, 2000: 388). ¿Hasta qué punto fueron los barrios urbanos 

entidades con su propio sistema de abastecimiento de agua? En el caso de Granada, bien 

estudiado por Orihuela (2013b), cuatro acequias surtían de agua a espacios distintos de la 

ciudad, la alcazaba de los ziríes con la acequia de Aynadamar, parte de la medina situada al 

norte del río Darro con la acequia de Axares, la Alhambra con la Acequia Real, las almunias 

con la acequia de los Arquillos. ¿Cómo funcionaron las entidades amuralladas de la ciudad para 

organizar su defensa? El urbanismo revela, eso sí, la complejidad de las sociedades urbanas, 

pero poco sabemos del funcionamiento de estas y de su inscripción en el paisaje urbano: la 

organización en barrios (ḥawma-s) queda mejor conocida para época omeya; los linajes 

aristocráticos, tan influentes en la vida política del reino, ¿materializaron su presencia en las 

ciudades por una inscripción topográfica, por la existencia de barrios propios, como lo hicieron 

las poderosas familias de las ciudades italianas?  

 



177 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

4.3. Los actores sociales: fábrica de las ciudades y género 

Por actores sociales, consideramos a los individuos que actúan en un espacio, aquí la 

ciudad, en interrelación con otros actores (Dutour, 2003): en la fábrica de la ciudad, y al lado 

de las autoridades políticas, actúan los vecinos de los barrios y los artesanos de los distintos 

oficios; en cuando al género, permite observar las intervenciones de los hombres y de las 

mujeres en la construcción.  

  

El orden urbano que los viajeros advierten en las ciudades del reino nazarí traduce la 

presencia del poder en ellas, ya que el poder está en el origen de la vertebración de las ciudades, 

les da estructura interna al dotarlas de sus edificios más salientes –alcazaba, mezquita aljama, 

murallas, acequias–. Sin embargo, el orden urbano también resulta de las intervenciones de los 

habitantes de la ciudad (Mazzoli, 2012). La gente de la ciudad intervino en la fábrica de la 

ciudad, proceso de interacción entre sociedad y ciudad que produce un tejido urbano específico, 

siempre en transformación, al nivel del hábitat y de las infraestructuras colectivas del barrio. 

Fueron los habitantes de las ciudades, obviamente, quienes edificaron sus moradas y supieron 

adaptarlas a sus necesidades, construyendo algorfas y cobertizos (Rodríguez, 2007, 2008a, 

2010) para solucionar la saturación del espacio urbano y/o para mantener la cohesión del grupo 

familiar. La investigación reciente también evidenció elementos imprescindibles para el 

funcionamiento de la casa, tal y como fueron las servidumbres de letrinas entre vecinos: 

Rėklaitytė (2012) menciona la existencia de alcantarillas en el Albaicín y el uso de letrinas 

conectadas con fosas sépticas. 

  

Los habitantes de las ciudades estaban encargados del mantenimiento de las calles que 

daban acceso a sus casas; la rica documentación notarial granadina conserva datos sobre las 

calles (zuqāq, darb), así el darb al-Ašrāf mencionado en un contrato de compraventa de 1476 

(Rodríguez, 2007: 232). Más conocido es el papel de la gente de la ciudad en las mezquitas de 

barrio; según Ibn Jaldún (1997: 340), «las mezquitas reservadas a una comunidad o un barrio 

urbano están administradas por los que viven en su vecindad». Las mezquitas aparecen en las 

fuentes a través del patrimonio económico que les estaba asociado mediante los bienes habices; 

la época nazarí proporciona la mayor parte de la información disponible a propósito de los 

habices constituidos en favor de mezquitas (Trillo, 1998: 352-386; García, 2002: 230-234). Los 

estudios realizados sobre los libros de habices conciernen sobre todo el mundo rural de la 

Alpujarra, la capital, o la mezquita aljama de Almería, de tal forma que solo podemos recordar 

que donaciones privadas permitieron el mantenimiento de las mezquitas de barrio en la mayoría 

de las ciudades y, cuando fuese preciso, la realización de obras más importantes: en una fatwà 

emitida por un jurista granadino, al-Mawwāq (m. 1492), relativa a una alquería de Vélez-

Málaga, los habitantes del lugar quisieron añadir al alminar un puesto de observación para 

vigilar el mar y preguntaron al juez si podían hacer las obras con los recursos de los habices 

(Lagardère, 1995: 288).  

 

Los habitantes de las ciudades desempeñaron el papel principal en el abastecimiento 

hidráulico de sus casas y barrios; del sistema granadino, la investigación dio a conocer los 

famosos «aljibes públicos que no tienen parangón en ninguna ciudad de al-Andalus» (Orihuela, 

2013b: 57) y que fueron estudiados de manera sistemática (Orihuela y Vílchez, 1991). La 

investigación dio a conocer el sistema de reparto del agua entre los aljibes, prioritarios, y las 

casas (Trillo, 2009: 170) y el intéres hacia el suministro de agua granadino, que compartían los 

actores sociales y las autoridades, nunca fue desmentido (Vílchez, 2022). En Almería, se sabe 

que la administración del agua dependía de la mezquita, del cadí y de los alfaquíes que 

controlaban el reparto entre los vecinos, los regantes y el sistema defensivo, ya que la venta del 

agua permitía reparar las murallas y la fortaleza de la ciudad (Segura, 2000: 318-324). Si las 



178 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

fuentes documentales relativas a las ciudades nazaríes no nos permiten llegar al conocimiento 

del sistema de abastecimiento hidráulico que Raymond desarrolló para las ciudades otomanas, 

podemos sin embargo vislumbrar un sistema similar que asociaba impulsión de las autoridades, 

intervención de los habitantes y papel de los habices. Los habitantes de las ciudades también 

intervinieron en la defensa urbana en caso de asedio, tal y como hicieron en Almería durante el 

asedio del año 1309: uno alertaba a los habitantes, otro alentaba a vaciar el contenido de los 

pozos negros sobre los asaltantes (Mazzoli, 2020).  

 

Sin ninguna duda, el género ha aportado al conocimiento de la fábrica de las ciudades los 

mayores avances, ya que la historia del género tuvo cita con la historia de la arquitectura, 

encuentro muy fructífero y beneficioso para la historia urbana como indicó Díez (2012). Los 

estudios pioneros de Díez (2002) sobre los palacios de la Alhambra evidenciaron los espacios 

femeninos y los masculinos a partir de datos arquitectónicos: el impulso dado suscitó 

investigaciones que, para el momento histórico que nos interesa, cruzaron género y 

construcción (Boloix, 2013: 229-235; Mazzoli, 2022c; Rodríguez, 2008b, 2019, 2022a, 2022b; 

Trillo 2024), y cuyo enfoque más reciente procura relacionar historia del género e historia de 

la producción artesanal (Hernández y Garrido, 2022; Garrido, 2022). Sobre todo, y muy 

afortunadamente, el impulso inicial dado por Díez (2002) fue amplificado en varios proyectos 

de investigación dirigidos por la misma investigadora (Díez, 2015, 2019a, 2022b), de tal forma 

que hoy, los actores sociales han tomado cuerpo y sus emociones mismas están estudiadas: las 

ciudades del emirato también fueron lugares de emociones, desde lo alto de las murallas 

asediadas hasta la intimidad de las casas donde «las emociones nos pueden permitir detectar 

cambios históricos» (Díez, 2019b: 490).  

 

5. Conclusión 

Las ciudades del sultanato, por la amplia historiografía que han producido sin cesar desde 

los años 1990, merecen desempeñar un papel en la historia urbana: aunque mucho queda por 

hacer –entender el papel de las pequeñas ciudades del emirato en la estructuración del territorio, 

determinar los ritmos de la historia urbana, vislumbrar mejor la fábrica de las ciudades por sus 

distintos actores, seguir analizando los parcelarios–, ya tenemos datos suficientes para avanzar 

por el camino, y considerar que los paisajes de mampostería, ladrillo y tapial que fueron 

edificados, mantenidos, abandonados, pertenecen a la historia de los hombres y de las mujeres 

que vivieron en estas ciudades, las adaptaron a sus necesidades y fabricaron un tejido urbano 

que conserva una imagen de quienes fueron. 

 

Necesitamos, pues, una historia de al-Andalus urbana que dará más protagonismo al 

sultanato en la Historia de la Europa urbana, que dará más protagonismo a las ciudades del 

emirato entre las grandes ciudades del Islam medieval y que suscitará, por último, reflexiones 

nuevas sobre el encuentro fructífero y único que se dio en la península ibérica en el medioevo: 

fue al-Andalus territorio permanente de frontera e intercambios con los reinos cristianos, y fue 

territorio del Islam, esta dār al-islām que reanudó tan temprano en el medioevo el desarrollo de 

las ciudades. Los armazones urbanos de nuestro siglo XXI se forjaron principalmente en el 

medioevo, es decir que la península debe al momento andalusí de su historia la mayor parte de 

su actual red de ciudades: necesitamos dar, a la historia del al-Andalus urbano, la atención 

merecida. 
 

 

Advertencia final 

Las páginas anteriores resultan de una larga escritura, empezada en el año 2012. Tengo 

que agradecer a María Luisa Ávila (ob. 2021), a cuyas aclaraciones espero haber sido fiel, el 



179 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

haberme ayudado a utilizar la base de datos PUA. En el momento de finalizar el estudio, cuando 

repasé la excepcional historiografía suscitada por las ciudades del sultanato, constaté que 

seguían teniendo poca visibilidad entre las ciudades del Islam medieval y entre las ciudades de 

la Europa del medioevo. De manera que las advertencias de hace diez años, a propósito de 

ciudades olvidadas por la historia urbana, por desgracia siguen siendo válidas. 

 

 

6.Bibliografía 

 

ABBAS, Nidal. «La arquitectura defensiva en la ciudad nazarí: Archidona y Antequera. 

Murallas, torres y puertas», Revista del CEHGR, 25 (2013a), pp. 109-159.  

— «Los sistemas defensivos de la ciudad de Archidona (siglos X-XIV), Miscelánea Medieval 

Murciana, 37 (2013b), pp. 9–34.  

— La arquitectura defensiva nazarí: murallas, torres y puertas de las ciudades del Reino de 

Granada: Antequera y Archidona, tesis doctoral, Universidad de Granada, 2014, 

http://hdl.handle.net/10481/34259 

ABBAS, Nidal y BASHAR, Mustafa, «Los sistemas defensivos de la villa de Antequera, siglos X-

XIV», Revista de Humanidades, 24 (2015), pp. 119-148.  

— «Las puertas en una ciudad nazarí: Madinat Aršiduna», Estudios sobre patrimonio, cultura 

y ciencia medievales, 18 (2016), pp. 41-68.  

ACIÉN ALMANSA, Manuel. «Sobre la emigración de maŷurquíes a al-Andalus. Los maŷurquíes 

en la Almería naṣrí», en G. Rosselló Bordoy (coord.), Les Illes Orientals d’al-Andalus i 

les seves relacions amb Sharq al-Andalus, Magrib i europa cristiana (ss. VIII-XIII), Palma 

de Mallorca, Institut d’estudis baleàrics, 1987, pp. 123-132. 

— «La torre del homenaje de la Alcazaba de Málaga. Secuencia, estratigrafía, medición e 

interpretación», en D. Armada Morales (coord.), Arqueología del Monumento, III 

Encuentro de Arqueología y Patrimonio, Salobreña, Ayuntamiento, 1999, pp. 173-204. 

ACIÉN ALMANSA, Manuel y MARTÍNEZ NÚÑEZ, María Antonia. «Datos arqueológicos sobre la 

presencia meriní en Málaga», Mainake, 25 (2003), pp. 403-416.  

AGUAYO DE HOYOS, Pedro y CASTAÑO AGUILAR, José Manuel. «Estado de la cuestión de la 

estructura urbana de la ciudad de Ronda en época medieval», en L. Cara Barrionuevo (ed.), 

Ciudad y territorio en al-Andalus, Granada, Athos-Pérgamos, 2000, pp. 365-397. 

— «La ciudad islámica de Ronda: una visión desde la arqueología urbana», Mainake, 25 (2003), 

pp. 203-227. 

AGUAYO DE HOYOS, Pedro; GARRIDO VÍLCHEZ, Olga y PADIAL ROBLES, Bernardina. 

«Arqueología en los baños árabes de Ronda. La historia oculta de un monumento», en M. 

Acién, P. Aguayo y J. M. Castaño (eds.), Baños árabes, Arqueología y restauración, 

Ronda, Museo Municipal, 1999, pp. 69-106.  

AKMIR, Abdelhuahed (dir.). La Alhambra, memoria de al-Andalus, Granada, Edilux, 2015. 

ALMAGRO, Antonio y ORIHUELA, Antonio. La casa nazarí de Zafra, Granada, EUG, 1997. 

— «El maristán nazarí de Granada. Análisis del edificio y una propuesta para su recuperación», 

Boletín de la Real Academia de Bellas Artes de Granada, 10 (2003), pp. 80-109; 

http://hdl.handle.net/10261/10198 [Consulta: 15/06/2015]. 

ALMAGRO, Antonio; ORIHUELA, Antonio y VÍLCHEZ, Carlos. «La puerta de Elvira en Granada 

y su reciente restauración», Al-Qanṭara, 13 (1992), pp. 505-535. 

ALONSO VALLADARES, Moisés. «Bayra. Yacimiento arqueológico Cerro del Espíritu Santo 

(Vera, Almería), s.f., Junta de Andalucía, Dirección General de Patrimonio Histórico, 

https://www.juntadeandalucia.es/sites/default/files/inline-files/2023/10/Bayra%20web.pdf 

[Consulta: 15/11/2024].  

http://hdl.handle.net/10481/34259
http://hdl.handle.net/10261/10198
https://www.juntadeandalucia.es/sites/default/files/inline-files/2023/10/Bayra%20web.pdf


180 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

ALTAMIRANO TORO, Esther; ARANCIBIA ROMÁN, Ana; MAYORGA MAYORGA, José y LORA 

HERNÁNDEZ, Olga, «Viaje a al-Tabbanin. Origen y decadencia de un arrabal de Málaga», 

en M.a M. Mercedes Delgado Pérez (ed.), Más allá de las murallas, Contribución al 

estudio de las dinámicas urbanas en el sur de al-Andalus, Madrid, La Ergástula, 2020, pp. 

73-92.  

ÁLVAREZ GARCÍA, José Javier. «Aproximación a la configuración urbana de los arrabales de 

al-Fajjārīn y del Naŷd (actual barrio del Realejo) en época nazarí», en L. Cara Barrionuevo 

(ed.), Ciudad y territorio en al-Andalus, Granada, Athos-Pérgamos, 2000, pp. 86-110. 

ÁLVAREZ GARCÍA, José Javier y BUENDÍA MORENO, Antonio Faustino. «La configuración 

urbana de Madīnat Lauxa», en A. Malpica Cuello y A. García Porras (eds.), Las ciudades 

nazaríes, Nuevas aportaciones desde la arqueología, Granada, Alhulia, 2011, pp.171-197. 

ÁLVAREZ GARCÍA, José Javier y GARCÍA PORRAS, Alberto (2006). «La periferia urbana de 

Granada y su dimensión arqueológica. La zāwiya del ‘Cobertizo viejo’ (La Zubia, 

Granada)», en A. Malpica Cuello (ed.), Ciudad y arqueología medieval, Granada, Alhulia, 

2006, pp. 116-151. 

ÁLVAREZ GARCÍA, José Javier y MOLINA FAJARDO, Federico. «La ciudad nazarí de 

Almuñécar», en A. Malpica Cuello y A. García Porras (eds.), Las ciudades nazaríes, 

Nuevas aportaciones desde la arqueología, Granada, Alhulia, 2011, pp. 199-225. 

Andalucía en la Historia, Arte y cultura en la última frontera, F. Roldán Castro y J. C. 

Rodríguez Estévez (coord.), 85 (2024).  

ARANCIBIA ROMÁN, Ana. «El esplendor de la ciudad. La Málaga nazarí (siglos XIII-XV)», 

Mainake, 25 (2003), pp. 103-132. 

ARCAS CAMPOY, María. «La práctica jurídica en la frontera oriental nazarí (segunda mitad del 

siglo XV)», en P. Segura Artero (coord.), La frontera oriental nazarí como sujeto histórico 

(s. XIII-XVI), Almería, IEA, 1997, pp. 293-299. 

— «Cadíes y alcaides de la frontera oriental nazarí (s. XV)», Al-Qanṭara, 20 (1999), pp. 487-

501. 

— «El cadí y su entorno: noticias sobre algunas de sus atribuciones en la frontera oriental 

nazarí», en C. del Moral Molina (ed.), En el epílogo del Islam andalusí: la Granada del 

siglo XV, Granada, EUG, 2002, pp. 141-156. 

— «Vera, capital fronteriza del levante del Reino Nazarí (siglo xv). Una visita retrospectiva», 

en V. Luque de Haro, Manuel Caparrós Perales (coord.), La tierra de Vera: nuevas 

contribuciones sobre la historia de un territorio de frontera, Almería, EDUAL, 2019, pp. 

115-136. 

ARIÉ, Rachel. El reino naṣrí de Granada (1232-1492), Madrid, Mapfre, 1992. 

ARNOLD, Félix (2005). «El área palatina: evolución arquitectónica», en A. Suárez Márquez 

(coord.), La Alcazaba, Fragmentos para una historia de Almería, Almería, Junta de 

Andalucía, 2005, pp. 89-110. 

— Der islamische Palast auf der Alcazaba von Almería, Wiesbaden, Reichert, 2008. 

ARROYAL, Pedro José (ed.). El Libro de Repartimiento de Torrox, Granada, EUG, 2006. 

Arte y cultura en la última frontera, Andalucía en la Historia, 85 (oct.-dic. 2024). 

BARRIOS AGUILERA, Manuel. Libro de los repartimientos de Loja, I, Granada, EUG-

Ayuntamiento de Loja, 1988. 

BERMÚDEZ LÓPEZ, Jesús (coord.). Arte islámico en Granada, Propuesta para un museo de la 

Alhambra, Granada, Patronato de la Alhambra y Generalife-Comares, 1995. 

— «Estructura urbana de la Alhambra», Cuadernos de la Alhambra, 38 (2002), pp. 85-123. 

— «La Alhambra: reliquia del patrimonio andalusí en conservación», en B. Sarr (ed.), Alborán. 

Poblamiento e intercambios en las zonas costeras de al-Andalus y el Magreb, Granada, 

Alhulia, 2018, pp. 229-245. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6653285
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=2980544
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=722529
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=722529


181 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

BERNAL CASASOLA, Darío et al. Algeciras andalusí (siglos VIII-XIV), Catálogo de la 

exposición, Algeciras, Fundación Municipal de Cultura José Luis Cano-Ayuntamiento, 

2003. 

BERTRAND Maryelle; PÉREZ CRUZ, M.a de los Ángeles y SÁNCHEZ QUIRANTE, Lorenzo. «Los 

baños árabes de Baza. 1a intervención de urgencia en apoyo a la restauración», Anuario 

Arqueológico de Andalucía 2000, Sevilla, Junta de Andalucía, 2003, t. III/1, pp. 598-616, 

www.juntadeandalucia.es/cultura/publico/BBCC/Anuario_2000/Urgencias_1. pdf. [Consulta: 

19/07/2012].   

BERTRAND, Maryelle y SÁNCHEZ VICIANA, José Ramón (2006). «Intervenciones arqueológicas 

en apoyo a la restauración de los baños árabes de la Judería de Baza. Campaña 2003», 

Anuario Arqueológico de Andalucía 2003, Sevilla, Junta de Andalucía, 2006, t. II, pp. 163-

180, www.juntadeandalucia.es/cultura/publico/BBCC/Anuario_2003/Sistematicas.pdf 

[Consulta: 19/07/2012]. 

BIRO SARRIAS, Matthias, Étude préliminaire de l’architecture de l’Alcazaba de Bayra, Vera, 

Espagne, Mémoire, Toulouse, Université, 2022. 

BOLOIX GALLARDO, Bárbara. Las sultanas de la Alhambra, Las grandes desconocidas del reino 

nazarí de Granada (siglos XIII-XV), Granada, Comares, 2013.  

— (dir.). A Companion to Islamic Granada, Leiden, Brill, 2021. 

BOSCH VILÁ, Jacinto. «Los Banū Simāk de Málaga y Granada: una familia de cadíes», 

Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, 11 (1962), pp. 21-37, 

www.meaharabe.com/index.php/meaharabe/issue/archive [Consulta: 12/06/2015]. 

BOUCHERON, Patrick y LOISEAU, Julien. « L’archipel urbain. Paysages des villes et ordre du 

monde », en P. Boucheron et al. (dir.), Histoire du monde au XVe siècle, t. 2, Paris, Pluriel, 

20122, pp. 466-504.  

BOUCHERON, Patrick et MENJOT, Denis. « La ville médiévale », en J.-L. Pinol (dir.), Histoire 

de l’Europe urbaine, Paris, Seuil, 2003, pp. 287-592. 

CABALLERO COBOS, Alejandro. «La alcazaba de Baza a la luz de la arqueología de la 

arquitectura: El Torreón de Trasgrisolía», Péndulo. Papeles de Bastitania, 15 (2014), pp. 

9-22. 

CABRERA ORTÍ, M.a Angustias et al.. 7 paseos por la Alhambra, Granada, Proyecto Sur de 

Ediciones, 2007.  

CALERO SECALL, M.a Isabel. «Sedes judiciales malagueñas en época nazarí», Baetica, Estudios 

de Arte, Geografía e Historia, 7 (1984), pp. 355-365. 

— «La peste en Málaga según el malagueño al-Nubāhī», en E. Molina; C. Castillo y J. Lirola 

(coord.), Homenaje al Prof. Jacinto Bosch Vilá, Granada, EUG, 1991, t. I, pp. 57-71. 

— «Comares en el Miˁyār al-Muˁrib de al-Wanšarīsī», en Homenaje al Prof. José María 

Fórneas Besteiro, Granada, EUG, 1995a, t. II, pp. 925-940. 

— «Referencias a Málaga en el Miˁyār al-Muˁrib de al-Wanšarīsī», Multaqà al-dirāsāt al-

Magribiyya al-Andalusiyya. Tayārāt al-fikr fī l-Magreb wa-l-Andalus, Tetuán, Univ. 

Abdelmalek Essaadi, 1995b, pp. 3-14. 

— «Familias de cadíes del Reino Nazarí», en C. Vázquez de Benito; M. Á. Manzano Rodríguez, 

Actas del XVI Congreso de la Union Européenne d’Arabisants et d’Islamisants 

(Salamanca, 1992), Salamanca, AECI-CSIC-UEAI, 1995c, pp. 73-88. 

— «Los Banū l-Ḥasan al-Bunnāhī: una familia de juristas malagueños (s. X-XV)», en C. 

Castillo Castillo, I. Cortés Peña y J. P. Monferrer Sala (eds.), Estudios árabes dedicados a 

D. Luis Seco de Lucena en el XXV Aniversario de su muerte, Granada, EUG, 1999, pp. 53-

76.  

— «La justicia, cadíes y otros magistrados», en M.a J. Viguera Molins (coord.), El reino nazarí 

de Granada (1232-1492), Política, Instituciones, Espacio y Economía, Madrid, Espasa 

Calpe, 2000, pp. 365-475. 

http://www.juntadeandalucia.es/cultura/publico/BBCC/Anuario_2000/Urgencias_1.%20pdf
http://www.juntadeandalucia.es/cultura/publico/BBCC/Anuario_2003/Sistematicas.pdf
http://www.meaharabe.com/index.php/meaharabe/issue/archive


182 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

— «Afectación de las rentas de los habices de las mezquitas en fetuas nazaríes del siglo XV. El 

caso del poeta-alfaquí al-Basṭī», en C. del Moral Molina (ed.), En el epílogo del Islam 

andalusí: la Granada del siglo XV, Granada, EUG, 2002, pp. 157-183. 

CALERO SECALL, M.a Isabel y MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio. Málaga, ciudad de al-

Andalus, Málaga, UMA, 1995. 

CALVO AGUILAR, Carlos y HIDALGO PÉREZ, José Antonio (coord.). 30 años y +, Fortaleza de 

la Mota 1980-2010, Huella del Pasado, Alcalá la Real, Ayuntamiento, 2010. 

CALVO AGUILAR, Carlos y MAZZOLI-GUINTARD, Christine. « De la ruine à la réhabilitation, la 

forteresse de La Mota (Alcalá la Real, Jaén) », en A.-M. Cocula; M. Combet (eds.), 

Châteaux en ruines, Rencontres d’archéologie et d’histoire en Périgord, Bordeaux, 

Ausonius, 2012, pp. 117-126.  

CARA BARRIONUEVO, Lorenzo. La Almería islámica y su alcazaba, Almería, Cajal, 1990. 

— (ed.). Ciudad y territorio en al-Andalus, Granada, Athos-Pérgamos, 2000. 

— «La madīna de Almería durante época nasrī. ¿Hacia una ciudad rural?», en A. Malpica 

Cuello y A. García Porras (eds.), Las ciudades nazaríes, Nuevas aportaciones desde la 

arqueología, Granada, Alhulia, 2011, pp. 341-380. 

CARA BARRIONUEVO, Lorenzo y ARNOLD, Félix. La Alcazaba de Almería: un monumento para 

la historia de la ciudad, Almería, IEA, 2006.  

CARA BARRIONUEVO, Lorenzo; GARCÍA LOPEZ, José Luis y MORALES SÁNCHEZ, Rosa. 

«Arqueología urbana e historia de la ciudad. El caso de Almería medieval», en L. Cara 

Barrionuevo (ed.), Ciudad y territorio en al-Andalus, Granada, Athos-Pérgamos, 2000, pp. 

167-192. 

CARA BARRIONUEVO, Lorenzo y ORTIZ SOLER, Domingo. «Un modelo de ciudad fronteriza 

naṣrī: urbanismo y sistema defensivo de Vera», en P. Segura Artero (coord.), La frontera 

oriental nazarí como sujeto histórico (s. XIII-XVI), Almería, IEA, 1997, pp. 307-324. 

CARBALLEIRA DEBASA. Libro de los habices de la Alpujarra de 1530, Helsinki, Academia 

Scientiarum Fennica, 2018. 

CASTAÑO AGUILAR, José Manuel. Una ciudad de al-Andalus, Ronda a finales de la Edad 

Media, Málaga, CEDMA, 2017. 

CASTILLA BRAZALES, Juan y ORIHUELA UZAL, Antonio. En busca de la Granada andalusí, 

Granada, Comares, 2002. 

CASTILLO CASTILLO, Concepción. «La pérdida de Archidona poetizada por al-Basṭī», en E. 

Molina, C. Castillo y J. Lirola (coord.), Homenaje al Prof. Jacinto Bosch Vilá, Granada, 

EUG, t. II, 1991, pp. 689-693. 

CASTILLO CASTILLO, Concepción; CORTÉS PEÑA, Inmaculada y MONFERRER SALA, Juan Pedro 

(eds.). Estudios árabes dedicados a D. Luis Seco de Lucena en el XXV Aniversario de su 

muerte, Granada, EUG, 1999. 

CHAVARRÍA VARGAS, Juan Antonio. «Vélez-Málaga, ciudad andalusí. Notas sobre su estructura 

urbana», De la Algarbía a la Axarquía, Estudios malagueños de toponimia, historia y 

urbanismo, Studia Malaccitana, 20 (2002), pp. 39-70. 

— «Las mezquitas de Madīna Balliš (Vélez-Málaga)», Estudios sobre Patrimonio, Cultura y 

Ciencia Medievales, 9-10 (2007-2008), pp. 85-97. 

— «Vida económica y comercial en Madīna Balliš/Vélez-Málaga (s. XV), Léxico y escenarios 

urbanos», en V. Martínez Enamorado (ed.), Escenarios urbanos de al-Andalus y el 

Occidente musulmán, Málaga, Initiativa urbana «De toda La Villa», 2011, pp. 65-83. 

CLARK, Peter and MENJOT, Denis (eds.). Subaltern City? Alternative and Peripheral Urban 

Spaces in the Pre-modern Period (13th-18th Centuries), La ville subalterne? Espaces 

urbains « subalternes » et périphériques à l’époque pré-industrielle (XIIIe-XVIIIe siècles), 

Turnhout, Brepols, 2019. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=884670


183 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

CUELLAS MARQUÉS, Arsenio (ob. 1987). Al-Marqaba al-ˁUlyà de al-Nubāhī (La atalaya 

suprema sobre el cadiazgo y el muftiazgo), ed. a cargo de C. del Moral, Granada, EUG, 

2005. 

DAMAJ, Ahmad. Sabios y literatos de Loja andalusí, Granada, Fundación Ibn al-Jaṭīb, 2009. 

DÍAZ LOPEZ, Julián; MARTINEZ GOMEZ, Pedro; MARZO LOPEZ, Bienvenido y RUIZ GARCÍA, 

Alfonso (coord.). Historia de Almería, t. 2, Época medieval, La huella de al-Andalus, 

Almería: IEA-Diputación, 2023. 

DÍEZ JORGE, M.a Elena. El palacio islámico de la Alhambra: propuestas para una lectura 

multicultural, Granada, EUG, 1998. 

— «El espacio doméstico: lo femenino y lo masculino en la ciudad palatina de la Alhambra», 

Cuadernos de la Alhambra, 38 (2002), pp. 155-181.  

— (ed.). La Alhambra y el Generalife, Guía histórico-artística. Granada, EUG-Junta de 

Andalucía, 2006. 

— «Women and the Architecture of al-Andalus (711-1492) a historiographical analysis», en T. 

Martin (ed.), Reassessing the Roles of Women as ‘Makers’ of Medieval Art and 

Architecture, Leiden-Boston, Brill, 2012, t. I, pp. 479-521. 

— (ed.). Arquitectura y mujeres en la historia, Madrid, Ed. Síntesis, 2015. 

— (ed.). De puertas para adentro. La casa en los siglos XV-XVI, Granada, Comares, 2019a.  

— «Enseres de casas granadinas en el siglo XVI: vivencias y emociones», en M.a E. Díez Jorge 

(ed.), De puertas para adentro. La casa en los siglos XV-XVI, Granada, Comares, 2019b, 

pp. 463-521. 

— (ed.). Hecha de barro y vestida de color, Cerámica arquitectónica en la Alhambra, Granada, 

Granada, Patronato de la Alhambra-Junta de Andalucía, 2022a. 

— (ed.). Sentir la casa, Emociones y cultura material en los siglos XV y XVI, Gijón, Trea, 

2022b. 

DOMÍNGUEZ ROJAS, Salud María. «La Ceca nazarí: una propuesta teórica de construcción y una 

función constatada», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, 58 (2009), pp. 55-75. 

DOODS, Jerrilynn D. (ed.). Al-Andalus, las artes islámicas en España, Madrid, El Viso, 1992. 

DUTOUR, Thierry. « Perspectives d’analyse interactionnistes et histoire médiévale », en P. 

Laborier et D. Trom (éds.), Historicités de l’action publique, Paris, PUF, 2003, pp. 485-

514. 

ENRIQUE, Antonio. Tratado de la Alhambra hermética, Granada, Ed.Antonio Ubago 1991. 

ESPINAR MORENO, Manuel. «Estructura urbana de Lanjarón a través del Libro de Habices de 

1502», Revista del CEHGR, 20 (2008), pp. 175-193. 

— «Habices de la Mezquita Aljama de Madina Garnata o Iglesia Mayor de Granada en el Valle 

de Lecrín», Studia Orientalia, 107 (2009a), pp. 51-80. 

— «Habices de Mondújar en 1502», Castilla y el mundo feudal, Homenaje al Profesor Julio 

Valdeón Baruque, Valladolid, Universidad de Valladolid, 2009b, t. II, pp. 157-166. 

— «La población de Dúrcal del Valle de Lecrín en el libro de habices del año 1502», Anaquel 

de Estudios Árabes, 22 (2011), pp. 57-78. 

— Baños árabes de Granada y su provincia: materiales para la arqueología y cultura material, 

Helsinki, Academia Scientiarum Fennica, 2014. 

ESPINAR MORENO, Manuel y GONZALEZ MARTIN, Carlos (eds.). Libro de Apeo y Repartimiento 

de Mondújar, Granada, Método, 2008.  

FÁBREGAS GARCÍA, Adela. Motril y el azúcar: comerciantes italianos y judíos en el reino de 

Granada, Motril, Auskaría Mediterránea, 1996. 

— Producción y comercio del azúcar en el Mediterráneo medieval, el ejemplo del reino de 

Granada, Granada, EUG, 2001. 

— Un mercader genovés en el Reino de Granada: el libro de cuentas de Agostino Spinola 

(1441-1447), Granada, EUG, 2002. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=899794


184 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

— La familia Spinola en el reino nazarí de Granada: contabilidad privada de Francesco 

Spinola 1451-1457, Granada, EUG, 2004. 

— «The Nasrid Economy», en A. Fábregas (ed.), The Nasrid Kingdom of Granada between 

East and West (Thirteenth to Fifteenth Centuries), Leiden, Brill, 2021, pp. 155-176. 

— «Fiscalidad y comercio. Los genoveses ante los emires», en Á. Galán Sánchez, R. Lanza 

García y P. Ortego Rico (coord.), Contribuyentes y cultura fiscal (siglos XIII-XVIII), 

Sevilla, EUS, 2022, pp. 379-401. 

FÁBREGAS GARCÍA, Adela y GARCÍA PORRAS, Alberto (eds.). Artesanía e industria en al-

Andalus, Actividades, espacios y organización, Granada, Comares, 2023.  

FERNÁNDEZ LOPEZ, Sebastián. «El aparato defensivo-militar antequerano en la Edad Media», 

Revista de Estudios Antequeranos, 1 (1993), pp. 351-359. 

FERNÁNDEZ-PUERTAS, Antonio. The Alhambra. I. From the ninth century to Yūsuf I (1354), 

London, Saqi Books, 1997.  

— «El arte», en M.a J. Viguera Molins (coord.), El reino nazarí de Granada (1232-1492), 

Sociedad, Vida y Cultura, Madrid, Espasa Calpe, 2000, pp. 193-284. 

FOURNIER, Caroline. Les bains d’al-Andalus VIIIe-XVe siècles, Rennes, PUR, 2016. 

GALÁN SÁNCHEZ, Ángel et al. (coord.). Málaga y al-Andalus: el desarrollo urbano, Mainake, 

25 (2003). 

GÁMIZ GORDO, Antonio. La Alhambra nazarí. Apuntes sobre su paisaje y arquitectura, Sevilla, 

EUS, 2001. 

— Alhambra: imágenes de ciudad y paisaje (hasta 1800), Granada, El Legado andalusí, 2009. 

GARCÍA-CONSUEGRA FLORES, José M.a y NAVAS RODRÍGUEZ, José (2020). «La cerca medieval 

de la villa de Salobreña (Granada) a través de las fuentes documentales y de las evidencias 

arqueológicas», en M.a M. Mercedes Delgado Pérez (ed.), Más allá de las murallas, 

Contribución al estudio de las dinámicas urbanas en el sur de al-Andalus, Madrid, La 

Ergástula, 2020, pp. 31-72. 

GARCÍA GRANADOS, Juan Antonio y GIRÓN IRUESTE, Fernando. El Maristán de Granada. Un 

hospital islámico, Granada, Asociación Española de Neuropsiquiatría/Asociación Mundial 

de Psiquiatría, 1989. 

GARCÍA GUZMÁN, M.a del Mar. «La conquista de Baza vista desde Jerez de la Frontera», 

Estudios sobre Patrimonio, Cultura y Ciencia Medievales, 7-8 (2005-2006), pp. 163-185. 

GARCÍA ORTEGA, M.a Luisa (coord.), Monografías del conjunto monumental de la Alcazaba 

[3], Las últimas investigaciones en el conjunto, Almería, Junta de Andalucía, 2011. 

GARCÍA PORRAS, Alberto. «Ocupación del espacio en la orilla izquierda del río Darro. El barrio 

de San Matías (Granada)», en L. Cara Barrionuevo (ed.), Ciudad y territorio en al-Andalus, 

Granada, Athos-Pérgamos, 2000, pp. 111-137. 

GARCÍA PORRAS, Alberto y MUÑOZ WAISSEN, Eva. «Un espacio singular de la ciudad nazarí de 

Granada. El Cuarto Real de Santo Domingo», en A. Malpica Cuello y A. García Porras 

(eds.), Las ciudades nazaríes, Nuevas aportaciones desde la arqueología, Granada, 

Alhulia, 2011, pp. 135-170. 

GARCÍA PORRAS, Alberto y ALONSO VALLADARES, Moisés; MARTÍN RAMOS, Laura; RIOS 

JIMÉNEZ, Juan Manuel, JIMÉNEZ ROLDÁN, M.ª del Carmen (2018). «Sistemas de 

abastecimiento urbano y de riego en la Granada de los últimos siglos medievales», en I. 

Czeguhn; C. Möller; Y.M. Quesada Morillas und J.A. Pérez Juan (Hrsg.), Wasser-Wege-

Wissen auf der iberischen Halbinsel: Eine interdisziplinäre Annäherung im Verlauf der 

Geschichte, Baden-Baden, Nomos Verlag, 2018, pp. 213-236. 

GARCÍA PULIDO, Luis José. La dimensión territorial del entorno de la Alhambra, Sevilla, EUS, 

2011.  

— El territorio de la Alhambra, Granada, UGR, 2013. 



185 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

GARCÍA SANJUÁN, Alejandro. Hasta que Dios herede la tierra, Los bienes habices en al-

Andalus (siglos X al XV), Huelva-Sevilla, Universidad de Huelva-Mergablum, 2002. 

GARCIN, Jean-Claude. « Les villes », en J.-C. Garcin et al. (dir.), États, sociétés et cultures du 

monde musulman médiéval (Xe-XVe siècle), Paris, PUF, 2000a, t. 2, pp. 129-171. 

— (dir.). Grandes villes méditerranéennes du monde musulman médiéval, Rome, EFR, 2000b. 

GARRIDO ATIENZA, Miguel y TRILLO SAN JOSÉ, Carmen (2002). Las aguas del Albaicín y 

alcazaba, Granada, EUG, 2002.  

GARRIDO LÓPEZ, Jorge. «Artesanía al final de la edad media en Granada. Una aproximación», 

Arqueología y Territorio, 17 (2020), pp. 173-188.  

— «Mujeres y producción artesanal urbana en al-Andalus: visión general de una relación 

fundamental», en R. Ruiz Álvarez, M.a A. Molina Fajardo, F. Hidalgo Fernández (coord.), 

Ganarse la vida: género y trabajo a través de los siglos, Madrid, Dykinson, 2022, pp. 55-

58. 

— «El trabajo del cuero en la Málaga del final del siglo XV y principios del XVI: 

caracterización y transformaciones», en A. Fábregas y A. García Porras (eds.), Artesanía 

e industria en al-Andalus, Actividades, espacios y organización, Granada, Comares, 2023, 

pp. 115-134. 

— «Configuración y desarrollo de un espacio artesanal: los talleres alfareros de Rabḍ Fajja̅ri̅n, 

Granada (siglos XII-XVI)», Espacio, tiempo y forma. Serie III, Historia medieval, 37 

(2024), pp. 657-690.  

GILOTTE, Sophie et al. «Los baños de la Tropa de la alcazaba de Almería: resultados 

preliminares de la intervención arqueológica», Cuadernos de Madīnat al-Zahrā’, 7 (2010), 

pp. 219-238. 

GÓMEZ ARMADA, Francisco y MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio (eds.). Repartimiento de los 

bienes de los moriscos de Casarabonela, Málaga, Excmo Ayuntamiento, 2014. 

GÓMEZ BECERRA, Antonio. «Una casa y un baño de época nazarí en el castillo de San Miguel 

(Almuñécar, Granada)», Cuadernos de la Alhambra, 31-32 (1995-1996), pp. 93-110. 

— «Las murallas islámicas de Almuñécar», Arqueología y Territorio Medieval, 3 (1996), pp. 

167-189. 

— «La fortificación en la costa occidental de Granada en época islámica. El castillo de San 

Miguel (Almuñécar)», en A. Malpica (ed.), Castillos y territorio en al-Andalus, Granada, 

Athos-Pérgamos, 1998, pp. 336-357. 

GÓMEZ-MORENO CALERA, José Manuel. «Estructuras defensivas de la Alhambra. I. Cuestiones 

generales», Cuadernos de la Alhambra, 38 (2002), pp. 125-154. 

GONZÁLEZ ALCANTUD, Juan Antonio y MALPICA CUELLO, Antonio (eds.), Pensar la Alhambra. 

Granada, Diputación Provincial, 2001.  

GRABAR, Oleg. The Alhambra, Sebastopol (California), Solipsist, 1992 (1a ed. 1978). 

Granada (1996). Las ciudades del Andalus: Granada, Revista del Instituto Egipcio de Estudios 

Islámicos en Madrid, XXVIII. 

GURRIARÁN DAZA, Pedro. «Las técnicas constructivas en las murallas medievales de Almería», 

en J. Navarro Palazón y J. L. García Pulido (eds.), Defensive Architecture of the 

Mediterranean, vol. X, Valencia, UGR-UPV-PAG, 2020, pp. 61-70. 

GURRIARÁN DAZA, Pedro y GARCÍA VILLALOBOS Salvador. «La muralla del albacar y las 

Puertas del Cristo y del Viento», Memorias de Ronda, Revista de historia y estudios 

rondeños, 2007, pp. 24-33.  

GURRIARÁN DAZA, Pedro y ROMERO PÉREZ, Manuel, «La muralla de Antequera (Málaga)», en 

A. Malpica Cuello y A. García Porras (eds.), Las ciudades nazaríes, Nuevas aportaciones 

desde la arqueología, Granada, Alhulia, 2011, pp. 313-340. 



186 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

GUTIÉRREZ LÓPEZ, José M.a et al. «Excavación arqueológica en el Museo de Gibraltar: una 

aportación a los orígenes de la ciudad islámica», Homenaje al Profesor Carlos Posac Mon, 

Ceuta, IEC, 1998, t. I, pp. 297-318. 

HERNÁNDEZ ROBLES, Alicia y GARRIDO LÓPEZ, Jorge. «Género y trabajo en las ciudades de al-

Andalus: aproximaciones desde la historia y la arqueología», en R. Ruiz Álvarez, M.a A. 

Molina Fajardo y F. Hidalgo Fernández (coord.), Ganarse la vida: género y trabajo a 

través de los siglos, Madrid, Dykinson, 2022, pp. 43-44.  

IBN JALDUN. Discours sur l’histoire universelle, Al-Muqaddima, trad. V. Monteil, Arles, Actes 

Sud, 1997. 

— Le Livre des Exemples, II, Histoire des Arabes et des Berbères du Maghreb, trad. A. 

Cheddadi, Paris, Gallimard, 2012. 

ÍÑIGUEZ SÁNCHEZ, Carmen. «Las fortificaciones de la línea de costa de Málaga en época nazarí, 

algo más que un sugerente quinteto defensivo», en J. Navarro Palazón y J. L. García Pulido 

(eds.), Defensive Architecture of the Mediterranean, vol. X, Valencia, UGR-UPV-PAG, 

2020, pp. 79-86, https://dx.doi.org/10.4995/FORTMED2020.2020.11382 

IRWIN, Robert. The Alhambra, London, Profile Books, 2004.  

JIMÉNEZ ALCÁZAR, Juan Francisco (ed.). El libro de Repartimiento de Vera, Almería, IEA, 

1994. 

JIMÉNEZ PUERTAS, Miguel. El poblamiento del territorio de Loja en la Edad Media, Granada, 

EUG, 2002. 

— «Loja en época andalusí: evolución de la ciudad y de su territorio», en A. Malpica Cuello 

(ed.), Ciudad y arqueología medieval, Granada, Alhulia, 2006, pp. 153-190.  

JIMÉNEZ ROLDÁN, M.a del Carmen (2019a). «Del funduq a la alhóndiga: un espacio entre el 

emirato nazarí y el reino de Granada (s. XV-XVI)», Al-Qanṭara, 40 (2019a), pp. 315-354. 

— «Un acercamiento a los espacios comerciales y artesanales de las ciudades en la frontera del 

siglo XV. El caso de Loja y Baza», en M. García Fernández, Á. Galán Sánchez y R. 

Peinado Santaella (eds.), Las fronteras en la edad media hispánica, siglos XIII-XVI, 

Granada-Sevilla, EUG-EUS, 2019b, pp. 557-568.  

— Una aproximación al desarrollo comercial en el reino nazarí: espacios y rutas, tesis 

doctoral, Universidad de Granada, 2021, http://hdl.handle.net/10481/71101 

LADERO QUESADA, Miguel Ángel. «Datos demográficos sobre los musulmanes de Granada en 

el siglo XV», Anuario de Estudios Medievales, 8 (1972-1973), pp. 481-490 (reed. Granada 

después de la conquista, Repobladores y mudéjares, Granada, Diputación Provincial, 

1988, pp. 235-243, 2a ed. 1993). 

LAGARDERE, Vincent. Histoire et société en Occident musulman au Moyen Âge, Analyse du 

Miˁyār d’al-Wanšarīsī, Madrid, Casa de Velázquez, 1995.  

LIAUZU, Claude. « Sociétés urbaines et mouvements sociaux », Maghreb-Machrek, 111 (1986), 

pp. 24-56. 

LIROLA DELGADO, Jorge. «Una hipótesis sobre la construcción de la cerca de Al-Mudayna en 

el actual cerro de San Cristóbal (Almería)», Boletín del Instituto de Estudios 

Almerienses, 11-12 (1992-1993), pp. 7-19. 

— Almería andalusí y su territorio, Textos geográficos, Almería, Fundación Ibn Tufayl, 2005. 

— «Fuentes árabes sobre la Alcazaba de Almería: el Libro de Cuentas», en M. L. García Ortega 

(coord.), Monografías del conjunto monumental de la Alcazaba [3], Las últimas 

investigaciones en el conjunto, Almería, Junta de Andalucía, 2011, pp. 39-59. 

LIROLA DELGADO, Jorge y PUERTA VÍLCHEZ, José Miguel (dir.) Enciclopedia de al-Andalus, 

Diccionario de autores y obras andalusíes, I, Granada, El Legado Andalusí; Enciclopedia 

de la cultura andalusí, Biblioteca de al-Andalus, Almería, Fundación Ibn Tufayl, 9 vols., 

([2003]-2013). 

https://www.academia.edu/92548352/Del_funduq_a_la_alh%C3%B3ndiga_un_espacio_entre_el_emirato_nazar%C3%AD_y_el_reino_de_Granada_s_XV_XVI_
https://www.academia.edu/92548352/Del_funduq_a_la_alh%C3%B3ndiga_un_espacio_entre_el_emirato_nazar%C3%AD_y_el_reino_de_Granada_s_XV_XVI_
http://hdl.handle.net/10481/71101


187 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

LIROLA DELGADO, Pilar; GARIJO GALÁN, Ildefonso y LIROLA DELGADO, Jorge. «Efectos de la 

peste negra de 1348-9 en la ciudad de Almería», Las ciudades del Andalus: Almería, 

Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos en Madrid, 32 (2000), pp. 173-204. 

LÓPEZ DE CARVAJAL, Bernardino. La conquista de Baza, introducción, texto, traducción y notas 

de C. de Miguel Mora, Granada, EUG, 1995.  

LÓPEZ DE COCA CASTAÑER, José-Enrique (1999). «El reino nazarí de Granada y los 

medievalistas españoles. Un balance provisional», en La Historia Medieval en España, Un 

balance historiográfico (1968-1998), XXV Semana de Estudios Medievales, Pamplona, 

Publicaciones del Gobierno de Navarra, 1999, pp. 149-173. 

LÓPEZ GUZMÁN, Rafael (coord.), Arquitectura de al-Andalus (Almería, Granada, Jaén, 

Málaga), Granada, El Legado andalusí, 2002. 

LÓPEZ GUZMÁN, Rafael y COLL CONESA, Jaume (coord.). La cerámica Nazarí, Contextos y 

proyección, Catálogo de exposición (Palacio Carlos Quinto, Alhambra (26 sept. 2024-12 

enero 2025), Granada, Patronato de la Alhambra y Generalife, 2024. 

LÓPEZ GUZMÁN, Rafael y DÍEZ JORGE, M.a Elena (eds.). La madrasa: pasado, presente y futuro, 

Granada-Teruel, EUG-Centro de Estudios Mudéjares, 2007. 

LÓPEZ RODRÍGUEZ, José Ignacio y GESTOSO MOROTE, David. «Desarrollo y evolución de la 

arquitectura doméstica y de la pintura mural en la Algeciras musulmans (siglo XI-XIV), 

Caetaria, 6-7 (2009), pp. 221-238. 

MALPICA CUELLO, Antonio. Poblamiento y castillos en Granada, Granada, El Legado andalusí, 

1996.  

— Granada, ciudad islámica. Mitos y realidades, Granada, A. M. Liberbolsillo, 2000a. 

— «El poblamiento y la organización del espacio», en R. Peinado Santaella (dir.), Historia del 

Reino de Granada, I, De los orígenes a la época mudéjar (hasta 1502), Granada, EUG-El 

Legado andalusí, 2000b, pp. 249-289.  

— «La vida cotidiana», en M.a J. Viguera Molins (coord.), El reino nazarí de Granada (1232-

1492), Sociedad, Vida y Cultura, Madrid, Espasa Calpe, 2000c, pp. 73-156. 

— «El medio físico y sus transformaciones a causa del cultivo de la caña de azúcar. El caso de 

la costa granadina», en História e Tecnologia do Açúcar, Madeira, Centro de Estudios de 

história do Atlântico, 2000d, pp. 87-104.  

— «¿Sirve la arqueología urbana para el conocimiento histórico? El ejemplo de Granada», en 

L. Cara Barrionuevo (ed.), Ciudad y territorio en al-Andalus, Granada, Athos-Pérgamos, 

2000e, pp. 21-59. 

— La Alhambra de Granada, un estudio arqueológico, Granada, EUG, 2002a. 

— «La Alhambra y su entorno: espacio rural y espacio urbano», Cuadernos de la Alhambra, 

38 (2002b), pp. 183-218. 

— «La ciudad nazarí. Propuestas para su análisis», en A. Torremocha y V. Martínez Enamorado 

(eds.), La ciudad en al-Andalus y el Magreb, Granada, El Legado andalusí, 2002c, pp. 99-

119.  

— La Alhambra ciudad palatina nazarí, Málaga, Sarriá, 2007.  

— «Las villas de la frontera granadina ¿Ciudades o alquerías fortificadas?», en P. Cressier (ed.), 

Castrum 8: Le château et la ville, Espaces et réseaux, Madrid, Casa de Velázquez, 2008a, 

pp. 151-173. 

— «La ciudad de Guadix a la luz de la arqueología. Reflexiones a partir de la intervención 

arqueológica en su muralla y en el torreón del Ferro», en J. L. Castellano Castellano y M. 

L. López-Guadalupe Muñoz, Homenaje a don Antonio Domínguez Ortiz, Granada, EUG, 

2008b, pp. 599-620. 

— «El modelo islámico de ciudad. Reflexiones sobre la madīna andalusí», en Mercado 

inmobiliario y paisajes urbanos en el Occidente Europeo (siglos XI-XV), XXXIII Semana 



188 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

de Estudios Medievales, Pamplona, Publicaciones del Gobierno de Navarra, 2008c, pp. 

567-589.  

— «La ciudad en el reino nazarí de Granada. Propuestas para un debate y análisis de un 

problema», en V. Martínez Enamorado (ed.), Escenarios urbanos de al-Andalus y el 

Occidente musulmán, Málaga, Initiativa urbana «De toda La Villa», 2011, pp. 85-110.  

— «La Alhambra y su proyecto arqueológico», en X. Aquilué et al. (eds.), Estudis sobre 

ceràmica i arqueologia de l’arquitectura, Barcelona, Diputació-Ajuntament-Universitat 

Autònoma de Barcelona, Generalitat de Catalunya, 2020, pp. 571-580.  

MALPICA CUELLO, Antonio y GARCÍA PORRAS, Alberto (eds.). Las ciudades nazaríes, Nuevas 

aportaciones desde la arqueología, Granada, Alhulia, 2011. 

MALPICA CUELLO, Antonio y MATTEI, Luca (eds.). La Madraza de Yusuf I y la ciudad de 

Granada. Análisis a partir de la arqueología, Granada, EUG, 2015. 

MALPICA CUELLO Antonio y VERDÚ CANO, Carmina (eds.). El libro de repartimiento de 

Salobreña, Salobreña, Ayuntamiento, 2008. 

MANZANO MORENO, Eduardo. «‘Desde el Sinaí de su arábiga erudición’. Una reflexión sobre 

el medievalismo y el arabismo reciente», en M. Marín (ed.), Al-Andalus/España. 

Historiografías en contraste. Siglos XVII-XXI, Madrid, Casa de Velázquez, 2009, pp. 213-

230.  

MANZANO RODRÍGUEZ, Miguel Ángel. La intervención de los benimerines en la Península 

Ibérica, Madrid, CSIC, 1992. 

MARÍN, Manuela y FIERRO, Maribel. Sabios y santos musulmanes de Algeciras, Algeciras, 

Fundación de Cultura José Luis Cano, 2004. 

MÁRQUEZ BUENO, Samuel; GURRIARÁN DAZA, Pedro. «La Torre del Homenaje de la alcazaba 

de Loja (Granada)», Arqueología y Territorio Medieval, 17 (2010), pp. 81-98. 

MARTÍN PALMA, M.a Teresa (ed.). Los Repartimientos de Vélez-Málaga. Primer Repartimiento, 

Granada, EUG, 2005. 

MARTÍN PALMA, María Teresa y ARROYAL ESPIGARES, Pedro José (eds.). Los Repartimientos 

de Vélez-Málaga. La reformación, Granada, EUG, 2009. 

MARTÍN ROSALES, Francisco. La Ciudad fortificada de la Mota y sus arrabales, Jaén, UNED y 

Diputación Provincial-Alcalá la Real, Ayuntamiento, 2019. 

MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio. «Datos sobre una mezquita en la alcazaba de Málaga», 

Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, 40-41 (1991-1992), pp. 205-219. 

— Torrox. Un sistema de alquerías andalusíes en el siglo XV según su Libro de Repartimiento, 

Málaga, 2006. 

— Cuando Marbella era una tierra de alquerías, Marbella, Excmo Ayuntamiento, 2009. 

— «Historias inconclusas de una ciudad andalusí: otra vez sobre la Málaga nazarí», en A. 

Malpica Cuello y A. García Porras (eds.), Las ciudades nazaríes, Granada, Alhulia, 2011, 

pp. 269-312. 

MARTÍNEZ ENAMORADO, Virgilio y ROMERO PÉREZ, Manuel (2010). «Cuando Antikaria pasó a 

ser Antaqīra. En torno a la historiografía y a la arqueología de una madīna andalusí y de 

su alfoz», en Antequera 1410-2010, Reencuentro de culturas, Antequera, Ayuntamiento, 

2010, pp. 23-61. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, María Antonia. «Las inscripciones árabes del miḥrāb de Vélez- Málaga 

(provincia de Málaga)», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos. Sección Árabe-Islam, 

63 (2014), pp. 143–170; https://revistaseug.ugr.es/index.php/meaharabe/article/view/14212 

[consulta 11/11/2024]. 

MARTÍNEZ NÚÑEZ, María Antonia; RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel y CANTO GARCÍA, Alberto. 

Epigrafía árabe, Madrid, Real Academia de la Historia, 2007.  

MAZZOLI-GUINTARD, Christine. « Quelques éléments du signifié de madīna: l’emploi de ka 

chez al-Idrīsī », Sharq al-Andalus, 9 (1992), pp. 187-194. 

https://revistaseug.ugr.es/index.php/meaharabe/article/view/14212


189 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

— Ciudades de al-Andalus, Granada, Almed, 2000.  

— « Urbanisme islamique et ville en al-Andalus: autour de nouvelles propositions 

méthodologiques », en A. Torremocha y V. Martínez Enamorado (eds.), La ciudad en al-

Andalus y el Magreb, Granada, El Legado andalusí, 2002, pp. 49-73. 

— Madrid, petite ville de l’Islam médiéval (IXe-XXIe siècles), Rennes, PUR, 2009. 

— « Al-Idrīsī et al-Andalus: le sens des mots, de la philologie à l’histoire », en F. Herrera 

Clavero et al. (eds.), El mundo del geógrafo ceutí al-Idrisi, Ceuta, IEC, 2011a, pp. 133-

159. 

— « Andalousie médiévale, Maghreb et Proche-Orient modernes: un même modèle de grande 

ville arabe? », en M. Acerra et al. (eds.), Les villes et le monde du Moyen âge au XXe siècle, 

Rennes, PUR, 2011b, pp. 293-309. 

— «La gestión de las ciudades en al-Andalus», en D. Melo y F. Vidal (eds.), A 1300 años de la 

conquista de al-Andalus: historia, cultura y legado del Islam en la Península, Coquimbo-

Chile, Centro Mohammed VI para el Diálogo de Civilizaciones, 2012, pp. 199-214. 

— «Judíos, cristianos y musulmanes en las ciudades de al-Andalus: la experiencia del otro (ss. 

VIII-XV)», El legado de la España de las tres culturas, XVIII Jornadas de Historia en 

Llerena, en F. Lorenzana de la Puente y F. Mateos Ascacibar (coord.), Llerena, Sociedad 

Extremeña de Historia, 2018, pp. 11-27. 

— « Ronda (XIIIe-XVe siècles): dynamiques urbaines d’une ville convoitée », Anejos de 

Takurunna, 2 (2019), pp. 163-181. 

— «Violencia armada, paisaje urbano y ahl al-bādiya en Almería (ss. X-XV)», en M.a M. 

Mercedes Delgado Pérez (ed.), Más allá de las murallas, Contribución al estudio de las 

dinámicas urbanas en el sur de al-Andalus, Madrid, La Ergástula, 2020, pp. 13-30.  

— «The madīna and its Territory: Urban Order and City Fabric in the Nasrid Kingdom», en A. 

Fábregas (ed.), The Nasrid Kingdom of Granada between East and West (Thirteenth to 

Fifteenth Centuries), Leiden, Brill, 2021a, pp. 237-262. 

— « Almería et la guerre (Xe-XVe siècles): des opérations de siège aux formes de la ville », 

Annales Islamologiques, 55 (2021b), pp. 149-168. 

— «Ciudad y fortificaciones en al-Andalus. Propuestas metodológicas para una correcta 

interpretación de sus terminologías», en B. Sarr y M. Espinar (eds.), Estructuras, 

dispositivos y estrategias defensivas de las sociedades humanas, Granada, EUG, 2022a, 

pp. 121-146. 

— « Ibn Ḫātima et la peste à Almería: des mesures de prophylaxie à une éthique médicale au 

XIVe siècle en al-Andalus? », Histoire de l’éthique médicale à travers les civilisations en 

temps de paix (Santé) et en temps de guerre (Épidémies), Tunis, Latrach Éd., 2022b, pp. 

189-208. 

— « Les honneurs funèbres au féminin: la sépulture de la grande princesse Fāṭima bint al-

Aḥmar dans le panthéon des Naṣrides (Grenade, Alhambra, 1349) », en A.-M. Cocula et 

M. Combet (éds.), Mourir au château, Bordeaux, Ausonius, 2022c, pp. 73-87.  

— «Actividades productivas y espacios urbanos en al-Andalus (ss. XII-XV): algunos datos y 

muchas preguntas», en A. Fábregas y A. García Porras (eds.), Artesanía e industria en al-

Andalus, Actividades, espacios y organización, Granada, Comares, 2023a, pp. 225-242.  

— « Ronda, ville frontière entre Mérinides et Nasrides (XIIIe-XIVe siècles) », e-Spania, 45 

(2023b), https://journals.openedition.org/e-spania/46976 

MENJOT, Denis. « La fabrique de l’espace de la ville. Quelques renouvellements des approches 

heuristiques et méthodologiques », en A. Aguiar Andrade, C. Tente, G. Correia Melo da 

Silva e S. Prata Espaços e poderes na Europa urbana medieval, Lisboa-Castelo de Vide, 

Instituto de Estudos Medievais-Câmara Municipal de Castelo Vide, 2018, pp. 19-38. 

MENJOT, Denis; PINOL, Jean-Luc. « Ville », en C. Gauvard et J.-F. Sirinelli (dir.), Dictionnaire 

de l’historien, Paris, PUF, 2015, pp. 741-745. 

https://journals.openedition.org/e-spania/46976


190 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

MOLINA LÓPEZ, Emilio. «Almería en la etapa naṣrī (siglo XIII-XIV). Estado de la cuestión, 

balance y perspectivas», en C. Segura (ed.), Almería entre dos culturas. Siglo XIII al XVI, 

Almería, IEA, 1990, pp. 15-65. 

MOLINA LÓPEZ, Emilio y JIMÉNEZ MATA, M.a Carmen. «Documentos árabes y el patrimonio 

real nazarí», en N. Martínez de Castilla (ed.), Documentos y manuscritos árabes del 

Occidente musulmán medieval, Madrid, CSIC, 2010, pp. 225-247.  

MORAL MOLINA, Celia del (ed.). En el epílogo del Islam andalusí: la Granada del siglo XV, 

Granada, EUG, 2002. 

MORAL MOLINA, Celia del; VELÁZQUEZ BASANTA, Fernando. «Los Banū Ŷuzayy. Una familia 

de juristas e intelectuales granadinos del siglo XIV. I. Abū l-Qāsim Muḥammad ibn 

Ŷuzayy», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, 45 (1996), pp. 161-201. 

NAVARRO LUENGO, Ildefonso; PÉREZ ORDÓÑEZ, Alejandro; TOMASSETTI GUERRA, José M.a; 

MARTÍN ESCARCENA, Antonia M.ª y SUÁREZ PADILLA, José. «Arquitectura doméstica y 

artesanal del arrabal andalusí de Estepona (Málaga)», en M.a M. Delgado Pérez (ed.), Más 

allá de las murallas, Contribución al estudio de las dinámicas urbanas en el sur de al-

Andalus, 2020, pp. 117-136, 

NAVARRO PALAZÓN, Julio (ed.). Al-Bustān. Las fincas aristocráticas y la construcción de los 

paisajes periurbanos de al-Ándalus y Sicilia, Granada, CSIC, 2022. 

— «La al-Ṣumādiḥiyya y otras almunias de Almería», en J. Pablo Díaz López; P. Martínez 

Gómez; B. Marzo López y A. Ruiz García (coord.), Historia de Almería, t. 2, Época 

medieval, La huella de al-Andalus, Almería, IEA-Diputación de Almería, 2023, pp. 372-

378. 

NAVARRO PALAZÓN, Julio y TRILLO SAN JOSÉ, Carmen (eds.), Almunias. Las fincas de las élites 

en Occidente islámico: poder, solaz y producción, Sevilla-Granada, EUG-EUS, 2018. 

NAVAS RODRÍGUEZ, José y GARCÍA-CONSUEGRA FLORES, José M.a. «La formación de una 

incipiente madina nazarí: la Salawbinya de los ss. XIV-XV», @rqueología y Territorio, 6, 

(2009), pp. 225-237 [Consulta: 04/06/2015].  

NEGLIA, Giulia Annalinda. «Some historiographical notes on the Islamic city with particular 

reference to the visual representation of the built city», en S. K. Jayyusi (ed.), The City in 

the Islamic World, Leiden-Boston, Brill, 2008, pp. 3-46. 

NOIZET, Hélène. «La ville au Moyen Âge et à l’époque moderne. Du lieu réticulaire au lieu 

territorial», EspacesTemps.net, 2014, http://www.espacestemps.net/ articles/la-ville-au-

moyen-age-et-a-lepoque-moderne/halshs-01096144 [Consulta 12/09/2012]. 

ORDÓÑEZ VERGARA, Javier. La Alcazaba de Málaga, Historia y restauración arquitectónica, 

Málaga, Universidad de Málaga, 2000.  

ORIHUELA UZAL, Antonio, Casas y palacios nazaríes (siglos XIII-XV), Granada, El Legado 

Andalusí, 1996. 

— «La alhóndiga nueva o Corral del Carbón en Granada», en Obras singulares de la 

Arquitectura y la Ingeniería en España, Madrid, Cínterco, 2004, pp. 90-92, 

digital.csic.es/bitstream/10261/16356/1 [Consulta: 15/06/2015]. 

— «Granada, entre ziríes y nazaríes», en C. Pozuelo Calero (coord.), Arte y culturas de al-

Andalus, El poder de la Alhambra, Granada, El Legado andalusí, 2013a, pp. 47-57.  

— «Los sistemas históricos de abastecimiento de agua a Granada y Almuñécar: un patrimonio 

frágil y en peligro», en M.a del Mar Villafranca Jiménez et al. (eds.), Uso y gestión del 

agua en los paisajes culturales, 2013b, pp. 269-281. 

— «Nuevas aportaciones sobre la cronología de los restos conservados de las murallas 

medievales de Almería (España)», en J. Navarro-Palazón y L. J. García-Pulido, Defensive 

Architecture of the Mediterranean, vol. X, Valencia, UGR-UPV-PAG, 2020, pp. 163-170.  

ORIHUELA UZAL, Antonio y VÍLCHEZ VÍLCHEZ Carlos. Aljibes públicos de la Granada islámica, 

Granada, Ayuntamiento, 1991. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=109835
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=109835
http://www.espacestemps.net/%20articles/la-ville-au-moyen-age-et-a-lepoque-moderne/halshs-01096144
http://www.espacestemps.net/%20articles/la-ville-au-moyen-age-et-a-lepoque-moderne/halshs-01096144


191 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

ORTEGA LÓPEZ, David, «La formación económica y urbana a extramuros de la ciudad. El 

arrabal de Funtanālla (Málaga)», en M.a M. Mercedes Delgado Pérez (ed.), Más allá de las 

murallas, Contribución al estudio de las dinámicas urbanas en el sur de al-Andalus, 

Madrid, La Ergástula, 2020, pp. 93-115. 

PEINADO SANTAELLA, Rafael G. «Los Banū al-Qabšanī: un linaje de la aristocracia nazarí», 

Historia. Instituciones. Documentos, 20 (1993), pp. 313-353. 

— (dir.). Historia del Reino de Granada, I, De los orígenes a la época mudéjar (hasta 1502), 

Granada, EUG-El Legado andalusí, 2000. 

PELÁEZ ROVIRA, Antonio. «Balance historiográfico del emirato nazarí de Granada (siglos XIII-

XV) desde los estudios sobre al-Andalus: instituciones, sociedad y economía», Reti 

Medievali Rivista, 9 (2008), pp. 1-48, http://www.retimedievali.it [Consulta: 19/07/2012]. 

— Loja en el ámbito del poder político nazarí (siglo XV), Granada, Fundación Ibn al-Jaṭīb, 

2009a. 

— «La evolución de la frontera socioeconómica entre Génova y el emirato nazarí de Granada», 

en F. Toro Ceballos y J. Rodríguez Molina (eds.), VII Estudios de Frontera, Islam y 

Cristianismo, Jaén, IEG, 2009b, pp. 645-657 

PÉREZ-MALUMBRES LANDA, Alejandro y MARTÍN RUIZ, Juan Antonio. «Arqueología de una 

ciudad: de Malaca a Malaqa», en M.a J. Viguera Molins (coord.), Malaqa entre Malaca y 

Málaga, Málaga, Universidad de Málaga, 2009, pp. 59-82.  

PICARD, Christophe. « Les arsenaux musulmans de la Méditerranée et de l’océan Atlantique 

(VII
e-XV

e siècle) », en D. Coulon et al. (dir.), Chemins d’outre-mer, Études sur la 

Méditerranée offertes à Michel Balard, Paris, Publications de la Sorbonne, 2004, t. II, pp. 

691-710. 

PINOL, Jean-Luc (ed.). Histoire de l’Europe urbaine, t. I, De l’Antiquité au XVIIIe siècle, Paris, 

Seuil, 2003. 

POZUELO CALERO, Carmen (coord.). Arte y culturas de al-Andalus, El poder de la Alhambra, 

Granada, Fundación Pública Andaluza El legado andalusí, 2013. 

PUERTA VÍLCHEZ, José Miguel. Leer la Alhambra, Guía visual del monumento a través de sus 

inscripciones, Granada-Almería, Patronato de la Alhambra-Fundación Ibn Tufayl de 

Estudios Árabes, 2010. 

— Historia del pensamiento estético árabe: al-Ándalus y la estética árabe clásica, Granada, 

EUG, 2018. 

RAMBLA TORRALVO, José Antonio; ÍÑIGUEZ SÁNCHEZ, M.a Carmen y MAYORGA MAYORGA, 

José. «La construcción de la muralla musulmana de Málaga, un hito en la historia de la 

ciudad», Mainake, 25 (2003), pp. 133-176. 

RAYA PRAENA, Inmaculada. «Planeamiento y arqueología. Elaboración de las cartas 

arqueológicas municipales. El caso de Guadix », en A. Malpica Cuello (ed.), Ciudad y 

arqueología medieval, Granada, Alhulia, 2006, pp.15-44. 

RĖKLAITYTĖ, Ieva. Vivir en una ciudad de al-Ándalus, Hidráulica, saneamiento y condiciones 

de vida, Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 2012.  

RODRÍGUEZ GÓMEZ, M.a Dolores. «Los Banū Būnuh: una familia de juristas de Almuñécar», 

en Homenaje al profesor José María Fórneas Besteiro, Granada, EUG, 1995, t. I, pp. 607-

614. 

— Las riberas nazarí y del Magreb (siglos XIII-XV). Intercambios económicos y culturales, 

Granada, EUG, 2000.. 

— «Documentos árabes sobre almacerías (I). Archivo de la Catedral de Granada (mediados s. 

XV-1499), edición y traducción», Revista del CEHGR, 19 (2007), pp. 217-258. 

— « Les maṣārī de Grenade d’après quelques documents arabes (1442-1490) », Bibliotheca 

Orientalis, 65 (2008a), pp. 555-594.  

http://www.retimedievali.it/


192 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

— «Mujeres granadinas en el fondo árabe del archivo de la Catedral de Granada (S. XV):: 

avance de la investigación », Códice, 21 (2008b), pp. 37-47. 

— « La Porte d’al-Murḍī de Grenade à travers deux documents notariaux arabes (1493) », 

Arabica, 56 (2009), pp. 235-268. 

— «Algunos interrogantes sobre la ciudad islámica: etimología, estructura arquitectónica y 

funcionalidad de las almacerías», Anaquel de Estudios Árabes, 21 (2010), pp. 77-98. 

— «Ajuares dotales en casas nazaríes aristocráticas: los casos de la nieta del šayj al-guzāt 

ˁUṯmān b. Abī l-ˁUlà, y de Cetti Meriem Venegas», en M.a E. Díez Jorge (ed.), De puertas 

para adentro. La casa en los siglos XV-XVI, Granada, Comares, 2019, pp. 317-339.  

— «Desmontando tópicos sobre las mujeres andalusíes: las musulmanas del archivo de la 

Catedral de Granada (siglo XV)», en M. Aguiar Aguilar, A. M.a Cabo González y J. P. 

Monferrer Sala (eds.), Labore et constantia, Estudios andalusíes: ensayos, Sevilla, EUS, 

2022a, pp. 639-666. 

— «Desavenencias conyugales en el cambio de una época: las escrituras de Qásim y Umm al-

Fath», en M.a E. Díez Jorge (ed.), Sentir la casa, Emociones y cultura material en los siglos 

XV y XVI, Gijón, Trea, 2022b, pp. 221-253 

RODRÍGUEZ GÓMEZ, M.a Dolores y DOMÍNGUEZ ROJAS, Salud M.a. «La compraventa de fincas 

urbanas en la Granada del siglo XV a través de dos documentos notariales árabes», 

Anaquel de Estudios Árabes, 19 (2008), pp. 175-199. 

RODRÍGUEZ MOLINA, José (coord.). Alcalá la Real, Historia de una ciudad fronteriza y abacial, 

Alcalá la Real, Ayuntamiento, 4 vols, 1999. 

ROMERO PÉREZ, Manuel. «Madinat Antaqira: una aproximación arqueológica a su recinto 

murado», Mainake, 25 (2003), pp. 177-202.  

ROSSELLÓ BORDOY, Guillermo. «La moneda», en M.a J. Viguera Molins (coord.), El reino 

nazarí de Granada (1232-1492), Política, Instituciones, Espacio y Economía, Madrid, 

Espasa Calpe, 2000, pp. 565-582. 

SABIO GONZÁLEZ, Rafael. «La mezquita aljama de Algeciras: una propuesta de ubicación e 

identificación», Almoraima: revista de estudios campogibraltareños, 36 (2008), pp. 139-

152. 

SALICRÚ I LLUCH, Roser. El sultanat de Granada i la Corona d’Aragó, 1410-1458, Barcelona, 

Institució Milà i Fontanals-CSIC-Publ. de l’Abadia de Montserrat, 1998. 

— El sultanato nazarí de Granada, Génova y la Corona de Aragón en el siglo XV, Granada, 

EUG-Univ. Málaga-El Legado Andalusí, 2007.  

— «Granada and Its International Contacts», en A. Fábregas (ed.), The Nasrid Kingdom of 

Granada between East and West (Thirteenth to Fifteenth Centuries), Leiden, Brill, 2021, 

pp.124-152.  

SALMERÓN ESCOBAR, Pedro. La Alhambra, Estructura y paisaje, Granada, Caja de Granada-

Ayuntamiento, 2000. 

SÁNCHEZ GÓMEZ, Carlos; ALMAGRO GORBEA, Antonio y ORIHUELA UZAL, Antonio. «La casa 

nazarí de la calle del Cobertizo de Santa Inés n°4, en Granada», Cuadernos de la Alhambra, 

28 (1992), pp. 135-166. 

SÁNCHEZ MARTÍNEZ, Juan Alonso. «Aproximación al territorio urbano de Madīnat Lawša 

(Loja, Granada). La ciudad nazarí desde nuevas perspectivas», Arqueología y Territorio 

Medieval, 29 (2022), e6168. https://doi.org/10.17561/aytm.v29.6168. 

SÁNCHEZ QUIRANTE, Lorenzo y SÁNCHEZ VICIANA, Ramón. «Los baños árabes de Marzuela, 

Baza (Granada). Un relato de la recuperación y puesta en valor de un monumento del 

patrimonio histórico bastetano», Bol. Centro de Estudios «Pedro Suárez», 27 (2014), pp. 

189-226.  

SARR MARROCO, Bilal. «Wādī Āš: una aproximación diacrónica a la ciudad islámica de 

Guadix», 6° Encontro de Arqueologia do Algarve, Xelb, 9 (2009), pp. 541-552. 

https://doi.org/10.17561/aytm.v29.6168


193 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

— «Wādī Āš: la ciudad nazarí de Guadix a través de las fuentes escritas y arqueológicas», en 

A. Malpica Cuello y A. García Porras (eds.), Las ciudades nazaríes, Nuevas aportaciones 

desde la arqueología, Granada, Alhulia, 2011, pp. 227-268.  

— (ed.). Maqbara. Espacios, rituales y ceremoniales de enterramientos islámicos, Granada, 

Alhulia, 2024. 

SEGURA ARTETO, Pedro (coord.). La frontera oriental nazarí como sujeto histórico (s. XIII-

XVI), Almería, IEA, 1997. 

SEGURA DEL PINO, Dolores. Agua, tierra y sociedad en el río de Almería, de la época islámica 

a la cristiana (siglos XV-XVI), Almería, IEA, 2000. 

SEGURA FERRER, Juan Manuel y VALERO SEGURA, César. «Los baños de la morería de Baza», 

Bol. Centro de Estudios «Pedro Suárez» 27 (2014), pp. 243-256.  

SEGURA GRAÍÑO, Cristina (2009). «Almería siglos XIII al XV. Decadencia de una próspera 

ciudad andalusí», en F. Toro Ceballos y J. Rodríguez Molina (eds.), VII Estudios de 

Frontera, Islam y Cristianismo, Jaén, IEG, 2009, pp. 857-870. 

STIERLIN, Henri; STIERLIN, Anne. Alhambra, Barcelona, M. Moleiro, 1992. 

SUÁREZ GARCÍA, Sandra. «Los habices de la Vega de Granada como forma de conocimiento 

del reino nazarí y su transformación tras la conquista: la alquería de La Zubia», Espacio, 

tiempo y forma. Serie III, Historia medieval, 31 (2018), pp. 641-667.  

— La propiedad aristocrática en el Reino de Granada (siglos XIII-XVI): la Vega y el entorno 

periurbano de la capital, tesis doctoral, Universidad de Granada, 2022, 

http://hdl.handle.net/10481/75606. 

SUÁREZ MÁRQUEZ, Ángela (coord.) (2005). La alcazaba, Fragmentos para una historia de 

Almería, Almería, Junta de Andalucía, 2005. 

— (coord.). Monografías del conjunto monumental de la Alcazaba [1]. Almería: Puerta del 

Mediterráneo (ss. XI-XIII), Almería, Junta de Andalucía, 2007.  

— (coord.). Monografías del conjunto monumental de la Alcazaba [2], Construir en al-

Andalus, Almería, Junta de Andalucía, 2009. 

TOQUERO PÉREZ, Carlos Alberto, La ciudad de Almuñécar y su distrito en época medieval: sus 

sistemas defensivos, tesis doctoral, Universidad de Granada, 2021, 

http://hdl.handle.net/10481/76035 [consulta 11/11/2024] .  

TORO CEBALLOS, Francisco y RODRÍGUEZ MOLINA, José (eds.). Estudios de Frontera, Jaén, IEG, 

1 (1996)-12 (2023); 13 Estudios de Frontera (Alcalá la Real, 18-19 oct.2024), e.p.  

TORREMOCHA SILVA, Antonio. Algeciras entre la cristiandad y el Islam, Algeciras, IEC, 1994. 

— «Las atarazanas musulmanas de Algeciras (ss. X-XIV)», Estudios sobre Patrimonio, 

Cultura y Ciencia Medievales, 13-14 (2011-2012), pp. 289-302. 

TORREMOCHA SILVA, Antonio; NAVARRO LUENGO, Ildelfonso y SALADO ESCAÑO, Juan 

Bautista. Al-Binya, la ciudad palatina meriní de Algeciras, Algeciras, Fundación 

Municipal de Cultura José Luis Cano, 1999.  

— «Algeciras islámica. Estructuras defensivas andalusíes y meriníes», Archéologie islamique, 

10 (2000), pp. 103-130. 

TORRES BALBÁS, Leopoldo. La Alhambra y el Generalife de Granada, ed. facsímil, Granada, 

EUG-Patronato de la Alhambra, 2009. 

TORRES DELGADO, Cristóbal. «El territorio y la economía», en M.a J. Viguera Molins (coord.), 

El reino nazarí de Granada (1232-1492), Política, Instituciones, Espacio y Economía, 

Madrid, Espasa Calpe, 2000, pp. 481-561. 

— «La ciudad de Baza y el Libro de Repartimiento después de la conquista (4 dic. 1489)», en 

Homenatge al Dr. M. Ríu i Ríu, Barcelona, Universidad de Barcelona, 2001, t. II, pp. 747-

794.  

http://hdl.handle.net/10481/75606
http://hdl.handle.net/10481/76035


194 CHRISTINE MAZZOLI-GUINTARD 

 

AAM 32 (2025) 157-195 

TRANCHANT, Mathias. « Les ports maritimes en France au Moyen Âge », en Ports maritimes et 

ports fluviaux au Moyen Âge, XXXVe Congrès de la SHMESP, Paris, Publications de la 

Sorbonne, 2005, pp. 21-31. 

TRILLO SAN JOSÉ, Carmen. La Alpujarra antes y después de la conquista castellana, Granada, 

EUG, 1998. 

— El Libro de Los Repartimientos de Loja, II, Granada, EUG, 1999. 

— «Las actividades económicas y las estructuras sociales», en R. Peinado Santaella (dir.), 

Historia del Reino de Granada, I, De los orígenes a la época mudéjar (hasta 1502), 

Granada, EUG-El Legado andalusí, 2000, pp. 291-347. 

— Una sociedad rural en el Mediterráneo medieval. El mundo agrícola nazarí, Granada, 

Liberbolsillo, 2003a. 

— Agua y paisaje en Granada. Una herencia de al-Andalus, Granada, Diputación Provincial, 

2003b.  

— «Un espacio del rey en la ciudad nazarí de Granada: la huerta de la Alberzana», en E. García 

Sánchez y C. Álvarez de Morales (eds.), Ciencias de la naturaleza en al-Andalus, VIII, 

Granada, CSIC, 2008, pp. 337-350. 

— El agua en al-Andalus, Málaga, Sarriá, 2009.  

— « Les munya-s et le patrimoine royal à l’époque nasride (XIIIe-XVe siècles). Entre le 

souverain et les élites », Annales islamologiques 48 (2014), pp. 167-90. 

— La Vega de Granada a partir de documentación árabe romanceada inédita (1457-1494), 

Helsinki, Academia Scientiarum Fennica, 2020. 

— «Naṣrid Women Inside and Outside Madīna Garnāṭa. Wealth and Influence», en M. Chiriatti 

y C. Trillo San José (eds.), In and Out of the City, Female Environments, Relations and 

Dynamics of Space (400–1500), Leiden, Brill, 2024, pp. 227–244. 

UTRILLA HERNANGOMEZ, «Gibraltar bajo asedio», en F. Amores Carrredano (ed.), 

Fortificaciones en el entorno del bajo Guadalquivir, Alcalá de Guadaira, Ayuntamiento, 

2002, pp. 299-306. 

VALERIAN, Dominique. « Les fondouks chrétiens dans les villes musulmanes du bassin 

méditerranéen au Moyen Âge: espaces périphériques ou nouvelles polarités urbaines? », en 

P. Clark and D. Menjot (eds.), Subaltern City?, Alternative and Peripheral Urban Spaces in 

the Pre-modern Period (13th-18th Centuries), La ville subalterne? Espaces urbains 

« subalternes » et périphériques à l’époque pré-industrielle (XIIIe-XVIIIe siècles), Turnhout, 

Brepols, 2019, pp. 137-150.  

VELÁZQUEZ BASANTA, Fernando N. «Al-Imāra al-Andarašiyya: un principado andalusí tres 

veces fallido», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, 58 (2009), pp. 305-351, 

www.meaharabe.com/index.php/meaharabe/issue.view/81/81 [Consulta: 19/07/2012]. 

VIDAL CASTRO, Francisco. «Historia política», en M.a J. Viguera Molins (coord.), El reino 

nazarí de Granada (1232-1492), Política, Instituciones, Espacio y Economía, Madrid, 

Espasa Calpe, 2000a, pp. 47-248. 

— «Agua y urbanismo: evacuación de aguas en fatwà-s de al-Andalus y el Norte de África», 

en P. Cressier; M. Fierro et J.-P. Van Staëvel (éds.), L’urbanisme dans l’Occident 

musulman au Moyen Âge, Aspects juridiques, Madrid, Casa de Velázquez-CSIC, 2000b, 

pp. 101-123. 

VIGUERA MOLINS, M.a Jesús (1997). «La cultura nazarí y sus registros históricos, 

biobibliográficos y geográficos», en C. Castillo Castillo (ed.), Estudios nazaríes, Granada, 

EUG, 1997, pp 165-189. 

— «Historiografía», en M.a J. Viguera Molins (coord.), El reino nazarí de Granada (1232-

1492), Política, Instituciones, Espacio y Economía, Madrid, Espasa Calpe, 2000a, pp. 21-

45. 

http://www.meaharabe.com/index.php/meaharabe/issue.view/81/81


195 LAS CIUDADES DEL EMIRATO NAZARÍ Y TRES DÉCADAS DE HISTORIOGRAFÍA: MIRADAS DESDE LA HISTORIA URBANA 
 

AAM 32 (2025) 157-195 

— «Cultura árabe y arabización», en M.a Viguera Molins (coord.), El reino nazarí de Granada 

(1232-1492), Sociedad, Vida y Cultura, Madrid, Espasa Calpe, 2000b, pp. 325-364. 

— «Componentes y estructura de la población », en M.a J. Viguera Molins (coord.), El reino 

nazarí de Granada (1232-1492), Sociedad, Vida y Cultura, Madrid, Espasa Calpe, 2000c, 

pp. 17-70. 

— (coord.) Malaqa entre Malaca y Málaga, Málaga, Universidad de Málaga, 2009.  

VÍLCHEZ VÍLCHEZ, Carlos (2022). «El acueducto de entrada del agua de la Acequia Real de la 

Alhambra. Estructura medieval y reformas posteriores (1238-1812)», Revista del CEHGR, 

34 (2022), pp. 25-62. 

VILLAFRANCA, M.a del Mar y CHAMORRO, Victoria. Hacia un paisaje cultural: la Alhambra y 

el valle del Darro, Granada, Comares, 2013. 

VV. AA. Los Baños en al-Andalus, Granada, El Legado andalusí, 2019. 

WADE, Matthews y ROSSELLÓ BORDOY, Guillermo. Los jarrones de la Alhambra, simbología 

y poder, Granada, Patronato de la Alhambra, 2006.  

ŽENKA, Josef (2021). «Diplomatic Relationships between Islamic Granada and Its 

Contemporary World», en B. Boloix Gallardo (ed.), A Companion to Islamic Granada, 

Leiden, Brill, 2021, pp. 273-295. 

ZOMEÑO, Amalia. «Islamic Law and Religion in Nasrid Granada », en A. Fábregas (ed.), The 

Nasrid Kingdom of Granada between East and West (Thirteenth to Fifteenth Centuries), 

Leiden, Brill, 2021, pp. 100-123. 





AAM 32 (2025) 197-213 

 

 

 

 

 

ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO 

DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

RELIGIOUS ARCHITECTURE AND MUSLIM AGENCY: A CASE 

STUDY OF THE CORREO VIEJO MOSQUE IN GRANADA 

 

الإسلامية: دراسة حالة مسجد كوريو فيخو في غرناطة   الفاعليةالعمارة الدينية و   
 

 

Elena Arigita Maza 

Universidad de Granada 

 

 

Recibido: 02/07/2025  Aceptado: 02/12/2025 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 197-213 

 
Resumen 

(1)
: A través de la reconstrucción de la historia de la Mezquita at-Taqwa y su transformación en Mezquita 

Sheykh Zayed, este artículo observa la nueva visibilidad del islam en la ciudad de Granada. Se han identificado 

dos etapas en la historia de este espacio: una primera desde principios de la década de 1980 caracterizada por la 

revitalización del edificio y su entorno a partir de la referencia andalusí, y una segunda a partir de 2017, cuando 

se acomete una intervención arquitectónica que modifica su aspecto buscando evocar la estética de la Mezquita 

homónima en Abu Dabi. En la reconstrucción de esa historia, los testimonios orales y la observación participante 

en dinámicas comunitarias han permitido indagar en la vinculación emocional con la materialidad del espacio 

arquitectónico y en la interacción del pasado andalusí con el presente. El estudio de un contexto local desde una 

perspectiva diacrónica permite matizar y complejizar las categorías que identifican a los musulmanes con criterios 

basados en la etnicidad y que producen una oposición binaria entre islam converso e islam inmigrante y/o post-

migratorio. Por otro lado, se ha tratado de superar las concepciones de la temporalidad de al-Andalus como pasado 

finalizado o como retórica utilitarista con el objetivo de evitar el sesgo que esa idea implica para la comprensión 

de la identidad musulmana. 

Palabras clave: islam en España, al-Ándalus, Emiratos Árabes Unidos, diplomacia religiosa, memoria, 

temporalidad 

 

Abstract:  Through the reconstruction of the history of the At-Taqwa Mosque and its transformation into the 

Sheikh Zayed Mosque, this article examines the new visibility of Islam in the city of Granada. Two distinct phases 

have been identified in the history of this space: an initial one from the early 1980s, characterized by the 

revitalization of the building and its surroundings drawing upon the Andalusi reference, and a second one from 

2017, when an architectural intervention modified its appearance, seeking to evoke the aesthetic of the eponymous 

Mosque in Abu Dhabi. In reconstructing this history, oral testimonies and participant observation in community 

dynamics have allowed for an investigation into the emotional connection with the materiality of the architectural 

 
 Email: earigita@ugr.es ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5437-7087 

(1)  Este artículo se ha beneficiado de la participación en el Proyecto “Más allá de la narrativa maestra española: 

Memorias colectivas dominantes y alternativas entre jóvenes transculturales,” con referencia SI4/PJI/2024-

00157, financiado por la Comunidad de Madrid a través del convenio-subvención, para el fomento y la 

promoción de la investigación y la transferencia de tecnología en la Universidad Autónoma de Madrid. 

mailto:earigita@ugr.es
https://orcid.org/0000-0002-5437-7087


198 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

space and the interaction of the al-Andalus past with the present. Furthermore, studying a local context from a 

diachronic perspective allows for nuancing and complicating categories that identify Muslims based on ethnicity 

and that produce a binary opposition between convert Islam and immigrant and/or post-migratory Islam. Finally, 

efforts have been made to transcend conceptions of the temporality of al-Andalus as a finalized past or as a 

utilitarian rhetoric, with the aim of overcoming the bias that such an idea implies for the understanding of Muslim 

identity. 

Keywords: Islam in Spain, al-Andalus, United Arab Emirates, religious diplomacy, memory, temporality 

 

من خلال إعادة بناء تاريخ مسجد التقوى وتحويله إلى مسجد الشيخ زايد، يرصد هذا المقال الظهور الجديد للإسلام في مدينة غرناطة. وقد ملخص:  
الأندلسي لمرجع  حُددت مرحلتان في تاريخ هذا المكان: الأولى منذ مطلع ثمانينيات القرن الماضي، والتي اتسمت بإعادة إحياء المبنى ومحيطه بناءً على ا

ت مظهره سعياً لاستحضار جماليات المسجد الذي يحمل الاسم نفسه في ٢٠١٧)الاندلس(، والثانية منذ عام   ، عندما أُجريت عملية تدخل معماري غيّر
صلة العاطفية مع مادية  أبوظبي. في إعادة بناء هذا التاريخ، أتاحت لنا الشهادات الشفوية والاطلاع عبر المشاركة في ديناميكيات المجتمع استكشاف ال

ي يعُررف المسلمين الفضاء المعماري وتفاعل الماضي الأندلسي مع الحاضر. إن دراسة السياق المحلي من منظور تاريخي تُُكرننا من تحديد وتعقيد التصنيف الذ عتنق والإسلام المهاجر و/أو ما بعد
ُ
الهجرة. ومن ناحية أخرى، جرت محاولات للتغلب على    على أساس العرق، مما ينُتج تناقضًا ثنائيًا بين الإسلام الم

 .سلاميةتصورات زمنية الأندلس باعتبارها ماضٍ نهائي أو خطابة نفعية، بهدف التغلب على التحيز الذي تنطوي عليه هذه الفكرة في فهم الهوية الإ
 الإسلام في إسبانيا، الأندلس، الإمارات العربية المتحدة، الدبلوماسية الدينية، الذاكرة، الزمانية الكلمات المفتاحية: 

 

 

1. Granada como espacio singular en la visibilización del islam en la España 

contemporánea 

Los estudios sobre el islam en la España contemporánea han revelado un patrón dominante, 

evidenciando que su desarrollo está estrechamente ligado a las migraciones procedentes de 

países musulmanes, especialmente del norte de África, con Marruecos a la cabeza. Por esta 

razón, desde hace décadas, el análisis del islam en nuestro país ha atendido de forma preferente 

a las prácticas islámicas vinculadas al fenómeno migratorio. El denominado «islam inmigrado» 

(Lacomba 2001), o las aproximaciones multidisciplinares del Atlas de la Inmigración Marroquí 

en España, (López García et. al. 2004) entre otros, fueron trabajos pioneros que empezaron a 

introducir en los análisis desde distintos ámbitos de las ciencias sociales la acomodación de la 

práctica islámica a un contexto no musulmán, las formas de liderazgo y la institucionalización. 

Desde esa hipótesis, la práctica islámica era una práctica foránea que se acomodaba a un 

contexto sociocultural español dominado por una tradición católica y una secularización de la 

sociedad creciente que, argumentaban algunos, podría llevar a la privatización e 

individualización de la práctica islámica, que se desarrollaría sobre todo en el ámbito privado 

(por ej. Cesari, 2005). Es también desde esa perspectiva de que el islam es una práctica 

vinculada a procesos migratorios desde la que se utiliza en la última década la expresión “islam 

postmigratorio” (Moreras, 2017). 

Además, el relato de esas formas de visibilización tomaba como referencia las dinámicas 

de otros países europeos. En comparación, la migración de países musulmanes ocurrió mucho 

más tarde, en los años 80. Sin embargo, el reconocimiento del islam como minoría religiosa (y 

los derechos para los ciudadanos musulmanes) se formalizó en 1992. El Acuerdo de 

Cooperación con la Comisión Islámica de España (CIE), firmado junto a Acuerdos paralelos 

con la Federación de Comunidades Israelitas de España (FCIE) y Federación de Entidades 

Religiosas Evangélicas de España (FEREDE) ha sido elogiado a menudo como un 

reconocimiento temprano de derechos para la minoría musulmana en el contexto europeo. No 

obstante, un examen de su desarrollo revela que el proceso que tuvo lugar entre 1989 y 1992 

no tenía como objetivo primordial conceder derechos a una minoría que se empezaba a 

visibilizar como migrante, sino que era una fórmula jurídica para desarrollar el pluralismo 

religioso dentro del nuevo sistema democrático, con Acuerdos de Cooperación para 

musulmanes, judíos y evangélicos que se sumaban a otro acuerdo, el Concordato con la Iglesia 

Católica. De esa forma, se desarrollaba el artículo 16 de la Constitución sobre libertad 



199ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

ideológica, religiosa y de culto de individuos y comunidades que establece la posibilidad de 

mantener «relaciones de cooperación con la Iglesia Católica y las demás confesiones» (Artículo 

16, 3).  

 

No se trataba, por tanto, de responder a necesidades o demandas específicas de los 

musulmanes, sino que fue un ejercicio de reescritura del relato sobre la identidad nacional que 

a su vez permitió incorporar el concepto de pluralismo religioso al ordenamiento jurídico. Para 

musulmanes y judíos, este pluralismo se fundamentó en el pasado andalusí y reconoció su 

legado como parte de la conmemoración del Quinto Centenario de las Capitulaciones de 

Granada y el Decreto de la Alhambra, los dos puntos de referencia históricos que sitúan el final 

de al-Andalus en 1492. En este contexto, la expresión «uso del pasado» es pertinente, pues el 

pasado histórico fue utilizado como argumento para hacer una relectura de la historia nacional 

que permitió reconocer, dar legitimidad y definir derechos para musulmanes y judíos como 

comunidades representadas por sendos organismos oficialmente reconocidos y registrados. Son 

numerosos los estudios que han mostrado los Acuerdos de Cooperación como un 

reconocimiento temprano, seguido de un estancamiento en su aplicación tras su firma y de 

críticas de los representantes musulmanes a la inoperancia de la CIE. En esa línea, Planet y 

Lems han identificado en un trabajo reciente las debilidades de ese modelo de representación y 

la parálisis del sistema de interlocución, a la vez que apuntan los retos sociales que es urgente 

acometer (2024: 144).  

 

En todo caso, en las dos últimas décadas, aun teniendo como argumento central el hecho 

migratorio, el estudio del islam en la España contemporánea se ha diversificado e incluso se 

puede decir que se ha especializado atendiendo a categorías como el género, la conversión, la 

ideología, la radicalización, la islamofobia, los contextos locales, los institucionales o las 

dinámicas transnacionales… En muchos casos, el enfoque comparado hace del caso español un 

estudio de caso en una perspectiva europea más amplia sobre esas categorías.  

 

En la historia sobre el islam en la España contemporánea, Granada constituye un lugar 

destacado: por un lado, encontramos estudios sobre las interacciones entre el pasado andalusí y 

el presente a través de relatos de conversión al islam (Dietz 2004, Domínguez Díaz 2013, 

Rogozen-Soltar 2017), Por otro, lugares emblemáticos como la Mezquita Mayor (Roberson 

2007, Verkaaik 2013, Bush 2015) o el Cementerio Islámico de la Rauda han sido objeto de 

estudio como espacios singulares (Salguero 2011). Es igualmente conocida la historia del 

asociacionismo local a partir de la década de los 70 (Rosón 2008), con la centralidad que tiene 

la ciudad en la historia del movimiento transnacional Morabitún (Geabes 2014) y en la de los 

Hermanos Musulmanes en España (Arigita y Ortega 2012).   

 

Este artículo tiene como objetivo reflexionar sobre la historia de una comunidad muy 

estable y central en Granada que se articula en torno a un espacio que durante más de tres 

décadas se denominó Mezquita At-Taqwa y que hoy es la Mezquita Sheykh Zayed.(2) Su 

trayectoria permite observar cómo el pasado islámico interactúa con el presente para proyectar 

 
(2)  Se sigue el sistema de transliteración de la revista Al-Andalus, pero se ha respetado el uso habitual de los 

títulos y nombres propios tal y como aparecen en los testimonios y fuentes de la comunidad musulmana de 

Granada y cuya transliteración produciría extrañamiento. También se utilizan los términos islámicos 

recogidos en el Diccionario de la RAE. 



200 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

el futuro de los musulmanes como minoría religiosa en Granada. Su reforma integral a partir 

de 2017 obliga a investigar más allá del contexto local y atender a las interacciones con otras 

dinámicas nacionales y transnacionales.  

 

 

2. La centralidad de la Mezquita de Correo Viejo en la historia de la comunidad 

musulmana de Granada.  

Mientras que la Mezquita Mayor ha recibido una mayor atención en el ámbito académico 

y sin duda es un lugar de referencia por el espacio que ocupa en el Albaycín, por su historia y 

por su actividad cotidiana, la historia de la Mezquita al-Taqwa merece igualmente atención 

como espacio central para la visibilidad del islam en la ciudad. Ambos lugares tienen, o más 

bien tuvieron en el pasado, fuertes vínculos. Por supuesto, hay otros espacios que albergan 

oratorios en barrios más periféricos y en el cinturón metropolitano y que igualmente articulan 

la vida comunitaria. Pero la centralidad de At-Taqwa para la historia del islam en la Granada 

contemporánea se debe, sobre todo, a su trayectoria y en parte también a que la radical 

transformación del espacio que ocupó durante cuatro décadas encapsula y refleja parte de las 

dinámicas de visibilización del islam en la ciudad, a la vez que nos permite reflexionar sobre el 

binomio islam y Europa y, más concretamente, sobre la cuestión de la identidad musulmana en 

Europa.  

 

La Mezquita no es un edificio independiente, sino que se integra en un inmueble de la 

Calle Correo Viejo, un callejón estrecho que se abre a una pequeña placeta en su parte central 

para estrecharse de nuevo y conectar la calle Elvira con Calderería Nueva en el bajo Albaycín. 

El edificio que alberga la Mezquita, hoy totalmente reconstruido, era en los años 80 un edificio 

de viviendas antiguo en una zona muy degradada de la ciudad que servía como lugar de 

consumo y menudeo en el contexto de la epidemia de heroína de ese periodo. El espacio fue 

alquilado en 1982 para transformarlo en oratorio, sumándose así al primer oratorio conocido 

como Zawiyya (nótese la referencia sufí) de San Gregorio, que estaba en la zona más alta del 

barrio. Después de que se alquilara el espacio de Correo Viejo, la Zawiyya de San Gregorio 

pasó a ser una Madrasa, es decir, un espacio distinguido para la formación islámica en 1984. 

Finalmente, ese lugar fue vendido a una orden católica y funciona hoy como colegio concertado. 

En la misma época se adquirió el solar en el que, tras muchas vicisitudes, se inauguraría el 10 

de julio de 2003 la conocida como Mezquita Mayor de Granada. 

 

Esa primera comunidad musulmana fue conocida inicialmente como «comunidad sufí 

darqawi» y más popularmente como «los sufíes de Granada». De ella da testimonio un libro 

difícil de clasificar según las categorías bibliométricas al uso, pero tiene un gran valor porque 

relaciona la erudición académica sobre la tradición islámica (particularmente el sufismo) y la 

historia de al-Andalus con un relato en primera persona de los encuentros de un periodista y un 

arabista con aquella primera comunidad musulmana. En Murieron para vivir: El resurgimiento 

del Islam y el Sufismo en España (1983), el periodista Francisco López Barrios y el arabista 

Miguel José Hagerty plasmaron la historia de esa comunidad inicial a través de testimonios en 

primera persona que los llevaron desde Granada a otros puntos de la geografía andaluza y del 

Norte de Marruecos y que combinan con largas explicaciones sobre conceptos islámicos y sobre 

una historia de al-Andalus. Su historia de al-Andalus no sigue aparentemente los debates 

historiográficos de los estudios andalusíes, sino que estos sirven para conectar y explicar las 



201ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

historias de vida y la observación de la práctica musulmana. El conocimiento sufí está en el 

centro de ese relato a dos manos para el que recogen testimonios en los que el pasado andalusí 

da sentido a la nueva visibilidad del islam.  

 

De ese libro, llaman particularmente la atención las reflexiones, observaciones y 

descripciones minuciosas de los lugares tal y como eran en ese tiempo. Uno de los protagonistas 

de ese relato da legitimidad a la obra, a la que en distintas ocasiones se ha referido como un 

«acta notarial de todo lo que sucedió en Granada en aquella época». El Albaycín que empezó a 

poblar esta comunidad musulmana, unas cincuenta familias, es descrito de la siguiente manera:  

 

Quizás uno de los milagros de los darqawis haya sido convertir los cascajos, basuras y florecientes 

comunidades de roedores en lugar destinado a la fe y origen en la actualidad de polémicas y murmuraciones. 

La adquisición de este solar por parte de la comunidad sufí de Granada, contiguo a la iglesia de San Nicolás, 

tomó el Albayzín por sorpresa, pues si ya era del domino público que estaba adquiriendo determinadas casas 

antiguas, la compra de la codiciada parcela, una de las más caras y mejor situadas de la ciudad, convenció a 

la mayoría de que «el fenómeno darqawi» iba en serio (López Barrios y Hagerty, 1983, p. 136). 

 

Ese fragmento se refiere a la adquisición del solar en el que después de un largo periplo se 

inauguraría la denominada Mezquita Mayor en 2003 y refleja tres cuestiones importantes en la 

reconfiguración del espacio del Albaycín como «lugar de memoria»(3): por un lado la situación 

de deterioro en la que se encontraba el espacio que estaban adquiriendo, por otro la capacidad 

económica de la comunidad y, finalmente, los recelos con los que se acogió esta estrategia de 

revitalización del barrio.  

 

Junto a ese libro de López Barrios y Hagerty, la tesis doctoral de Francisco Javier Rosón 

Lorente (2008) constituye un documento valioso para reconstruir la memoria de esa historia del 

islam en el Albaycín granadino en un momento (post 11S y 11M) en el que la denominada 

«cuestión musulmana» situaba en el punto de mira la visibilidad musulmana en el entorno 

ciudadano. La tesis no solo se basa en la documentación generada por la comunidad, sino 

especialmente en un trabajo etnográfico que describe con gran precisión la visibilización del 

islam en la ciudad en el contexto histórico de principios de los 2000, identifica a los principales 

actores sociales y sus posicionamientos en las tensiones vecinales sobre la construcción de la 

Mezquita Mayor inaugurada en julio de 2003. 

 

Para la reconstrucción de la historia de at-Taqwa tomamos como punto de referencia esas 

dos publicaciones que en distintos periodos han abordado el estudio de la visibilización del 

islam en Granada. Son documentos de gran valor no solo por los datos que aportan sino también, 

o especialmente, porque se construyen en coyunturas históricas diferentes y desde lugares de 

enunciación también distintos: Para López Barrios y Hagerty, la metodología disciplinar es 

 
(3)  Esa expresión, que remite a la obra monumental coordinada por del historiador Pierre Norá, Les lieux de 

mémorie, publicada entre 1984 y 1992, tiene una genealogía que está directamente vinculada a la historia de 

la Nación en Francia. Como concepto, ha trascendido el marco nacional y la especificidad francesa del 

proyecto de Norá y nos obliga a pensar los marcos de referencia en los que la historia como relato de la 

Nación excluye otros relatos de identidades minoritarias. En el caso de los musulmanes, la alteridad se 

construye sobre la paradoja de incluir de manera esencialista el pasado andalusí en la historia de España. Al-

Andalus y sus «lugares de memoria» se construyen en la historia nacional como lugares de una temporalidad 

pasada y terminada. Sin embargo, para muchos musulmanes, al-Andalus forma parte de su presente. 



202 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

secundaria.  Su libro combina la observación de las dinámicas comunitarias y su impacto en el 

entorno con la contextualización en la tradición islámica de la literatura de autores sufíes y 

andalusíes. La tesis de Rosón despliega una taxonomía rigurosamente construida desde la 

disciplina antropológica principalmente. Ambos trabajos, separados en el tiempo más de dos 

décadas, consideraron que su observación se estaba llevando a cabo en un momento histórico 

crucial y la cuestión de la convivencia vecinal es central en sus conclusiones. Sin duda fueron 

momentos de referencia en la visibilización del islam: a principios de los 80 empieza la 

transformación del Albaycín de barrio degradado a lo que hoy es, y en buena parte se debió al 

establecimiento de la nueva comunidad musulmana que estaba asentándose y dinamizando la 

vida del barrio. A mediados de los 2000, los atentados del 11S y el 11M habían situado a los 

musulmanes en el punto de mira y la denominada «cuestión musulmana» se plantea como un  

problema de seguridad que de nuevo suscita recelos, esta vez en un contexto de «guerra contra 

el terrorismo» post 11S. 

 

Esta aproximación se complementa con la literatura sobre el sufismo en Occidente y la 

investigación sobre la coyuntura geopolítica que propició el cambio decisivo del aspecto de la 

Mezquita de Correo Viejo a partir de 2017. También se ha recurrido a los testimonios escritos 

por los protagonistas en las publicaciones de la comunidad y a las noticias de sus distintos 

medios de difusión de actividades a través de webs y, más recientemente, de redes sociales. 

Igualmente, se han recogido fuentes orales en encuentros con miembros de la comunidad que 

han estado involucrados en la gestión de la Mezquita y se han utilizado las anotaciones de la 

observación participante en diferentes actividades que la comunidad musulmana de Granada 

lleva a cabo en fechas señaladas desde 2022.  

 

 

3. La Comunidad Musulmana Española de la Mezquita At-Taqwa 

La historia de at-Taqwa estuvo vinculada en sus inicios a la formación de la comunidad 

sufí entre 1978 y 1981 bajo la guía del Shayj Abdalqadir as-Sufi. El Shayj Abdalqadir, 

anteriormente Ian Dallas (Ayr, Escocia,1930 – Ciudad del Cabo, 2021), se había iniciado en el 

islam en 1967 en Marruecos. Su figura ha sido descrita como carismática y muy polémica, entre 

la contracultura de su contexto social de origen y la adquisición del conocimiento islámico sufí 

(Sedwick 2017: 236-246 y De Diego 2022). Tal vez el semblante más interesante es el que traza 

Ron Geaves, quien explica en la trayectoria de Abdalqadir una evolución desde una primera 

época en la que su visión se acerca más a un misticismo universal tendente al esoterismo y 

desvinculado de las raíces islámicas del sufismo hasta llegar al convencimiento y la daˁwa de 

una práctica islámica ortodoxa y el cumplimiento de la sharía desde finales de los 70 (Geaves 

2014: 250-251). 

 

Quienes se unieron a esta primera comunidad en Granada llegaron cuando el Shayj 

Abdalqadir tenía ya un discurso basado en la moral islámica. Se describen como un grupo de 

jóvenes desencantados con la situación política y en una búsqueda espiritual. Relatan historias 

de vida en las que reflexionan sobre su juventud como un periodo de inquietudes vitales muy 

diversas. Su asentamiento en el Albaycín granadino se visibilizó a través de la adquisición de 

locales y la apertura de comercios, restaurantes y teterías que revitalizaron un barrio que estaba 

muy degradado a pesar de su centralidad espacial en la ciudad y su relevancia histórica. 



203ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

Un testimonio indirecto pero muy cercano refleja una valoración de esa primera etapa y 

señala la forma de ejercer la autoridad como motivo de tensiones y fragmentación, una idea 

repetida en varias conversaciones con testigos de aquella época: 

 

Aquella primera vivencia comunitaria, muy jerarquizada y mediatizada por la figura del maestro, del sheij, 

ofrecía, en el ámbito espiritual, contenidos interesantes. Muchos de estos primeros musulmanes han 

expresado reiteradamente la naturaleza paradójica de dicha experiencia y han llegado a conclusiones 

parecidas, en el sentido de que, aunque la estructura social autoritaria y arbitraria de la comunidad resultaba 

bastante contradictoria con el mensaje islámico, paralelamente pudieron conocer los fundamentos del islam 

y experimentar las formas de meditación, adoración y pensamiento que distinguen la vida profunda de los 

musulmanes (Cabrera, 2014, 28). 

 

Entendemos aquí que quiere decir «mediada» por la figura del Shayj Abdalqadir, cuestión 

que se ha repetido a lo largo de años en conversaciones con personas que formaron parte de 

aquel grupo inicial y del que se distanciaron. La autoridad del Shayj tenía un impacto 

significativo no solo en la práctica islámica sino también y especialmente en la vida 

comunitaria, según corrobora la investigación de Antonio de Diego, un especialista en sufismo 

vinculado a Junta Islámica (De Diego, 2020).  

 

La comunidad crecía y se buscaban formas de organizarla. En 1980 se constituye la 

Sociedad para el Retorno del Islam en España, que se encargaría de gestionar los espacios con 

Mansur Escudero(4) a la cabeza asumiendo las funciones de Emir. De esa manera el liderazgo 

espiritual del Shayj Abdalqadir quedaría separado de las tareas de gestión de la comunidad, que 

asumía Escudero. Dos imames mauritanos, Šayj Ḥāmid y Šayj ˁAbd al-Raḥmān, fueron 

contratados para educar a la comunidad en 1981. La Mezquita de Correo Viejo (conocida 

entonces por el nombre de la calle) abrió en 1982 bajo el paraguas de esta organización con el 

liderazgo espiritual del Shayj Abdalqadir y la dirección de Mansur Escudero como Emir.  

 

En 1985 tiene lugar una crisis importante que marca un nuevo periodo. Los desacuerdos 

sobre cómo organizar la comunidad evolucionaron hacia una ruptura o, en palabras de uno de 

los testimonios recabados, una «separación»(5), que tuvo lugar en el Ramadán de 1985.  La 

comunidad tenía (y sigue teniendo) la costumbre de ir a un punto alto fuera de la ciudad para 

observar el hilāl, el primer cuarto creciente lunar que marca el inicio del mes. Ese año, según 

uno de los testimonios recabados, el Shayj Abdalqadir anunció que esa costumbre ya no sería 

necesaria porque iban a seguir la fecha oficial de Marruecos, lo que es recordado hoy con 

malestar por la sorpresa que causó una decisión que se consideró política y por renunciar a una 

práctica que a día de hoy se sigue celebrando de forma comunitaria y constituye una fecha 

 
(4)  Mansur Abdussalam Escudero (Málaga 1947-Almodóvar del Río 2010) fue miembro fundador y presidente 

de la Federación Española de Entidades Religiosas Islámicas (FEERI) desde 1990 hasta 2003, y hasta 2006 

también fue uno de los dos secretarios generales de la Comisión Islámica de España, el organismo oficial 

que representa a los musulmanes como minoría reconocida. Formado como médico especialista en neuro-

psiquiatría, el joven Escudero fue defensor de las libertades democráticas y se convirtió al islam en 1979 con 

la comunidad Morabitun, de la que se apartó para fundar Junta Islámica en 1989, una entidad con un gran 

impacto en la difusión del conocimiento islámico en español dentro y fuera de España.  

(5)  La tesis de Rosón Lorente ahonda en la ruptura. Sin embargo, dos décadas más tarde ese testimonio de un 

miembro de la comunidad muy cercano al Shayj Abdalqadir normaliza el distanciamiento enfatizando la 

importancia de la adquisición del conocimiento islámico a través de las enseñanzas del Shayj, algo que 

corroboran otros testigos de la época.  



204 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

señalada en la vida social de la comunidad(6). Independientemente de si forman parte de una 

asociación o no, o si frecuentan una mezquita u otra, cada año en el Cerro del Aceituno se sigue 

congregando un grupo de personas muy diverso para el avistamiento del hilāl de Ramadán y, 

en ese lugar también se celebra el ˁId al-Fitr convocado por la Mezquita Mayor. 

 

Un segundo y definitivo desencuentro tuvo lugar el día que encontraron la Mezquita de 

Correo Viejo cerrada. El grupo disidente de los dictámenes del Shayj la reabrió y continuó con 

su disciplina sufí šāḏilī darqāwī aprendida con Shayj Abdelqadir, aunque ya definitivamente 

desvinculados de su autoridad. Hasta el día de hoy, esa comunidad que se distanció del Shayj 

Abdalqadir conserva el mismo dīwān y wird aprendidos con él, aunque han evolucionado bajo 

la influencia de un maestro sufí valenciano afincado en Tánger, el Shayj Abdullah al-Balansi, 

de quien aprenden la práctica sufí šāḏilī tadīlī. 

 

Con esa fragmentación, la comunidad del Shayj Abdalqadir evoluciona como Comunidad 

Islámica en España integrada en la red transnacional Morabitún y registrada en el Registro de 

Entidades Religiosas con fecha de 1980. A pesar de ello, y a diferencia de otros grupos, declina 

participar en el proceso de reconocimiento e institucionalización considerando que 

federaciones, asociaciones y presidentes no son estructuras propias de un modelo islámico. 

Según un miembro de la comunidad, el ejemplo de las políticas en Francia les determinó a no 

participar en procesos de representación. 

 

Según testimonios orales de miembros relevantes del grupo escindido, después de 1985 la 

Mezquita de Correo Viejo se desvinculó de la comunidad del Shayj Abdalqadir. El edificio de 

Correo Viejo fue alquilado hasta alrededor de 1992, cuando el Ministerio de Awqāf de Emiratos 

Árabes Unidos lo compró y alquiló a la comunidad por un precio simbólico a través de la 

Embajada. Así describía la revista Verde Islam(7) el entorno de la Mezquita at-Taqwa en 1995: 

 

 
(6)  El inicio y fin del mes de Ramadán empieza, siguiendo el fiqh, en función de la observación de la luna y del 

cálculo astronómico, con ligeros matices sobre el procedimiento según cada escuela jurídica. Distintos 

organismos autorizados según el país emiten sus comunicados sobre el cálculo del calendario lunar, que se 

complementa con el avistamiento del primer cuarto creciente. Pero las fases lunares no necesariamente 

coinciden con la vida sociopolítica y eso lleva a divergencias y distanciamientos que, en el caso de Europa, 

responde a afinidades con países musulmanes. Por ejemplo, en 2025, La Comisión Islámica de España 

estableció el sábado 1 de marzo basándose en la observación de la luna en Mahón (Islas Baleares), como 

municipio más oriental, y dio validez para todo el Estado, incluyendo el municipio más occidental, El Hierro 

(Islas Canarias) (https://comisionislamica.org/2025/02/28/sabado-1-de-marzo-primer-dia-de-ramadan/ 

Consultada 19/06/2025). Sin embargo, la Comunidad Islámica de España, a través de la web de la Fundación 

Mezquita de Granada, anunciaba que el inicio era el domingo 2 de marzo «no habiendo sido avistado el 

cuarto creciente de la luna ni en España ni en la zona de referencia», que sigue siendo Marruecos 

(https://mezquitadegranada.com/comunicado-inicio-de-ramadan-1446-2025/ Consultada 19/06/2025). El 

calendario islámico es fuente de discrepancias constantes que se solucionan de forma práctica en la vida 

cotidiana teniendo en cuenta la planificación de los festivos: si se va a viajar a celebrar el ˁId el Fitr que 

marca el final de Ramadán con la familia a otro país, si se va a celebrar en una Mezquita o en otra, según el 

comunicado oficial que se siga, o si se va a viajar a Arabia Saudí para hacer la ˁumra (peregrinación menor 

no obligatoria). 

(7)  Revista publicada en papel por Junta Islámica entre 1996 y 2003. La colección completa está digitalizada y 

se puede consultar en Verislam, que es la nueva plataforma heredera de la antigua Webislam, página pionera 

y una de las principales webs en español de noticias sobre el mundo musulmán y para la divulgación del 

conocimiento islámico https://www.verislam.com/verdeislam/ (Consultada 28/06/2025). 

https://comisionislamica.org/2025/02/28/sabado-1-de-marzo-primer-dia-de-ramadan/
https://mezquitadegranada.com/comunicado-inicio-de-ramadan-1446-2025/
https://www.verislam.com/verdeislam/


205ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

El visitante encuentra perfecto el entorno de la Mezquita, el ajetreo de las calles cercanas, el zoco que ha ido 

surgiendo alrededor. Todo indica que ha habido un desarrollo simultáneo de la Mezquita y el Zoco, una 

ayuda mutua que nadie ha planificado pero que Allah, subhana ua ta ala, ha querido, y Él es Quien planea. 

Este espacio urbano islámico resulta muy «creíble» y está claro que favorece valores sociales de indudable 

interés para todos. Para los musulmanes en particular es una referencia ejemplar. La Mezquita At-Taqua -

Temor de Dios ha sido el baluarte inaccesible al desaliento en los momentos de nuestra historia en que 

olvidarse, perderse, era una tentación demasiado fuerte. La Mezquita ha resistido a épocas de desamor, de 

desencuentros. Siempre ha estado ahí, en Correo Viejo, abierta a los viajeros, a los extranjeros y a los 

nacionales, generosa, impartiendo enseñanza, cobijo dando, alimentando en Ramadán, enterrando a los 

muertos, cavando el hoyo... Ha sido la Mezquita de la Resistencia y de la Continuidad. Verde Islam (1995), 

nº 2, p. 53. 

 

En 1996, la Comunidad da un paso más y se registra en el Registro de Entidades Religiosas 

como Comunidad Musulmana Española de la Mezquita del Temor de Allah en Granada. 

Zakaría Maza Vielva(8) fue la persona que asumió la representación y gestión como Presidente, 

con el apoyo de los dos imames mauritanos. Desde ese año hasta 2015, cuando Zakaría falleció, 

él y los imames fueron una referencia estable de autoridad en la ciudad. La mezquita Taqwa 

siempre estuvo abierta, ubicada en un lugar céntrico de la ciudad que facilitaba el acceso. 

Ahmed Maza, hijo de Zakaría, formado como arabista en la Universidad de Granada y 

colaborador suyo en el ámbito de la traducción, reemplazó a su padre cuando este falleció en 

2015 y la Mezquita siguió funcionando con las mismas rutinas hasta 2017.  

 

La observación de la práctica sufí en Granada a través de los relatos de vida de aquellos 

jóvenes que abrazaron el islam en aquella primera comunidad permite matizar las taxonomías 

que la literatura sobre el sufismo en Europa propone y que clasifican la práctica sufí de los 

europeos conversos entre el esoterismo, la cultura New Age e ideologías de extrema izquierda 

y extrema derecha, o más específicamente anti-modernas y/o contraculturales, a la vez que 

destacan el papel que el legado histórico en la legitimación de la presencia del islam en Europa 

(Piraino y de Diego, 2023: 221). Si bien esas categorías y descripciones son operativas, cuando 

se observa un espacio local muy concreto en diacronía, lo que en el nivel macro marca 

profundas distancias en cuanto a ideologías y práctica ritual, se matiza. En retrospectiva, los 

relatos de vida reconocen sus diferencias del pasado, sus rupturas y sus desencuentros, y 

también sus reencuentros.  

 

De esa manera, en las historias de vida encontramos a un sirio que en principio situaríamos 

en una categoría totalmente ajena al sufismo y sin embargo señala que le gusta participar en el 

ḏikr de Ramadán con los darqawíes porque le recuerda a la práctica de su infancia en su Siria 

natal. Igualmente, quienes protagonizaran la separación de 1985 dentro de la comunidad 

darqawi, hoy organizan reuniones entre comunidades y celebran las fechas señaladas juntos. 

Acompañando a un grupo de mujeres que se reúnen semanalmente en una ḥalaqa (círculo de 

estudio) con orígenes muy diversos, pero mayoritariamente migrantes, encontramos que 

 
(8)  (Córdoba 1951-Granada, 2015). Formado como maestro en Córdoba y posteriormente licenciado en Lengua 

Árabe por la Universidad de Umm al-Qurā de La Meca, tuvo una importante dedicación a la traducción, 

entre la que destaca la muy utilizada traducción al español de la colección de Hadices del Imam Al-Nawawi. 

Los Jardines de los Justos (publicada por Junta Islámica en 1999). Ejerció como profesor en la pionera 

Universidad Islámica Averroes de Córdoba. Igualmente, fue una figura clave para la gestión del Cementerio 

Islámico de la Rauda de Granada.  



206 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

organizan la šahāda de una amiga que frecuenta esa ḥalaqa en la Mezquita Mayor y, en el 

mismo día y en el mismo espacio, un grupo de mujeres liderado por una integrante de la 

comunidad Morabitún guía a una compañera latinoamericana en su šahāda y una marroquí a 

una española en la suya. Son dos grupos distintos en el mismo espacio, igual que posteriormente 

el cuscús que organiza la Mezquita los viernes es compartido por todas las mujeres en la misma 

sala en círculos distintos. Es decir, observamos grupos con afinidades personales diferentes, 

historias de vida que divergen en muchos aspectos (ideológicos, de adquisición del 

conocimiento islámico, de orígenes nacionales, étnicos y socioculturales distintos…) pero que 

comparten el mismo espacio para hacer las mismas cosas: la oración del viernes, acompañar en 

la profesión de fe a las compañeras a las que han ayudado a iniciarse en el conocimiento 

islámico y la comida compartida. En definitiva, la observación participante a lo largo de meses 

y años nos lleva concluir que la vida cotidiana de las mezquitas desafía en ocasiones y en otras 

matiza las metodologías de clasificación, diluyendo las categorías estancas y los 

posicionamientos férreos o inmovilistas. 

 

 

3. La interferencia de la diplomacia pública emiratí 

El 24 de abril de 2017 se constituyó en España una Fundación para la Cultura Islámica y 

la Tolerancia Religiosa (FICRT) financiada por Emiratos Árabes Unidos. Estando la propiedad 

del edificio de Correo Viejo en manos emiratíes, la Fundación inició un proceso de 

remodelación y control del espacio de la Mezquita alineado con la nueva estrategia de 

diplomacia religiosa de Emiratos. Explicar este cambio drástico requiere una pequeña digresión 

del enfoque local para introducir el contexto de la diplomacia religiosa postrevoluciones árabes.  

 

Durante la revolución egipcia de 2011, el ulema «global» Yūsuf al-Qaraḍāwī,(9) con el 

respaldo de la Unión Internacional de Ulemas Musulmanes (UIUM, al-Ittiḥād al-ˁĀlamī li-l-

ˁUlamāˀ al-Muslimīn), había propuesto una fórmula nueva de jurisprudencia de la revolución 

(fiqh al-ṯawra), que daba legitimidad islámica a las movilizaciones y proponía un marco 

islámico para una reforma democrática. Al mismo tiempo, Qatar apoyaba financieramente la 

estrategia política de los Hermanos Musulmanes, ganadores de las primeras elecciones 

democráticas tras el derrocamiento del Presidente Mubarak. Pero en esa estrategia, el mauritano 

ˁAbd Allah Bin Bayya(10), que había colaborado con Yūsuf al-Qaraḍāwī desde 2004 en la 

 
(9)  Global mufti: the phenomenon of Yūsuf al-Qaraḍāwī es el apropiado título de un libro de 2009 editado por 

dos grandes especialistas en la obra de al-Qaraḍāwī, Bettina Gräf y Jakob Skovgaard-Petersen. La centralidad 

de al-Qaraḍāwī (Saft Turab, Egipto 1926 - Doha, Qatar, 2022) como figura carismática y autoridad de 

referencia en la jurisprudencia islámica estuvo vinculada a su formación azharí, pero también a sus 

posiciones políticas. Era considerado independiente (del poder político) frente a la funcionarización de los 

ulemas azharíes después de la reforma impuesta por Náser en 1961 y «moderado», aunque muy influyente 

en la órbita del pensamiento de los Hermanos Musulmanes sin asumir nunca un vínculo orgánico con el 

movimiento. La gran plataforma que le proporcionó el canal qatarí al-Jazeera y sus conexiones por todo el 

mundo le permitieron impulsar órganos consultivos muy influyentes en las esferas públicas musulmanas. 

(10)  ˁAbd Allah Bin Bayya (Timbedra, Mauritania, 1935). En 1981 se trasladó a Arabia Saudí, donde ejerció 

como profesor de fiqh en la Universidad Rey ˁAbd al-Azīz de Yeda, a la vez que mantenía una estrecha 

relación con la familia real emiratí, que había contribuido significativamente con ayuda humanitaria a 

Mauritania. En 2004 asumió el cargo de vicepresidente de la Unión Internacional de Ulemas Musulmanes 

(UIUM) liderada por al-Qaraḍāwī y sostenida por Qatar. Inicialmente estaba alineado con su pensamiento 

sobre la moderación, pero con el apoyo decidido de al-Qaraḍāwī y Qatar a la Revolución egipcia empezaron 

a discrepar, renunciando a su cargo en la UIUM en septiembre de 2013. Para Bin Bayya, los debates públicos 

sobre la democracia y los argumentos de legitimación islámica estaban conduciendo a un «caos del discurso 



207ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

UIUM, se distanció y creó un espacio alternativo, el Foro para Promover la Paz en las 

Sociedades Musulmanas (FPPSM, Muntadā Taˁzīz al-Silm fī l-Muŷtamaˁāt al-Muslima), con el 

apoyo de Emiratos y el patrocinio del Ministro de Asuntos Exteriores ˁAbd Allah b. Zāyid al-

Nahyān (Warren, 2021).  

Así, 2019 fue denominado en Emiratos Árabes Unidos Año de la Tolerancia (ˁĀm al-

Tasāmuḥ)(11), y consolidaba una estrategia articulada a través del proyecto de ˁAbdallah Bin 

Bayya sobre la jurisprudencia de la paz (fiqh al-silm) en oposición al proyecto de Yūsuf al-

Qaraḍāwī. Además, para fortalecer esa estrategia, Emiratos recurrió al capital simbólico de al-

Azhar como contrapeso: el Šayj al-Azhar Aḥmad al-Ṭayyib, utilizó la independencia sin 

precedente que le había otorgado la Constitución de 2012 y que supo mantener a pesar de su 

suspensión tras el golpe de al-Sīsī. Si Bin Bayya no era el contrapeso suficiente frente a la 

autoridad de al-Qaraḍāwī, con las iniciativas de al-Ṭayyib como representante de al-Azhar, 

Emiratos se situó en la escena internacional como el gran promotor del diálogo interconfesional 

(Mohamed 2024, p. 17).  

 

La rivalidad entre Qatar y Emiratos por definir al-wasaṭiyya (la moderación) supuso un 

gran despliegue que fue penetrando en ámbitos culturales, académicos y también a través de 

sus redes de apoyo a mezquitas y asociaciones musulmanas, una influencia que llegó también 

a la Mezquita at-Taqwa. 

 

Con ese escenario de relaciones internacionales como telón de fondo, fue constituida y 

registrada en España la FICTR como entidad de interés público en 2017, el mismo año en que 

intervino en la Mezquita de Correo Viejo. Sus objetivos, según su página web, son «promover 

el dialogo interconfesional en un marco de tolerancia e integración, así como fomentar la 

mediación cultural a través de la difusión del conocimiento de la lengua, cultura y civilización 

islámica», a través de una estrategia de cooperación académica y divulgación cultural(12). La 

Mezquita permaneció cerrada cerca de un año, y cuando reabrió, después de un proceso de 

rehabilitación estructural, su aspecto ha cambiado por completo y su nombre también, inspirada 

 
religioso» que debía solucionarse con una intervención y el apoyo estatal a los ulemas. En marzo de 2014, 

Bin Bayya anunció formalmente la creación de su nuevo Foro, con sede en Abu Dabi y patrocinado por el 

Ministro de Asuntos Exteriores de EAU. Con esta iniciativa anunció una nueva rama de la jurisprudencia, la 

«jurisprudencia de la paz» (fiqh al-silm), como alternativa a la «jurisprudencia de la revolución» de al-

Qaraḍāwī bajo la premisa de dar prioridad a la ausencia de conflicto como condición fundamental, y con el 

objetivo de promover iniciativas interreligiosas, que fueron asumidas como parte de su estrategia de 

diplomacia pública por parte de Emiratos para restar influencia a los Hermanos Musulmanes y disputar el 

espacio en el plano internacional a Qatar.  

(11)  Entre las iniciativas de ese año, tal vez la más destacada fuera la firma conjunta del Papa Francisco y el Šayj 

al-Azhar del Documento sobre la Fraternidad Humana en Abu Dabi 4 de febrero de 2019 que refrendaba la 

estrategia de Emiratos como gran promotor del diálogo interreligioso. https://www.moec.gov.ae/-/year-of-

tolerance-1 Consultada 21/06/2025. Sobre las iniciativas islámicas para promover el diálogo interreligioso 

véase Nadia Hindi Mediavilla, Antonio Miguel Peláez Rovira y María Dolores Rodríguez Gómez. 

«Religious pluralism in the Islamic tradition in late al-Andalus and in contemporary Islamic 

transnationalism: A conceptual approach». 

(12)  Con ese marco de referencia, en 2019, declarado por Emiratos como «año de la tolerancia», la FICTR inició 

su programación académica en Granada con unas Jornadas sobre la Cultura de la Tolerancia celebradas en 

la Universidad de Granada que se replicó en Málaga y en Madrid. La programación se puede consultar en 

las memoria anual de 2019. A partir de 2021 no hay más memorias anuales. En la sección de «Actividades 

y Eventos» recoge actividades públicas hasta 2023. https://ficrt.com/quienes-somos/ Consultada 21/06/2025. 

https://www.moec.gov.ae/-/year-of-tolerance-1
https://www.moec.gov.ae/-/year-of-tolerance-1
https://ficrt.com/quienes-somos/


208 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

por la Mezquita Sheykh Zayed de Abu Dabi, con la que comparte nombre(13). El antiguo espacio 

de fachada de color bermejo, con las paredes interiores alicatadas con azulejos de patrones 

andalusíes y madera y alfombras en tonos marrones y rojizos oscuros, se había transformado 

en un espacio radicalmente diferente. El nuevo diseño había sustituido los azulejos por mármol 

blanco, las nuevas alfombras eran de tonos beige y la fachada blanca. En conjunto, el espacio 

ahora es mucho más luminoso y cuenta con un sistema de seguridad que incluye numerosas 

cámaras en el interior. Según varios testimonios de antiguos miembros de la comunidad at-

Taqwa, el lugar ha perdido su identidad. 

 

En esa nueva época para la Mezquita de Correo Viejo, los jeques mauritanos se jubilaron 

y regresaron a su lugar de origen. La nueva entidad contrató a un imam marroquí formado en 

Emiratos que utiliza la vestimenta tradicional emiratí y reproduce usos allí aprendidos, algo que 

algunos informantes han señalado de forma crítica e irónica como una imposición de usos 

ajenos. 

 

El nuevo giro supuso un cambio importante en la vida cotidiana de la Mezquita, totalmente 

dependiente a partir de entonces de decisiones tomadas desde Emiratos, con la consecuencia 

del abandono del espacio por un número significativo de personas decepcionadas con la 

intervención. El lugar está hoy custodiado por seguridad privada, abre solo durante los horarios 

de oración y en distintas conversaciones informales he podido constatar que hay un 

extrañamiento o rechazo hacia el nuevo estilo emiratí. Con todo, es justo señalar que la oración 

del viernes está muy concurrida, algo que se debe vincular a su emplazamiento estratégico en 

el centro de la ciudad y rodeada de comercios regentados por musulmanes. 

 

La Mezquita at-Taqwa ya no existe como el lugar que fue a lo largo de más de tres décadas. 

La comunidad se ha trasladado, y el lugar sirve a la estrategia para promover las políticas 

religiosas de los Emiratos en España. En los relatos de personas con orígenes y trayectorias 

vitales muy diversas, conversos y migrantes, el cambio de 2017, que en principio podría parecer 

como una mejora del entorno por la obra de rehabilitación, es no obstante descrito de forma 

negativa: los usos emiratíes del nuevo imam y el mármol blanco del lugar resultan en un 

extrañamiento y una imposición. En todo este tiempo, solo una persona se ha referido a este 

cambio en su dimensión política como una estrategia para erosionar la influencia de los 

Hermanos Musulmanes. En todos los demás casos, el cambio se ha percibido en su dimensión 

estética. 

 

 

4. Del Albaycín a la Vega: Arquitectura religiosa, performatividad y agencia 

Quienes anteriormente se reunían como comunidad en torno a la Mezquita at-Taqwa 

prefieren hoy salir de la ciudad a la denominada Mezquita de la Vega, que había sido inaugurada 

en 2011. La historia de esa Mezquita, situada en Atarfe (a 10 km. del centro de la ciudad), fue 

narrada por su principal impulsor, Shuaib Sánchez, en la página web informativa local El 

 
(13)  El programa Medina de RTVE, que se anuncia como «espacio semanal de la Comunidad Islámica, que se 

ocupa de los temas de actualidad del colectivo islámico en España y de la recuperación del Islam histórico 

hispano», publicó el 29/05/2022 un programa sobre la Mezquita Sheikh Zayed de Granada, identificándola 

como filial de la Mezquita del mismo nombre en Abu Dabi,   https://www.rtve.es/play/videos/medina-en-

tve/mezquita-sheij-zayed-granada-ii/6549920/ Consultada 21/06/2025. 

https://www.rtve.es/play/videos/medina-en-tve/mezquita-sheij-zayed-granada-ii/6549920/
https://www.rtve.es/play/videos/medina-en-tve/mezquita-sheij-zayed-granada-ii/6549920/


209ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

Mirador de Atarfe. La Mezquita, constituida como asociación cultural y no como entidad 

religiosa, está junto a un taller de cerámica en el que, entre otros trabajos, se fabrican las lápidas 

que se utilizan en el Cementerio Islámico de la Rauda. Según el relato de Shuaib, fue Zakariía 

quien observó que la casa vecina, que se ponía en alquiler, tenía la orientación propia de la 

quibla. El relato escrito de cómo sucedió muestra la importancia de los vínculos vecinales y la 

relación afectiva con el espacio: 

 

Este pasado verano, justo unos días antes de Ramadán, estaba admirando la casa de al lado de mis buenos 

vecinos, porque la acababan de pintar, y relucía con cierta majestad, cuando Remedios, su dueña, se acercó 

por una especie de ventana por la que nos comunicamos, entre el seto que nos divide, y al decirle lo bonita 

que había quedado, me dijo que tenía la intención de venderla porque se iba a quedar sola al marchar la 

última hija que quedaba con ella, por motivos de trabajo. Y me dijo que, si yo tenía algún conocido que le 

interesase, que sería mejor, que alguien desconocido la comprase, ya que estamos solos en medio de un mar 

de vega, y la convivencia es muy estrecha. 

A los pocos días, pasó por aquí el hermano Zakarias, y le comenté el asunto y me dijo: «Esa casa es una 

mezquita». Su comentario me atravesó el corazón. Durante todo ese Ramadán, no dejó de perseguirme esa 

idea. Y cuando al final de Ramadán el hermano Muhammad Abdela, desconsolado por el fracaso del proyecto 

de madraza y talleres de oficio en Órgiva, me propuso buscar algo en la Vega, a lo que le respondí: «No te 

preocupes porque ya tenemos sitio». 

A partir de entonces, no hemos dejado de trabajar en el proyecto de Mezquita, Madraza y Casa de Oficios. 

(https://miradordeatarfe.es/?p=25830 Consultada 21/06/2025). 

 

El espacio de esta Mezquita es una casa típica de la Vega granadina con un torreón que 

puede recordar a un minarete. Es grande, pero no ostentosa. La entrada principal da acceso a 

un espacio amplio habilitado como oratorio, acondicionado de forma austera pero acogedora, 

con gruesas alfombras de color rojo. Está rodeada de un hermoso jardín en donde la comunidad 

organiza las celebraciones propias del calendario islámico. Se ubica en una zona del municipio 

de Atarfe en la que ha crecido un polígono industrial, lo que facilita el aparcamiento y por eso 

algunos señalan que tiene un acceso más cómodo que la Mezquita Mayor, a donde solo se puede 

llegar andando, en transporte público o pagando un parking privado. El acceso a la Mezquita 

no es evidente desde la carretera. Sin embargo, una vez dentro, el espacio es un remanso típico 

de la Vega granadina, con mucha vegetación.  

 

La estética de este espacio, como el de la Mezquita de Correo Viejo, así como su 

emplazamiento, es radicalmente coherente con la identidad musulmana de sus promotores: una 

arquitectura que es respetuosa con el entorno y la intervención mínima para adecuar los espacios 

a su uso como mezquita. Si la primera estaba en el barrio histórico, la Vega tiene también 

connotaciones vinculadas a la agricultura andalusí y a los oficios artesanos tradicionales. En el 

caso de Shuaib, como ceramista, ha recuperado técnicas y patrones andalusíes en su trabajo, y 

esa es la misma lógica que ha trasladado a la intervención mínima que se ha hecho en el lugar.  

 

Oskar Verkaaik hace notar en su introducción al volumen colectivo Religious architecture: 

anthropological perspectives que, a menudo, se ha tratado la arquitectura y la decoración de los 

edificios religiosos como un asunto superficial o secundario, más vinculada a cuestiones 

políticas o sociales que a la práctica de la fe, separando así lo ritual, estético y sensorial de la 

identidad social y religiosa. Esto, según él, «supone implícitamente que uno puede distinguir 

https://miradordeatarfe.es/?p=25830


210 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

entre, por un lado, la expresión material de la religión, que pertenece al ámbito superficial de la 

identidad política y, por otro, el verdadero corazón inmaterial de la religión» (2013: 9). Sin 

embargo, como él mismo demuestra en su estudio de la Mezquita Mayor, la arquitectura y 

estética del espacio es fundamental para lo que denomina «prácticas sensoriales» (sensational 

practices), de tal manera que observa una relación íntima entre el espacio y toda una serie de 

hábitos corporales (habitus) que hacen del islam una forma de vida (Verkaaik 2013: 150). En 

definitiva, siguiendo esa argumentación, las elecciones estéticas a la hora de construir y adecuar 

los espacios para un uso ritual son performativas, es decir, hay una interacción dinámica entre 

el objeto arquitectónico y el sujeto religioso. Y esto es exactamente lo que solía ser la antigua 

Mezquita at-Taqwa, una casa tradicional ubicada en el corazón del Albaycín que, con la 

intervención emiratí, ha perdido el vínculo afectivo y emocional que buena parte de su 

comunidad tenía con el lugar. En el caso de la Mezquita de la Vega, la revelación de Zakaría 

cuando advierte que la casa «es una Mezquita», muestra la importancia que para esa comunidad 

tiene el vínculo con un espacio con potencial de evocar el pasado andalusí. 

 

En esa relación afectiva hay además otro elemento que media entre el individuo y el 

espacio del oratorio, y es la relación con múltiples temporalidades. En esa cuestión es necesario 

distinguir el «uso del pasado» del vínculo ético y afectivo que la comunidad establece con el 

lugar de culto. Es decir, el uso del pasado es una expresión que sí funciona para aplicarla al 

argumentario que movilizó el pasado andalusí como estrategia de legitimación del 

reconocimiento de musulmanes y judíos como minorías con derechos. Sin embargo, aquí es 

necesario desprenderse del utilitarismo de esa noción para entender que nos movemos en el 

campo de la estética y la ética de la vida cotidiana. 

 

Rogozen-Soltar ha advertido que en los relatos de conversión de la comunidad Morabitún, 

la conversión «incluye múltiples orientaciones temporales y les vincula con otras 

dimensiones»(14), lo que le permite utilizar el término ‘tempo-política’ para aludir a una 

estrategia activa y compleja de entrelazar el pasado, el presente y el futuro (2019: 511). Las 

apreciaciones de Charles Hirschkind sobre la temporalidad heterogénea en su indagación del 

andalucismo como tradición intelectual también son aplicables a las emociones que expresan 

estos musulmanes cuando vinculan su práctica con una estética andalusí y la legitiman a través 

de sus las continuidades con el sufismo del Norte de África, algo que a su vez es reconocible y 

permite crear vínculo con los musulmanes de otras latitudes. En su indagación, Hirschkind 

ahonda en esa cuestión de la temporalidad y explica que un tiempo heterogéneo desafía las 

concepciones lineales y homogéneas de la historia, lo que permite entender que el pasado no es 

un compartimento estanco y concluido, sino una presencia activa y compleja que sigue 

influyendo en el presente (2021: 22-23). 

 

De esa manera, la práctica islámica tiene un vínculo ético y sensorial con el espacio, pero 

también con una temporalidad heterogénea construida en un presente que se relaciona con el 

pasado y sirve para proyectar un futuro utópico, es decir, que sirve como forma de construir 

agencia musulmana. Es por eso por lo que no se trata de un proyecto político como estrategia 

de visibilización, o al menos no exclusivamente, porque en la vida cotidiana toda esa práctica 

cobra sentido en un espacio concreto y con una estética que se vincula con el pasado islámico 

del lugar.  
 

(14)  Énfasis de la autora. 



211ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

3. Conclusiones 

Este artículo se ha centrado en la historia de una mezquita que, a pesar de su discreto 

emplazamiento, constituye un lugar señalado para la comunidad musulmana de Granada como 

uno de los primeros oratorios musulmanes de la ciudad. Situado en un entorno inicialmente 

degradado, se restauró y dinamizó en los 80 con una comunidad de jóvenes que conectaron su 

vivencia espiritual con la revitalización de un barrio cuyo paisaje remite al pasado andalusí. La 

evolución de la vida comunitaria corre en paralelo al proyecto urbanístico que ha hecho del 

Albaycín un barrio altamente gentrificado. Con todo, lo más determinante no han sido las 

políticas urbanas sino la geopolítica del Golfo en la competencia por controlar el discurso 

islámico, lo que ha resignificado tanto el espacio que lo ha transformado en un lugar diferente. 

 

Investigar la historia de at-Taqwa desde el presente a través de relatos de vida y de la 

observación participante en las dinámicas comunitarias de otras mezquitas y asociaciones nos 

ha permitido matizar e incluso problematizar el binarismo que producen las categorías de 

musulmanes conversos frente a islam inmigrado y/o postmigratorio. Desde esta perspectiva 

localizada y observada en diacronía, esas taxonomías construyen categorías reificadas, es decir 

inmutables y con un valor trascendente que esencializa una realidad que es más compleja. 

 

Finalmente, la observación de cómo las actividades comunitarias de la Mezquita at-Taqwa 

se trasladaron a un rincón de la Vega situado tras un polígono industrial, nos hace pensar 

inevitablemente en cómo tanto las políticas urbanas como la diplomacia religiosa del Golfo han 

ignorado la cohesión social que produce un espacio comunitario como es la mezquita y la 

necesaria interacción con las comunidades en las políticas locales como forma de preservar su 

autonomía y su capacidad de generar dinámicas ciudadanas de inclusión. 

 

 

4. Referencias bibliográficas 

 

ARIGITA, Elena y ORTEGA, Rafael (2012): «From Syria to Spain: the rise and decline of the 

Muslim Brothers». Roel Meijer and Edwin Bakker (eds.), The Muslim Brotherhood in 

Europe, Londres: Hurst, pp. 189-208. 

CABRERA, Hashim (2014): Memoria de Junta Islámica: 25 años de espiritualidad, pensamiento 

y acción, Lizarra, Navarra: Junta Islámica. 

CESARI, Jocely y MCLOUGHLIN, Seán (2005): European Muslims and the secular state, 

Aldershot, Burlington: Ashgate. 

LÓPEZ BARRIOS, Francisco y HAGERTY, Miguel José (1983): Murieron para vivir: El 

resurgimiento del Islam y el Sufismo en España, Barcelona: Argos Vergara. 

DIEGO GONZÁLEZ, Antonio de (2020): «“Se cerraron los psiquiátricos y abrieron los centros 

islámicos”. Contracultura, hippies, psicodelia y neosufismo marroquí en la España 

Contemporánea». José Antonio González Alcantud (ed.): Europa y la contracultura, 

Granada: Abada, pp. 309-329. 

DIETZ, Gunther (2004): «Frontier Hybridisation or Culture clash? Transnational Migrant 

Communities and Sub-national Identity Politics in Andalusia, Spain». Journal of Ethnic 

and Migration Studies, nº 30, pp. 1087-1112. 



212 ELENA ARIGITA MAZA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

DOMÍNGUEZ DÍAZ, Marta (2013): «The Islam of ‘Our’ Ancestors: An ‘Imagined’ Morisco Past 

Evoked in Today’s Andalusian Conversion Narratives», Journal of Muslims in Europe, nº 

2, pp. 137-164. 

GEAVES, Ron (2014): «Sufism in the West», Lloyd Ridgeon (ed.), The Cambridge Companion 

to Sufism, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 233-256). 

HIRSCHKIND, Charles (2021): The feeling of history: Islam, Romanticism, and Andalusia. 

Chicago y Londres: The University of Chicago Press.  

HINDI MEDIAVILLA, Nadia; PELÁEZ ROVIRA, Antonio Miguel Y RODRÍGUEZ GÓMEZ María 

Dolores (2022): «Religious pluralism in the Islamic tradition in late al-Andalus and in 

contemporary Islamic transnationalism: A conceptual approach», En Riho Altnurme, 

Elena Arigita y Patric Pasture (eds.), Religious Diversity in Europe: Mediating the Past to 

the Young, Londres: Bloomsbury Academic, pp. 159–174. 

LACOMBA, Joan (2001): El Islam inmigrado: Transformaciones y adaptaciones de las prácticas 

culturales y religiosas, Madrid: Ministerio de Educación.  

LÓPEZ GARCÍA, Bernabé Y BERRIANE, Mohammed (dirs.) (2004): Atlas de la inmigración 

marroquí en España, Madrid: Universidad Autónoma de Madrid y Ministerio de Trabajo 

y Asuntos Sociales. 

MOHAMED Mohamed (29 Sep 2024): «Selling god: Al-Azhar, UAE and transnational 

transferability of religious capital», British Journal of Middle Eastern Studies, DOI: 

10.1080/13530194.2024.2410209 

MORERAS, Jordi (2017): «¿Qué islam para qué Europa? Hacia una antropología del islam 

posmigratorio en Europa», Revista CIDOB d’Affairs Internacionals, nº 115, pp. 13-37. 

PIRAINO, Francesco Y DIEGO GONZÁLEZ, Antonio de (2023): «Sufism in Latin Europe (France, 

Spain, Italy)», Marcia K. Hermansen y Saeed Zarrabi-Zadeh (eds.): Sufism in Western 

contexts, Leiden, Boston: Brill, pp. 221-248. 

PLANET, Ana I. y LEMS Johanna M. (2024): «Religious Freedom, Civil Rights, and Islam in 

Spain», Rauf Ceylan y Marvin Mücke (eds.), Muslims in Europe: Historical developments, 

present issues, and future challenges, Wiesbaden: Springer Fachmedien, pp. 133-148. 

ROBERSON, Jennifer (2007): «Visions of al-Andalus in Twentieth-Century Spanish Mosque 

Architecture», Glaire Anderson y Mariam Rosser-Owen (Eds.). Revisiting al-Andalus: 

Perspectives on the Material Culture of Islamic Iberia and Beyond, Leiden: Brill, pp. 247-

269. 

ROGOZEN-SOLTAR, Mikaela (2017): Spain Unmoored: Migration, Conversion and the Politics 

of Islam, Bloomington: Indiana University Press. 

— (2019): «Murabitun Religious Conversion: Time, Depth, and Scale among Spain's New 

Muslims». Anthropological Quarterly, n 92-2, pp. 509-539. 

ROSÓN LORENTE, Francisco Javier (2008): ¿El retorno de Tariq? Comunidades etnorreligiosas 

en el Albayzín Granadino, Tesis doctoral, Granada: Editorial Universidad de Granada. 

SALGUERO, Oscar (2011): «El cementerio islámico de Granada. Sobre los procesos de 

recuperación del espacio público por la comunidad musulmana local», Bandue, nº 5, pp. 

201-228.  

SEDGWICK, Mark (2017): Sufism in the West: From the Abbasids to the New Age. Oxford: 

Oxford University Press. 

VERKAAIK, Oskar (2013): «The New Morabitun Mosque of Granada and the Sensational 

Practices of Al Andaluz». Oskar Verkaaik (ed.). Religious Architecture Anthropological 

Perspectives, Amsterdam: Amsterdam University Press, pp. 149-169. 



213ARQUITECTURA RELIGIOSA Y AGENCIA MUSULMANA: ESTUDIO DE CASO DE LA MEZQUITA DE CORREO VIEJO EN GRANADA 

 

AAM 32 (2025) 197-213 

WARREN, David H. (2021): Rivals in the Gulf: Yusuf al-Qaradawi, Abdullah Bin Bayyah, and 

the Qatar-UAE Contest Over the Arab Spring and the Gulf Crisis, Londres y Nueva York: 

Routledge. 

WARREN, DAVID H. Y GILMO, CHRISTINE (2013): «Citizenship and compatriotism in the Islamic 

Civil State: the emerging discourse of Yusuf al-Qaradawi and the “School of the Middle 

Way” ». En Aylin Ünver Noi (ed): Islam and Democracy: Perspectives on the Arab Spring, 

Cambridge: Cambridge Scholars, pp. 87-104. 

 

 





AAM 32 (2025) 215-241 

 

 

 

 

 

NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL 

PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

NEGOTIATING EXILE: AN UNPUBLISHED ARABIC LETTER OF BOABDIL 

BEFORE HIS DEPARTURE (1493) 

 

 (1493)  عربية غير منشورة لبوابديل قبل رحيلهرسالة  : التفاوض على المنفى
 

Antonio Peláez Rovira 

Universidad de Granada 

 

Mª Dolores Rodríguez Gómez 

Universidad de Granada 

 

Josef Ženka 

Universidad Carolina (Praga) 

 

 

Recibido: 02/10/2025  Aceptado: 03/12/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 215-241 

 

 
Resumen: El artículo(1) analiza, edita y traduce una carta árabe del 1493 que dirige el último emir nazarí, 

Muḥammad XI (Boabdil), a los Reyes Católicos desde Andarax, en la que negociaba su salida de la Península 

Ibérica. El objetivo del documento era informar a los monarcas de la autoridad otorgada a Abū l-Qāsim al-Mulīh 

para actuar como su representante ante ellos y solicitar la confirmación del acuerdo relativo a su salida que se 

había negociado previamente en Granada. El trabajo ofrece el contexto histórico y cancilleresco de la negociación 

de las capitulaciones de 1493, el análisis de la misiva desde la perspectiva de la literatura epistolar de carácter 

oficial y un estudio de los aspectos lingüísticos del texto. Se ha realizado la edición, traducción y estudio del 

documento en el contexto de las misivas oficiales nazaríes, en particular las identificadas con Boabdil. Entre los 

resultados, cabe destacar la originalidad del documento porque permite atisbar la propia voz de Boabdil en las 

negociaciones para su partida; el contenido incluye fórmulas oficiales del poder, sin el autógrafo oficial (ˁalāma) 

del emir porque ya no es soberano nazarí, pero tampoco aparece el autógrafo personal reducido a su nombre; el 

texto contiene dialectalismos andalusíes, a pesar de la refinada escritura cancilleresca del escribano. A modo de 

conclusión, Boabdil contó con la fidelidad de secretarios que habían ejercido sus funciones durante el período 

 
  Email: apelaez@ugr.es  ORCID: 0000-0002-1866-3617 

  Email:  lolarogo@ugr.es  ORCID: 0000-0002-1578-574X 

  Email:  josef.zenka@ff.cuni.cz  ORCID: 0000-0002-4520-2023.  

Para el orden de autorías se ha seguido el sistema Equal contribution (utilización de la secuencia alfabética 

de los apellidos para reconocer contribuciones similares). 

(1)  Esta publicación es parte del proyecto de I+D+I PID2020-118989GB-I00 La sociedad nazarí en el siglo XV: 

aplicación del derecho y administración del Estado, financiado por MCIN/AEI/10.13039/501100011033. 

IP: Antonio Peláez Rovira; co-Ip: Ana María Carballeira Debasa. 

mailto:apelaez@ugr.es
mailto:lolarogo@ugr.es
mailto:josef.zenka@ff.cuni.cz


216 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

nazarí; en cuanto al formato de la carta de Boabdil, el contenido se inserta en las fórmulas propias de la oficialidad 

de finales del siglo XV. 

Palabras clave: Boabdil, Reyes Católicos, documento árabe, capitulaciones, reino nazarí de Granada, siglo XV 

 

Abstract: The article analyzes, edits, and translates an Arabic letter from 1493 sent by the last Nasrid emir, 

Muḥammad XI (Boabdil), to the Catholic Monarchs from Andarax, in which he negotiated his departure from the 

Iberian Peninsula. The document’s purpose was to inform the monarchs of the authority granted to Abū l-Qāsim 

al-Mulīh to act as his representative before them and to seek confirmation of the agreement regarding his departure 

that had been previously negotiated in Granada. The study provides the historical and chancery context of the 1493 

capitulations, an analysis of the letter within the framework of official epistolary literature, and a linguistic 

examination of the text. The edition, translation, and commentary are carried out with reference to official Nasrid 

letters, particularly those associated with Boabdil. The document proves especially valuable for its originality, as 

it offers a rare glimpse of Boabdil’s own voice in the negotiations over his exile. Its content preserves official 

formulas of authority, yet without the emir’s formal autograph (ˁalāma), since he was no longer sovereign, nor 

even the reduced personal autograph limited to his name. The text also displays Andalusi dialectal features, despite 

the refined chancery style of the scribe, reflecting Boabdil’s reliance on secretaries who had served during the 

Nasrid period. At the same time, it incorporates formulas typical of late fifteenth-century official correspondence. 

Keywords: Boabdil, Catholic Monarchs, Arabic Documents, Capitulations, Nasrid Kingdom of Granada, 15th 

Century 

 

موجهة من آخر أمراء النصريين، محمد الحادي عشر )بوابديل(، إلى الملوك الكاثوليكيين   1493يحلل المقال ويحرر ويترجم رسالة عربية مؤرخة عام  : ملخص
لمليح ليكون ممثله من أنداراكس، تفاوض فيها على رحيله من شبه الجزيرة الأيبيرية. كان الغرض من الوثيقة إبلاغ الملكين بالسلطة الممنوحة لأبي القاسم ا

رحيله الذي تم التفاوض عليه مسبقًا في غرناطة. يقدم المقال السياق التاريخي والدبلوماسي لمفاوضات الاستسلام  أمامهما وطلب تأكيد الاتفاق بشأن  
، وتحليل الرسالة من منظور الأدب الرسائلي الرسمي، ودراسة الجوانب اللغوية للنص.تم تحرير الرسالة وترجمتها ودراستها في سياق 1493)عقيدة( عام  

طلاع  النصرية، ولا سيما تلك التي تم تحديدها على أنها من بوابديل. من بين النتائج، تجدر الإشارة إلى أصالة الرسالة لأنها تسمح لنا بالاالرسائل الرسمية  
لم يعد ملكًا    هعلى صوت بوابديل نفسه في المفاوضات المتعلقة بمغادرته؛ ويتضمن المحتوى صيغًا رسمية للسلطة، دون التوقيع الرسمي )علامة( للأمير لأن

ية للكاتب.  نصريًً، ولكن لا يظهر أيضًا التوقيع الشخصي المختصر باسمه؛ يحتوي النص على لهجات أندلسية، على الرغم من الكتابة الدبلوماسية الراق
إن محتواها مدرج في الصيغ الرسمية وختامًا، حظي بوابدل بولاء الكتاب الذين مارسوا مهامهم خلال الفترة النصرية؛ أما بالنسبة لشكل رسالة بوابدل، ف

 الخاصة بنهاية القرن الخامس عشر
 بوابديل، الملكين الكاثوليكيين، وثيقة عربية، عقيدة، مملكة غرناطة النصرية، القرن الخامس عشر :المفتاحية الكلمات

 

 

1. Introducción(2) 

Negociar capitulaciones en el siglo XV no debió de ser fácil en cualquier caso en el que se 

enfrentaran bandos rivales con larga trayectoria de encuentros, conflictos y pactos. No lo fue 

menos para el último soberano de al-Andalus, el emir Muḥammad XI, más conocido como 

Boabdil, el epílogo de una dinastía que gobernó el Reino Nazarí unos 280 años. De la 

documentación que circuló entre Boabdil y los Reyes Católicos para la capitulación de Granada, 

se conservan testimonios evidentes de la enconada lucha por defender unos derechos sobre un 

territorio acuciado por la urgente necesidad de saber quién lo iba a gobernar a la postre. De 

estos textos, también se deduce la preocupación de Boabdil por conocer qué iba a ser de su 

persona y allegados en relación con el exilio. De estos últimos acuerdos con los monarcas 

cristianos, este artículo analiza, edita y traduce uno de los últimos documentos árabes que 

Boabdil dirige a los Reyes Católicos desde su residencia en Andarax en 1493, con objeto de  

obtener la confirmación de los Reyes Católicos de la capitulación antes negociada con el 

Arzobispo de Granada y el secretario Hernando de Zafra de su partida allende el mar. Para ello, 

se realiza una exhaustiva comparación con documentos árabes, romanceados y castellanos 

vinculados al mismo proceso de capitulación, además de otros similares en formato y contenido. 

 
(2)  El sistema de transcripción y/o transliteración seguido es el empleado por la revista Al-Andalus: consonantes: 

ˀ - b - t - ṯ - ŷ - ḥ - j - d - ḏ - r - z - s - š - ṣ - ḍ - ṭ - ẓ - ˁ - g - f - q - k - l - m - n - h - w – y; vocales: a - i - u - ā 

- ī -ū. 



217 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

 

El estudio del documento está dividido en tres partes. En primer lugar, el contexto histórico 

y cancilleresco de la negociación de estas capitulaciones de 1493 está descrito en el marco de 

los acuerdos generales que tuvieron lugar entre los Reyes Católicos y el último emir, donde los 

secretarios nazaríes ejercieron con eficaz protagonismo su papel no solo en calidad de 

escribanos de corte, sino también con funciones de carácter diplomático al servicio de Boabdil. 

A continuación, se analiza la misiva desde la perspectiva de la literatura epistolar de carácter 

oficial, completando los datos de carácter netamente histórico con consideraciones sobre el 

formato. El estudio de los aspectos lingüísticos del texto redondea el trabajo al mostrar el 

registro dialectal de un documento que fue redactado en un ambiente alejado del entramado 

administrativo de palacio. Tras las conclusiones, que inciden en la originalidad del documento 

en el panorama de la correspondencia oficial de finales del siglo XV, se dispone a modo de 

anexos la bibliografía consultada, la edición, la traducción del texto y una reproducción 

digitalizada del original. 

 

 

2. Contexto histórico(3) 

El documento aquí estudiado apareció en el Archivo de los Condes de Villagonzalo, cuyo 

fondo ingresó en el Archivo Histórico de la Nobleza en el año 2010. Según un artículo de 

Aránzazu Lafuente Urién, la directora del archivo en cuestión(4), en dicho fondo se halló una 

carpetilla de pergamino con veintinueve documentos, titulada «Títulos antiguos», 

principalmente dirigidos a los Reyes Católicos y relativos a asuntos diversos y de carácter 

heterogéneo, incluyendo dos misivas sobre Cristóbal Colón fechadas en mayo de 1493(5). La 

primera noticia sobre la existencia del documento árabe de Boabdil (Muḥammad XI; murió 

antes de šaˁbān de 911/enero 1506)(6) fue publicada por Ženka en 2018, tras haber consultado 

la reproducción expuesta en el Hotel Alhambra Palace y haber verificado su localización en el 

Archivo Histórico de la Nobleza en Toledo(7). Al mismo tiempo, los propietarios del archivo de 

los Condes de Villagonzalo (y del hotel mencionado) se dirigieron a historiadores y arabistas 

granadinos con el fin de obtener una traducción del documento(8). 

 

La importancia y el significado del documento resultaban evidentes desde el primer 

momento, pues se trata de la única misiva diplomática de Boabdil a los Reyes Católicos 

 
(3)  Algunas de las ideas aquí expuestas han sido presentadas previamente por Josef Ženka en sus conferencias 

o intervenciones: «Negotiating the Final Exile of the Last Sultan of al-Andalus» (SMM, junio de 2024 en 

Edimburgo), «Documentos reales nazaríes en el Archivo de la Nobleza» (octubre de 2024, Archivo Histórico 

de la Nobleza, Toledo) y «El último sultán de Granada y sus documentos antes y después de la conquista de 

Granada» (Seminaris d'Estudis Medievals - Taules de Debat - IMF-CSIC, Mayo 2025).  

(4)  Agradecemos profundamente a la directora del archivo histórico de la nobleza, Aránzazu Lafuente Urién y 

a la restauradora, María Elena Burgaleta López, su inestimable colaboración para facilitar la consulta del 

documento sobre el que se centra nuestro trabajo. 

(5)  Remitimos al artículo de Lafuente Urién (2019): «Dos cartas sobre Cristóbal Colón», p. 698. 

(6)  Agradecemos a ˁAbd al-ˁAzīz al-Sawrī que haya compartido con nosotros imágenes de un manuscrito 

procedente de una biblioteca particular de Marruecos, originario de la biblioteca del hijo de Boabdil, el emir 

Aḥmad, en el cual se menciona que su padre ya había fallecido antes de esta fecha. 

(7)  Ženka (2018): «A Manuscript of the Last Sultan», pp. 351-352. Esta reproducción del Hotel Alhambra Palace 

aparece incluida en un anexo de Maíllo Salgado (2023): Claves de historiografía arábiga. 

(8)  Queremos expresar nuestro agradecimiento a la generosidad del profesor Emilio Molina López (Universidad 

de Granada) y del investigador Camilo Álvarez de Morales (Escuela de Estudios Árabes, CSIC) por 

proporcionarnos una imagen digitalizada de esta reproducción. 



218 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

conservada en su original árabe tras la entrega de Granada y redactada en su nueva residencia 

de Andarax. Hasta ahora sólo se conocían en original dos cartas dirigidas por Boabdil a los 

Reyes Católicos, procedentes del hoy inaccesible archivo de la Casa de Zafra: la primera, 

fechada el 14 de ḏū l-ḥiŷŷa de 894 / 8 de noviembre de 1489, y la segunda, el 29 de ṣafar de 

895 / 22 de enero de 1490, ambas redactadas antes de la rendición de la ciudad(9). 

 

Nuestro documento constituye una carta enviada por Boabdil a los Reyes Católicos en el 

momento de la renegociación de la capitulación relativa a su partida. Fue llevada por su servidor 

más íntimo, Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, junto con la capitulación negociada en Granada, para tenerla 

ratificada y confirmada por los Reyes Católicos. No solo complementa el corpus documental 

ya publicado desde hace tiempo, sino que además ofrece una explicación de por qué fue 

necesario reabrir dichas negociaciones(10). El significado esencial del texto que aquí 

presentamos radica en que proporciona una mirada a este proceso y a las negociaciones desde 

la perspectiva del propio ex-soberano nazarí de Granada. Asimismo, pone de manifiesto cómo 

su posición, tras el final de su reinado, se transformó y se adaptó a una nueva realidad. 

 

Fue emitida por Boabdil en Andarax en 1 de raŷab 898 / 18 de abril 1493 y dirigida a los 

Reyes Católicos. En el documento, Boabdil explica a estos que Yūsuf Ibn Kumāša, que negoció 

la primera capitulación, fechada el día 17 de marzo 1493, no tenía mandato para negociar y 

pedir permiso para irse allende, ni para firmar con ellos ningún tipo de tratado(11). Esta 

información confirma las noticias cronísticas de que Boabdil «se quexaba e decía que sus 

caballeros no tenían poder para hacer esta contratación; más fuele forzado cunplir lo que se 

había capitulado»(12). La crónica de Lorenzo de Padilla dice que «y como lo supo el Rey de 

Granada, tomó grande espanto, y envió á decir al Rey y á la Reyna que él no queria pasar en 

África ni habia mandado tal á Bencomixa»(13). Asimismo, en el documento de la capitulación 

figura la misma explicación, aportada por Abū l-Qāsim al-Mulīḥ en Granada «quel dicho 

alguacil Yuza Aben Cominja no tovo ni tenia poder del dicho Rey mi Señor, para asentar ni 

capitular con sus Altezas cosa alguna…»(14). 

 

Nuestra carta en árabe lo confirma, cuando Boabdil explica a sus Altezas que después de 

la vuelta de Ibn Kumāša a Andarax se enteró de la capitulación y se quedó asombrado por su 

contenido y por su existencia. Dijo que ni había dado el permiso, ni el mandato de 

representación para Ibn Kumāša para firmar aquel documento, ni había querido salir de las 

tierras de al-Andalus y dejar de ser servidor a sus majestades. Por ello envió a Abū l-Qāsim al-

Mulīḥ, su más íntimo sirviente, con el mandato fechado a 19 de ŷumādà II de 898/7 de abril 

1493(15) a fin de que lo representara y obtuviera una nueva capitulación, renegociada en Granada 

 
(9)  Gaspar Remiro (1911): Documentos árabes, pp. 44-46, 54-56. 

(10)  Para el corpus véase Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, pp. 439-463. Todos proceden 

del Archivo General de Simancas, PTR, LEG. 11, 3. Este corpus complementa  los documentos publicados 

por Gaspar Remiro: Gaspar Remiro (1911): «Contestación á Herr Prof. C. F. Seybold», pp. 72-76; Gaspar 

Remiro (1912): «Partida de Boabdil allende», pp. 57-111. 

(11)  Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, pp. 441-449. 

(12) Anónimo (1878): Continuación de la crónica de Pulgar, p. 517. Véase también López de Coca Castañer 

(2012): «Converso, Hidalgo, Fraile y Renegado», p. 135. 

(13)  Padilla (1846): «Crónica de Felipe primero llamado el Hermoso», p. 22. 

(14)  Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, p. 449. 

(15)  Su versión romanceada fue publicada en Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, pp. 439-441. 



219 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

con Hernando de Zafra, quien en todo momento estuvo pendiente de las actividades de Boabdil 

en Andarax(16), y el arzobispo de Granada, fray Hernando de Talavera. Esta segunda 

capitulación fue firmada en Granada el 15 de abril de 1493 por Abū l-Qāsim al-Mulīḥ en 

nombre de Boabdil, en presencia de Muḥammad al-Baqannī (el Pequeni), Ibrāhīm al-Qaysī, 

Andrés Calderón y Hernando de Zafra(17). En este momento, tres días después de la firma de 

esta nueva capitulación en Granada, el día 18 de abril de 1493, se redactó el documento árabe 

aquí presentado, tras la vuelta de Abū l-Qāsim al-Mulīḥ a Andarax para mostrarle el resultado 

de sus negociaciones en Granada llevando consigo la nueva capitulación. 

 

En ella se refleja el contenido de nuestro documento, al señalar que al-Mulīḥ se 

comprometió a acudir a los Reyes Católicos:  

 
«E que trayendo escriptura de sus Altezas firmada de sus Reales nombres por donde han por bueno, y 

aprueban y les place de lo aquí contenido, quel Rey mi Señor dará e entregará tal escriptura como está 

jurada é firmada de su nombre, segund y en la forma y manera que aquí se contiene; é otorgará, é firmará 

é jurará otras cualesquier escripturas que fueren menester».(18) 

 

Boabdil le mandó llevar esta carta y la nueva capitulación a la corte de los Reyes Católicos 

para explicarles su situación y obtener la confirmación (y garantías) de sus majestades. Éstos la 

comprobaron en Barcelona a 15 de junio de 1493(19). Se redactaron al menos dos ejemplares de 

esta capitulación, que fueron llevados a Andarax: uno permaneció en manos de Boabdil(20) y 

otro fue confirmado por él el 8 de julio de 1493. Como en el caso de la capitulación particular 

de Boabdil de 1491, en la que se dejó un espacio libre para la firma de al-Mulīḥ(21)
, también en 

esta ocasión el escribano dejó un espacio en blanco destinado a insertar el día(22) –en este caso 

ocho– y la confirmación en árabe de Boabdil con su sello acostumbrado(23). 

 

 

3. El contexto cancilleresco 

El hecho de encontrarnos ante un texto árabe emanado de Muḥammad XI tras la caída de 

Granada pone de relieve la nueva manera en que debe comprenderse su figura. Este documento 

testimonia el paso del sultán o amīr al-muslimīn a mero amīr, título que en el contexto nazarí 

designaba a un miembro no reinante de la dinastía, y constituye uno de los elementos más 

significativos del escrito(24). Los rasgos materiales y diplomáticos confirman esta singularidad: 

el soporte es un papel con filigrana de mano con estrella, del mismo tipo que se halla en 

documentos notariales y manuscritos granadinos en árabe de la época, y diferente del papel 

 
(16)  Puede cotejarse el interés de Hernando de Zafra, secretario de los Reyes Católicos, por las actividades de 

Boabdil tras la capitulación de Granada, en su prolija correspondencia: Obra Sierra, Correspondencia de 

Hernando de Zafra. 

(17)  Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, p. 455. 

(18)  Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, pp. 454-455. 

(19)  Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, p. 456. 

(20)  Esto lo deducimos del caso análogo de la existencia de un ejemplar de las Capitulaciones de 1491, otorgadas 

por los Reyes Católicos a la madre de Boabdil, la reina Fátima. Véase Torres Ibáñez (2022): «Vae victis». 

(21)  Agradecemos al profesor Miguel Ángel Ladero Quesada el habernos facilitado la imagen de esta 

confirmación y la firma en árabe de Abū l-Qāsim al-Mulīḥ. Archivo de la Casa de Zafra, Carpeta A, doc. 4. 

(22)  La misma práctica puede observarse en el ejemplar de las Capitulaciones otorgadas a la ciudad de Almería 

ARCHRG/060CDMA. Colección de documentos manuscritos. Pergamino número 76.  

(23)  Archivo General de Simancas, PTR, LEG. 11, 3.  

(24)  Ejemplo: las cartas de Abū l-Ḥasan ˁAlī publicadas por Derenbourg, en las que el bisabuelo de Boabdil, Abū 

l-Ḥasan ˁAlī, es mencionado únicamente como un mero amīr. Derenbourg (1883): «Quatre lettres missives», 

pp. 9, 11, 14 y 16. 



220 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

rojizo utilizado por Boabdil cuando aún era rey(25). El sello de placa, con perfil de escudo, 

corresponde en tamaño y forma al conservado en la confirmación final de la capitulación de 

1493, y se distingue de otro signo real: el sello roblado, empleado hasta la caída de Granada, 

incluso en la confirmación de las primeras capitulaciones con los Reyes Católicos(26). La 

escritura es de tipo cancilleresco naṣrí, propia de los miembros de la cancillería real. Lo mismo 

cabe señalar respecto al uso del layout y de otras fórmulas de redacción, validación y cierre de 

una misiva de la corte o del entorno cortesano nazarí, ya fuese en árabe o en castellano, prácticas 

bien documentadas en el periodo islámico(27). 

 

Fig. 1. Filigrana del documento. España. Ministerio de Cultura y Deporte. Archivo Histórico de la Nobleza, Villagonzalo, CP. 557, D.1. 

 
(25)  Para la descripción de la filigrana véase el anexo con la edición. 

(26)  Agradecemos al profesor Miguel Ángel Ladero Quesada por habernos facilitado la imagen de esta 

confirmación con ˁalāma de Boabdil. Archivo de la Casa de Zafra, Carpeta A, doc. 1. Garrido, 

Capitulaciones, p. 167, doc. IV. Sobre ˁalāmas en general, véase Labarta (2018): «La ˁalāma nazarí», pp. 

27-49. Uno de los autores de este artículo, Josef Ženka, prepara una refutación completa del argumento de 

Labarta acerca de la supuesta falsedad del autógrafo de Boabdil. 

(27)  Nuestra carta presenta las mismas características que estas: carece de firma, fue cerrada y sellada sobre la 

dirección. Existen ejemplos en árabe y romance en el Archivo Municipal de Alcalá la Real, Legajo 4, Pieza 

044; AHNOB, Osuna, Cp. 56, doc. 12, doc. 16. AHN, Colecciones, 208, nº 44, doc. 2, doc. 3. Para un estudio 

general véase Labarta (2018): «Misivas nazaríes en árabe», pp. 73-90. 



221 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

 

Fig. 2. Detalle de la verjura del documento. España. Ministerio de Cultura y Deporte. Archivo Histórico de la Nobleza, Villagonzalo, CP. 557, D.1. 

 

Todo atestigua que esta misiva a los Reyes Católicos fue redactada por un miembro de la 

cancillería nazarí o alguien con pleno dominio de los procedimientos diplomáticos. Antes de la 

conquista de Granada prestaron servicio en la cancillería varios escribanos: algunos se 

encargaban de la redacción de cartas diplomáticas, mientras que otros se dedicaban a la 

producción notarial o al trabajo en la oficina de registro de propiedades, integrada en el dīwān 

al-inšāˀ(28). Muḥammad b. ˁAbd Allāh b. Aḥmad al-ˁArabī al-ˁUqaylī (m. dp. 1493) sirvió en un 

momento dado como escribano personal de Boabdil. Junto con el notario y escribano 

Muḥammad b. Zayyān (activo entre 1450-1500) redactaron quince escrituras de venta de los 

pergaminos del convento de las Comendadores del Santiago, en 1489 compuso una de las 

misivas conservadas en el Archivo de la Casa de Zafra, copió un manuscrito para Boabdil y 

redactó una venta de la madre de este(29). Sobre Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, el portador de nuestra 

carta, el propio Boabdil afirma que fue su secretario(30). Otro canciller, cuyo nombre 

desconocemos, redactó las dos restantes misivas dirigidas a la corte de los Reyes Católicos y 

conservadas en el Archivo de la Casa de Zafra. Un quinto escribano sirvió en la oficina de la 

muyāwama(31). 

 

¿Quién podría ser el autor y, de este modo, continuar en el oficio de la escribanía / 

cancillería del emir depuesto? La escritura de los dos últimamente mencionados difiere 

claramente de la empleada en el documento aquí presentado. A Muḥammad b. Zayyān hay que 

descartarlo no solo por emplear una escritura claramente distinta, sino también porque se sabe 

 
(28)  Ženka, Zomeño y Arias (2022): «La Cancillería nazarí», pp. 27-54. 

(29)  Desde el momento de la publicación del artículo sobre el manuscrito de Boabdil, (Ženka (2018): «A 

Manuscript of the Last Sultan», pp. 351-352.), su autor pudo identificar aquel escribano con al-ˁUqaylī 

basándose en su firma, que claramente pone Muḥammad b. ˁAbd Allāh b. Aḥmad al-ˁArabī.  

(30)  Garrido Atienza (1910): Las capitulaciones, p. 224. 

(31)  Véase el ejemplo de Ibn Ḥāriṯ bajo el gobierno del sultán Abū l-Ḥasan ˁAlī, quien, cuando sirvió en la oficina 

de la muyāwama, también redactó confirmaciones del sultán. Archivo Histórico de la Nobleza, Santa Cruz, 

Caja 1, doc. 28. 



222 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

que permaneció en Granada, donde trabajó como notario –incluso redactando ventas de Boabdil 

y de sus familiares– y desempeñó funciones como oficial en la administración de acequias(32). 

En cuanto a Muḥammad b. ˁAbd Allāh b. Aḥmad al-ˁArabī al-ˁUqaylī, sabemos que permanecía 

junto al emir en Andarax(33). Los rasgos empleados en el documento guardan una estrecha 

semejanza con los de al-ˁUqaylī en escritos anteriores(34): una basmala y una taṣliya idénticas a 

las que solía emplear, las mismas grafías en los signos de vocalización, el mismo sistema de 

redacción de la dirección, así como una caligrafía coincidente con la que se observa en sus 

documentos y en el manuscrito de Sanan al-muhtadīn copiado para Boabdil. En suma, casi 

todos los rasgos coinciden. Lo que suscita dudas acerca de que la redacción sea suya es, sin 

embargo, el uso de una lengua no clásica, inesperado en alguien con su conocimiento del árabe 

y con la larga tradición de secretarios habituados a redactar estas cartas sin recurrir al árabe 

vulgar. 

 

Existe la posibilidad de que el documento haya sido redactado por Abū l-Qāsim al-Mulīḥ. 

No conocemos su escritura, salvo por su firma en el documento de la capitulación de Boabdil 

en 1491(35). En varias cartas enviadas por él durante las negociaciones para la capitulación de 

Granada –aunque conservadas únicamente en traslados– se aprecia un uso de la lengua y del 

protocolo muy semejante al del documento que aquí editamos. En 1491 redactó al menos una 

carta dirigida a los Reyes Católicos(36) y otras a Hernando de Zafra(37). Ello constituye una 

evidencia de que dominaba las mismas fórmulas y el mismo registro lingüístico empleados en 

la carta de Boabdil de 898/1493. El propio rey lo menciona como «criado y secretario». Ahora 

bien, ¿podría haber dominado también la escritura cancilleresca de las cartas?  

 

Que algunos dignatarios de la corte poseían la capacidad y formación de redactar conforme 

a los usos establecidos lo demuestra el caso del wazīr de Granada, Abū l-Qāsim b. Riḍwān 

Venegas (Banīgaš). En un manuscrito autógrafo, este escribió la basmala y la taṣliya de manera 

semejante a la empleada por los secretarios y escribanos del dīwān al-inšāˀ. Asimismo, conocía 

el mismo sistema de vocalización de las letras y de división del texto mediante tres puntos y un 

semicírculo con un punto(38). El propio Abū l-Qāsim b. Riḍwān Venegas, al final de dicho 

manuscrito, utilizó la fórmula «ˁalà yadayni kātibi-hi Abū l-Qāsim b. Riḍwān Banīgaš», es 

decir, «el escribano de la presente», expresión también empleada por al-Mulīḥ(39). No cabe, 

pues, descartar que la carta de Boabdil aquí analizada hubiera podido ser redactada por el mismo 

Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, quien, según palabras del propio Boabdil, fue su secretario y contaba 

con experiencia en la redacción de cartas y correspondencia en árabe destinada a los cristianos. 

 

Finalmente, podría tratarse de un documento escrito o, al menos, dictado por el propio 

Boabdil. El texto está evidentemente redactado por alguien con experiencia en la composición 

 
(32)  Véase, por ejemplo, Archivo Histórico de la Nobleza, Santa Cruz, Caja 1, doc. 58 o Archivo Municipal de 

Granada, Legajo 4771, pieza 1. Archivo de la Real Chancillería de Granada, Caja 783, Pieza 10 (Olim Cabina 

3, Legajo 812, Pieza 10). 

(33)  Del Moral (2002): «Última misiva diplomática», pp. 201-259. 

(34)  Remitimos al lector a una imagen en color de una misiva de 1489 en [Exposición] (2004): Los Reyes 

Católicos y Granada, p. 333. La imagen de iŷāza en Ženka (2018): «A Manuscript of the Last Sultan», p. 

376. 

(35)  Archivo de la Casa de Zafra, Carpeta A, doc. 4. Para la descripción de este archivo, véase Ladero Quesada 

(2018): Hernando de Zafra, pp. 217-257. 

(36)  Garrido Atienza (1910): Las capitulaciones, XXXIII, p. 217. 

(37)  Véase por ejemplo Garrido Atienza (1910): Las capitulaciones, p. 245. 

(38)  Rabat, Biblioteca nacional de Marruecos, Manuscrito 653k, p. 21 (el manuscrito tiene paginación, no 

foliación). 

(39)  Rabat, Biblioteca nacional de Marruecos, Manuscrito 653k, p. 175. 



223 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

de este tipo de escrituras. Antes de la rendición de Granada, cuando el sultán necesitaba emitir 

algún escrito, eran siempre sus servidores quienes lo redactaban. Ello ocurría no sólo en el caso 

de documentos oficiales, sino también en los de carácter privado, como lo atestigua la iŷāza de 

al-Mawwāq, redactada por Muḥammad al-ˁArabī al-ˁUqaylī(40). Este podría ser igualmente el 

caso de la carta aquí estudiada: leemos en ella palabras de Boabdil, dictadas por él y transcritas 

por un escribano de cancillería, que bien podría haber sido Muḥammad al-ˁArabī al-ˁUqaylī, 

dada la semejanza paleográfica. Ello explicaría la ausencia de la fórmula kātibu-hu, «el 

escribano de la presente», con Boabdil, a diferencia de la confirmación de la Capitulación, que 

sí fue, por lo menos, firmada por Boabdil, al igual que la firma en el poder dado a Abū l-Qāsim 

al-Mulīḥ, transmitida como «escribióla de su mano Mahomad hijo de Nazar»(41).  

 

A esta cuestión se vincula también el problema de la autoría implícita y de la destinataria: 

¿quién fue el primer lector de este documento árabe, concebido, como resulta evidente, para un 

contexto y un protocolo cristiano-castellano? En este sentido, resulta especialmente 

significativo el caso de uno de los traslados enviados por Boabdil a los Reyes Católicos, 

conservado en el Archivo de la Casa de Zafra, que reproduce la misma distinción entre Boabdil 

y los monarcas y emplea exactamente el mismo registro lingüístico(42). 

 

 

4. La carta de Boabdil en el contexto del género epistolar de las misivas oficiales 

Dado que la misiva de Boabdil tiene unas coordenadas espaciales y temporales 

determinadas, es decir, surge del ámbito rural (Andarax), a finales del siglo XV (1493) y con 

contenido de carácter político (petición a los Reyes Católicos), se propone el estudio de los 

aspectos formales del contenido dentro de una tipología político-literaria a la que pueda 

pertenecer, desde un análisis comparativo con misivas oficiales de similares características. En 

efecto, del reino nazarí de Granada se conservan ejemplos de documentación oficial de carácter 

político que proceden del ámbito del poder: reunidos en colecciones compiladas por sus propios 

autores, caso de Ibn al-Jaṭīb (siglo XIV)(43); agrupados en tipologías específicas con sus estudios 

correspondientes, por ejemplo acuerdos, pactos y treguas(44); reunidos según un origen común, 

como los procedentes del Concejo de Lorca(45); y asociados según un criterio con objeto de 

permitir reflexiones, por ejemplo, sobre su presencia en el ámbito rural del territorio nazarí(46). 

Si bien parecen escasos en cantidad, permiten a pesar de todo realizar análisis sobre sus 

características(47). 

 

En el caso del último emir nazarí, Muḥammad XI (Boabdil), se conserva una veintena de 

documentos en los que consta de forma fehaciente su autógrafo (ˁalāma)(48). Con el objetivo de 

mostrar algunos ejemplos significativos que servirán de comparación con la carta analizada en 

este estudio, además de las referencias citadas en el anterior apartado, se señalan otros tres casos 

aquí. Con motivo de los precarios pactos entre Boabdil y los Reyes Católicos durante el período 

final del reino nazarí, mientras el territorio estaba dividido en luchas internas(49), este dirigió 

 
(40)  Ženka (2018): «A Manuscript of the Last Sultan», p. 376. 

(41)  Salvá y Sainz de Baranda (1846): CODOIN, vol. VIII, p. 441. 

(42)  Garrido Atienza (1910): Las capitulaciones, XLIX, p. 247. 

(43)  Ibn al-Jaṭīb (1980): Rayḥānat al-kuttāb. 

(44)  Melo Carrasco (2016): Compendio de cartas; Melo Carrasco (2016): Las alianzas. 

(45)  Albarracín Navarro et al. (1986): El Marquesado del Cenete. 

(46)  Peláez Rovira (2016): «El registro documental». 

(47)  Viguera Molíns, (2008): «À propos de la Chancellerie»; Boloix Gallardo: «Aspectos formales». 

(48)  Ženka, Josef et al. (2022): «La Cancillería nazarí», p. 52. 

(49)  Vidal Castro: «Historia política», pp. 204-205. 



224 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

una misiva a la reina Isabel el 14 de ḏū l-ḥiŷŷa de 894/8 de noviembre de 1489, comunicándole 

la llegada del caballero Guzmán con «vuestros beneficios y mercedes», en alusión a la reina, y 

le implora continuar recibiendo su auxilio desde su situación en la Alcazaba de Granada(50). 

Más adelante, en concreto el 22 de muḥarram de 895/16 de diciembre de 1489, el último emir 

de Granada se dirigió a Ibrāhīm al-ˁAssāl y a todos los alguaciles, sabios ancianos y regidores 

de la ṭāˁa de Ugíjar, además de la alquería de Picena, con objeto de convencerlos para adherirse 

a la paz de dos años que decía haber firmado con los Reyes Católicos(51). Con posterioridad, 

dirigió una misiva a los Reyes Católicos con fecha 29 de ṣafar de 895/22 de enero de 1490, en 

la que daba acuse de recibo de una carta traída por el alcaide Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, entre otras 

cuestiones(52). 

 

Un cuarto caso de misiva, esta vez romanceada, merece la atención. Del período final del 

reino nazarí en el que se encuadra la carta de Boabdil, se conservan misivas oficiales y 

correspondencia institucional generada por cuestiones políticas, en la mayoría de los casos en 

romance sin que se haya conservado el original árabe. La importante documentación en árabe 

que tradujo Juan Rodríguez en 1551 a petición del Concejo de Lorca es buen ejemplo de ello, 

con un carácter valioso y excepcional. Este romanceador versionó del árabe ciertos libros con 

objeto de disponer de documentación sobre el Marquesado del Cenete(53). Con posterioridad, 

según parece, se dedicó a traducir nueve cartas de varios emires nazaríes fechadas entre 1409 y 

1488. Estas cédulas reales contienen nombramientos y comunicaciones dirigidas a los oficiales 

y vecinos de la villa y fortaleza de Huércal (Lorca)(54). De este escribano público, Juan 

Rodríguez, también se conserva un traslado romanceado y autorizado de la confirmación del 

privilegio de señorío y jurisdicción de la alquería de Cázulas por parte de Boabdil, fechada el 3 

de muḥarram de 893 de la Hégira / 19 de diciembre de 1487, cuyo original árabe estuvo 

rubricado con la ˁ alāma del emir traducida por el mencionado escribano como «apruevase esto» 

(ṣaḥḥā hāḏa)(55). 

 

En los casos mencionados, las misivas oficiales tienen varios rasgos comunes, destacando 

cuatro en concreto: profusión de fórmulas de cortesía dirigidas a los destinatarios según su 

rango; reflejo del lugar real desde donde se emite el documento que suele ser la residencia 

oficial del emir (por ejemplo, Alcazaba de Granada); datación; presencia del autógrafo del 

monarca; consignación de la dirección de los destinatarios; sellos. En cuanto al soporte 

escriturario, algunas de estas cartas fueron denominadas bermejas en la documentación adjunta, 

debido al color del papel de los escritos oficiales emitidos por el emir nazarí(56). Esta 

particularidad cromática es señalada en los registros conservados de declaraciones de testigos 

de la época, quienes apuntan claramente a esta característica ‘bermejada’, ‘bermeja’ o 

 
(50)  Gaspar Remiro (1911): Documentos árabes, pp. 44-45; trad. pp. 45-46; lám. V; Garrido Atienza (1910); Las 

capitulaciones, IX, pp. 173-174. 

(51)  Gaspar Remiro (1911): Documentos árabes, pp. 51-52; trad. pp. 52-53; lám. VII; Garrido Atienza (1910): 

Las capitulaciones, XVI, pp. 188-189. 

(52)  Gaspar Remiro (1911): Documentos árabes, pp. 55-56; trad. pp. 56-57; lám. VIII; Garrido Atienza (1910): 

Las capitulaciones, XXII, pp. 200-201. 

(53)  Albarracín Navarro et al. (1986): El Marquesado del Cenete. 

(54)  Espinar Moreno y Grima Cervantes (1988): «Estudio de algunas cartas»; Fontela Ballesta (1990): «Nueve 

cédulas reales»; Fontela Ballesta (1992): «Nueve cédulas reales (Primera parte)»; Fontela Ballesta (1993): 

«Nueve cédulas reales (Segunda parte)». 

(55)  Ženka, Josef et al. (2022): «La Cancillería nazarí», pp. 51-52. 

(56)  Arié (1982): España musulmana (siglos VIII-XV), p. 68. 



225 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

‘bermexa’, al referirse a las escrituras oficiales nazaríes(57), casuística a la que no corresponde 

el documento estudiado aquí. 

Retomando la carta de Boabdil, además de las indicaciones realizadas en el apartado 

anterior sobre su materialidad, y centrando la atención en el contexto epistolar, debe indicarse 

que, a pesar del tono oficial que impregna el contenido de la misiva a nombre del último y ya 

exsoberano andalusí, no contiene autógrafo de este emir nazarí, no cuenta, por tanto, con un 

instrumento de validación de carácter público, estatal y gubernativo. En efecto, los documentos 

oficiales nazaríes expedidos a nombre del monarca contenían la ˁalāma que les aportaba su 

carácter estatal al ser un escrito emitido por el soberano. De la numerosa casuística al respecto, 

las cartas también contaban con esta rúbrica al final del cuerpo del texto en cualquiera de sus 

variantes(58). La carencia de autógrafo confiere a la carta un carácter no oficial –Boabdil ha 

dejado de ser monarca aunque use el rango de emir (amīr) en el escrito- en relación a un 

contenido que se debate entre la supuesta oficialidad del caso al que alude –predisponer a los 

Reyes Católicos hacia uno de sus emisarios frente a las componendas de otro en relación a 

ciertas capitulaciones o acuerdos–, y cierto tono personalista, que no íntimo, que el texto refleja 

en la relación entre Boabdil y los Reyes Católicos: «como se merece nuestra dedicación a vos, 

de un sirviente leal, afectuoso y sincero». 

 

En relación con la dirección, también denominado sobre, coincide en parecidos términos 

con otros documentos oficiales emitidos por el propio emir. Un caso llamativo es la larga 

dirección con elogiosos epítetos a modo de cortesía destinados a la reina Isabel que aparecen 

en la misiva enviada el 8 de noviembre de 1489, la cual no dista mucho de la recogida en la 

carta de Boabdil analizada aquí(59). Se puede observar que los tratamientos son parecidos, con 

independencia de la versión en singular o plural según cada texto: 

 

Misiva del 8 de noviembre de 1489 (a la Reina) 

 مقام الضيفة السلطانة الرفيعة … المقَامْ الرَّفِيع
 

Misiva del 18 de abril de 1493 (a los Reyes) 

مَرفعُين )…( المقَامْ الرَّفِيعـمَقَام الَاضْياف السَّلاطِين ال   
 

El parecido de la dirección de la carta de Andarax es aún mayor si se confronta con otros 

documentos que fueron igualmente dirigidos a los Reyes Católicos, como la carta que les envió 

con fecha 22 de enero de 1490(60). Por tanto, a todos los efectos, la dirección refleja un tono 

oficial de cortesía hacia los soberanos con los que estaba acordando nuevas capitulaciones 

desde la localidad alpujarreña. 

 

En relación con la categoría de los dos personajes que aparecen en la carta, Yūsuf b. 

Kumāša y Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, estos formaban parte de las anteriores estructuras del Estado 

de la dinastía nazarí, la cual estaba obligada a legitimar su poder en todo momento, en parte a 

través de sus subalternos y sirvientes como estos dos importantes personajes(61). En este sentido, 

sorprende la parquedad del tratamiento concedido a Ibn Kumāša, «nuestro sirviente» (jadīmu-

nā), pero aún más los apelativos de escasa relevancia administrativa y dignataria referidos al 

 
(57)  Arcas Campoy (2015): «Documentos legales», p. 15. 

(58)  Labarta (2018): «La ʽalāma nazarí», pp. 28 y 30. 

(59)  Gaspar Remiro (1911): Documentos árabes, pp. 44-45; trad. pp. 45-46; lám. V. 

(60)  Gaspar Remiro (1911): Documentos árabes, pp. 55-56; trad. pp. 56-57; lám. VIII; Garrido Atienza (1910): 

Las capitulaciones, XXII, pp. 200-201. 

(61)  Peláez Rovira (2020): «Political Structures». 



226 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

célebre al-Mulīḥ. Este último era quien debía salvaguardar en última instancia los intereses del 

emir nazarí, según se desprende del contenido de la misiva. Por tanto, se supone que el emir le 

debería haber concedido cierto rango a nivel epistolar en paralelo al honor que le otorgó al 

conferirle «un poder de representación (tafwīḍ) pleno». En cambio, se refiere a este dignatario 

en unos términos que traslucen más una relación de carácter íntimo que la debida a la oficialidad 

de quien era servidor de un emir: «el más querido y sincero entre nuestros sirvientes, el sello 

(jātimu-hum)(62) de nuestra servidumbre, nuestro sirviente Abū l-Qāsim al-Mulīḥ». En unas 

líneas más adelante, al confirmar el mandato otorgado a este sirviente, Boabdil corrobora la 

relevancia de su cometido: 

 
“hemos enviado a nuestro más querido sirviente, tanto nuestro como vuestro, Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, al 

arzobispo de Granada y a Hernando de Zafra, para que en sus presencias negocie esta escritura que os lleva 

vuestro servidor, cosa que nos complace, pues es auténtica, como si la hubiésemos hecho y firmado de 

nuestro puño y letra”
(63). 

 

Sin duda, está apuntando a que esa escritura debía ser tenida en cuenta como si contara con 

la rúbrica oficial al final del cuerpo del texto (ˁalāma), presente en los acuerdos, treguas y 

tratados de paz de los emires nazaríes(64). Ante tan relevante misión, sorprende que el emir 

nazarí solo haga referencia a al-Mulīḥ con el término jadīm (servidor, criado), el cual ya reviste 

importancia, sin aludir a ningún otro título administrativo o dignidad acorde a su posición. Este 

hecho es aún más relevante cuando se sabe que, en otro documento de parecidas características, 

sí aparece con el rango de alcaide (qāˀid) según queda recogido en la misiva que Boabdil dirigió 

a los Reyes Católicos con fecha 29 de ṣafar de 895/22 de enero de 1490, con la que daba acuse 

de recibo de una carta traída, precisamente por «el alcaide Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, Dios le 

favorezca»(65), denominación esta de alcaide asociada a competencias de carácter 

administrativo y militar a nivel territorial(66). 

 

En efecto, la casuística asociada a los títulos y apodos de los mensajeros, emisarios y 

portadores de misivas suele ser más prolija en denominaciones que aluden a sus funciones 

administrativas o rangos honoríficos que perfilan su importancia y cercanía al soberano. Incluso 

en la correspondencia institucional a nivel de localidades menores, en paralelo al escrito de 

Boabdil enviado desde Andarax, se realzaba el prestigio del portador con términos de encomio. 

Así es descrito Abū ˁAbd Allāh Muḥammad Abū l-ˁAyš, quien fue enviado al Consejo de 

Orihuela por parte de las autoridades de Vera en 1474: aparece en la carta árabe con términos 

elogiosos de caballero (fāris) y alguacil (wazīr)(67). Con independencia de las funciones 

administrativas que pudiera ejercer en la localidad(68), este emisario representaba a los 

dirigentes del lugar en sus estrategias de liderazgo y ampliación de redes sociales externas, en 

un panorama de intereses similares al estudiado en los agentes sociales del poder local(69), por 

tanto, el rango de wazīr no parece serle inapropiado. Volviendo al caso de Abū l-Qāsim al-

Mulīḥ, no es nada impropio denominarlo servidor (jadīm), es más, reviste importancia por su 

condición de criado según la terminología de los documentos de los Reyes Católicos. Sin 

 
(62)  Este símil hace referencia a la denominación de Muḥammad como Sello (jātim) de los Profetas, en el sentido 

no solo de último, sino también del más valioso de todos. En este caso, al-Mulīḥ sería el sirviente más 

valorado entre la servidumbre de Boabdil. 

(63)  En todos los casos mencionados, véase Anexo con la edición y traducción de la carta de Boabdil. 

(64)  Labarta (2018): «La ˁalāma nazarí», pp. 28-29. 

(65)  Gaspar Remiro, Documentos árabes, p. 56; trad. p. 57. 

(66)  Fábregas García (2016): «Presencia del Estado». 

(67)  Arcas Campoy y Jiménez Alcázar (2006): «Una carta», pp. 88-89. 

(68)  Viguera Molíns (2000): «El soberano, visires y secretarios», pp. 351-355. 

(69)  Fábregas García (2015): «Agents of Local Power». 



227 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

embargo, no ostenta ningún otro rango a tono con la misión oficial que le encarga Boabdil, 

quien no renuncia a su dignidad de emir en el escrito: «Del servidor de vuestras insignes 

Majestades, siervo de Dios y luego siervo vuestro, el emir Muḥammad, hijo del sultán Abū l-

Ḥasan b. Naṣr». 

 

Retomando la cuestión de la carencia de autógrafo (ˁalāma) en la carta de Boabdil, 

tampoco contiene su nombre Muḥammad b. ˁAlī(70), pero el documento sí fue cerrado, 

conectado con hilos y sellado, por tanto, validado en su autenticidad de origen(71). Al prestar 

atención a la apostilla en árabe del documento de negociación entre Boabdil y los Reyes 

Católicos fechado en Andarax el 8 de julio de 1493, por tanto, con posterioridad a la misiva 

tratada aquí, se observa la presencia de elementos dialectales y fórmulas de cortesía similares a 

los descritos en esta carta, si bien requeriría una comparación en profundidad. Mientras que la 

apostilla antes mencionada contiene lo que se ha identificado con una falsa ˁalāma de Boabdil, 

con el resultado de plantear dudas sobre la autenticidad del propio texto árabe(72), la carta 

estudiada en este trabajo no se ve afectada por esta hipótesis. El argumento principal es que no 

contiene autógrafo, por tanto, no hay posibilidad de falsedad documental en este sentido, 

contiene fórmulas protocolarias de referencia al poder y está dirigida a los Reyes Católicos en 

similares términos a los documentos conservados que están identificados de forma fehaciente 

con el último emir nazarí, además del cerrado, hilado y sellado. Al margen de esta cuestión, 

básicamente, la misiva es real en sus aspectos formales, si bien no es bermeja según la tradición 

nazarí. 

 

Todo indica que llegó a su destino, fue recibida y leída por los Reyes Católicos, por tanto, 

fue considerada auténtica. No firmó como soberano, tampoco a nivel de individuo con intereses 

particulares, sin hacer alusión, por tanto, a su dignidad y posición de soberano nazarí que perdió 

tras las capitulaciones para la entrega de Granada. Sin embargo, el contenido, el formato y la 

validación no autógrafa muestran que el documento cumplió con los deseos de Boabdil de 

transmitir información a los Reyes Católicos durante las negociaciones para su partida allende 

el mar. 

 

 

5. Características lingüísticas del documento 

Como se ha explicado anteriormente, este documento resulta muy singular por el hecho de 

que conjuga una exquisita caligrafía con un estilo literario en el que tiene un especial 

protagonismo el árabe dialectal andalusí, con algún peso concreto del granadino. No se trata de 

una carta en donde la presencia del dialecto domine de forma preponderante, como otras 

conocidas y estudiadas(73), pero sí que tiene una representación considerablemente significativa, 

como se evidencia en las características lingüísticas de este documento que difieren de las del 

árabe clásico que se exponen seguidamente.  

 

5.1. Fonología 

5.1.1. Vocalismo 

5.1.1.1. Timbre 

 
(70)  Ženka, Josef et al. (2022): «La Cancillería nazarí», p. 52. 

(71)  Para los casos similares del siglo XV, véase el anexo con la descripción de la carta, donde se encuentran 

referencias a documentos semejantes. 

(72)  Labarta (2018): «La ˁalāma nazarí», pp. 48-49. 

(73)  A modo de ejemplo, Alarcón (1915): «Carta de Abenabóo»; Seco de Lucena Paredes (1955): «Un nuevo 

texto», pp. 153-165; Díaz García y Fernández-Puertas (1977): «Carta de cautivo», pp. 129-169; Viguera 

(1982): «Partición de herencia», pp. 73-133. 



228 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

El escribano ha sido bastante prolijo plasmando la vocalización, aunque no la reproduce 

en todos los casos. Asimismo, también es respetuoso con el vocalismo del árabe clásico salvo 

en algunas circunstancias, por otra parte, relativamente frecuentes, en donde se percibe la 

influencia del árabe dialectal andalusí (principalmente en las desinencias), y que se irán 

desarrollando a lo largo de este estudio. Además, se observan excepciones como: 

  .etc ,امُُور por ,امَُور ;يوُسُف por ,يوُسَف

 

También hay términos que en ocasiones no presentan ninguna vocal, aunque son muy 

escasos, y suelen ser palabras cortas: 

 .من ;غر ة ;في ;ان   ;قوله ;ذن 

 

El fenómeno de la imāla apenas aparece representado(74). Algunos ejemplos afectados por 

esta tendencia son: 

 .(veces 6) أناَ  por ,انِ  ;(75) ذابا o ذابة por la palabra dialectal ,ذِيبَه

 

Se observa un diptongo /ay/ que se ve reducido a su último elemento(76): 

 .(77)(veces 5) كَيْف por ,كِف

 

Un caso significativo es la anotación del sukūn sobre la lām del artículo, que se produce 

con una relativa frecuencia, y no sólo ante letras lunares: 

ثرِآالْمَ  ;الْمِقدَار ;الْمقَام ;الْاَثارْ  ; صاالْخلَ  ;الْمسْلِمين ;(seis veces)   الْعَلي َن ;الْمكتُوب ; لَاص ;الَْا  ;للِْغرسُ  ;الخُْ
لْكُملاَ ا ;الْفضَلاَ  ;الْكَريمتََين . 

 

Sino también ante solares, lo que es signo evidente de disimilación(78): 

فَـعَار  الْ  لطاَن الْس   ; . 

 

La caída de la vocal breve final en la pronunciación del árabe dialectal(79) se distingue, 

además de en los nombres, adjetivos y verbos, que aparece señalada en sus correspondientes 

apartados, en algunos adverbios:  

يعْ  ;(veces 2) كِفْ  ;كثِيرْ   .جََِ

 

El grafema waṣla no aparece representado en ninguna ocasión.   

 

5.1.1.2. Cantidad 

El escribano no hizo uso de la madda, que quizás podría deberse a la influencia del árabe 

dialectal, caracterizado por el nulo valor fonológico del rasgo de la cantidad(80): 

ثارْ اَ  , por  ْآثار (2 veces); ،الَ , por الَْاَن  ;آل, por  الَْْن.  
 

(74)  Sobre la imāla véase Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 1.1.1. 

(75)  Palabra que quiere decir “ahora”. Véase Corriente (1997): A Dictionary, p. 190, s.v. {ḎĀB}, e infra, 5.1.2.2.   

(76)  Este fenómeno característico del árabe andalusí es recogido por Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 

1.4.4. 

(77)  Corriente (1997): A Dictionary, p. 472, s.v. {KYF}. 

(78)  También aparece este fenómeno en Díaz García y Fernández-Puertas (1977): «Carta de cautivo», pp. 140, 

145. 

(79)  Se aprecia asimismo en Seco de Lucena Paredes (1955): «Un nuevo texto», p. 159. 

(80)  Corriente, Federico (1976): «Acento y cantidad», pp. 1-14. Mª Jesús Viguera observa este fenómeno en 

«Partición de herencia», p. 78, concretamente relacionándolo con una tendencia hacia las grafías defectivas. 



229 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

 

El grafema de cantidad vocálica larga está superpuesto en (81)رَّحْم ن, al igual que ocurre en el 

Corán, sin embargo, figura con scriptio plena en ذَالك, en lugar de estar superpuesto, que es su 

forma más habitual(82). 

 

5.1.2. Consonantismo 

5.1.2.1. Hamza 

Desaparece prácticamente en todo el texto(83), siendo muy escasos los ejemplos en donde 

se observa con claridad: 

 .ثمانََائةَ ;جَاءَ 

 

En algún caso se evidencia un signo que podría tratarse de la hamza, o bien de la serifa del 

alif:  

ضْيافأ/ضْيافاَ  ; أمَير امَير/ أَجْلاَجْل/ ; أَنِ اَنِ/ ; أرْقَـيْت/ارَْقَـيْت ; أصْراَفي اَصْرافِي/ ; , etc. 

 

5.1.2.2. Uso de /ḏ/ en la palabra dialectal /ḏība/.  

Este término, según Corriente, también puede encontrarse como: /díbe/; /déua/; /ḏīb(a)/; 

/ḏābā/; /ḏāba/, /ḏāb/; /ḏab/(84).  

 

5.1.3. Suprasegmentales 

5.1.3.1. Geminación 

El texto presenta el grafema šadda escrito con mucha frecuencia, y en una posición 

correcta:  

مِينالمعَظَّ  ;السَّلَاطِين ;الرَّفِيع  ;سلَّم ;محمَّد  ;الله ;صَلَّى ;الرَّحِيمِ  ;الرَّحَْن ; etc. 

 

 

5.2. Morfología 

5.2.1. Flexión de sustantivo y adjetivo 

5.2.1.1. Indeterminación 

La ausencia de marcas de indeterminación propia del árabe andalusí(85) se percibe 

perfectamente en un ejemplo en el que la fatḥa tanwīn no se utiliza para el acusativo: 

  نَظَرَ اخَر
 

5.2.1.2. Caso 

El árabe dialectal andalusí se caracteriza por la inexistencia de flexión final de caso(86). Esa 

influencia se ve reflejada en el texto mediante la caída de la vocal breve final, que aparece 

representada en ocasiones con un sukūn: 

 
(81)  No es posible reflejar esta característica en la palabra árabe debido a las limitaciones del procesador de textos. 

(82)  Refleja una característica típica de la caligrafía magrebí. Van den Boogert (1989): «Some notes», p. 33. 

(83)  La cuestión es tratada por Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 2.28. 

(84)  Corriente (1997): A Dictionary, p. 190, s.v. {ḎĀB}. La confusión consonántica que se observa en esta 

palabra aparece señalada en Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 2.7.1., con la forma ḏāba. Con /ḏ/ 

también se encuentra en Seco de Lucena (1955): «Un nuevo texto», p. 160 y nota 21, y con /d/, en Alcalá, 

Pedro de, Arte, ed. Corriente (1988): EI léxico árabe andalusí, p. 72, y Alarcón (1915): «Carta de 

Abenabóo», p. 746 y notas 3 y 4. 

(85)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.4.1. 

(86)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.5.1. 



230 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

لْطاَنْ س   ;(veces 2) اثارْ  وبْ مَكْتُ  ;حَسَنْ  ;  (2 veces);  ْرْضْ أ ;جوَازْ  ;طَريِق تامْ ; ;(veces 2) تَـفْوِيضْ  ;  ;ابنْ  ;مُلِيحْ  
ر فِيعْ ال ;عَكسْ   .عيجَبِيلْ  ;ذنْ  ;ابِْرنِْسِبِشْ  ;اضْيافْ  ;مِقدَارْ  ;مقَامْ  ;جَوَابْ  ;

Al mismo tiempo, también se percibe de forma frecuente un uso incorrecto de los 

morfemas de caso, que, como en el dialecto andalusí, parecen no tener ningún valor 

funcional(87). Algunos ejemplos de acusativo por genitivo son:  

متْحت ظِل مقَامَك  ;مِن خَدِيم مَقَامِكم por ,مِن خَدِيم مَقَامَكم , por تْحت ظِل مقَامِكُم, etc. 

 

De nominativo por genitivo:  

 .etc ,وَلمقَامِكم ابِي القَاسِم por ,وَلمقَامِكم ابوُ القَاسِم ;لِمقَامِكم por ,لِمقَامُكم

 

De nominativo por acusativo: 

 .etc ,وَيعل ي مقَامَكم por ,وَيعل ي مقَامُكم 

 

De genitivo por acusativo:  

;وَيعَرِ فُ مقَامَكم الرَّفِيع  por ,وَيعَرِ فُ مقَامِكم الرَّفِيع  وَمَا نَـزُول نَشْكُر   por ,  وَمَا نَـزُول نَشْكُر وَنَذْكُر حُرمَتِكم
 .etc ,وَنَذْكُر حُرمَتَكم

 

5.2.1.3. Número 

Existe una abrumadora ausencia del dual en el documento(88), aunque se encuentran 

algunos casos excepcionales. Por ejemplo: 

ريمتََينقبِ لُ يديْكم وَرجِْلَيكم الْكَ وَاَنِ نُ   

 

Resulta muy significativo que en una enumeración de adjetivos que califican a un mismo 

nombre a veces se expresen en masculino oblicuo plural y otras en dual, manifestándose una 

evidente confusión entre ambos, al igual que ocurre en el dialecto andalusí, pero curiosamente 

no en el granadino, cuya terminación del dual era {ay}, o {ey} y, además, no afectaba a los 

adjetivos, sino únicamente a los sustantivos(89): 

ال السَّلَاطِين  الَأضْيَاف  المعَظَّ ـمَقَام  مِينمَرفعِين  , pero, en el reverso del documento: الَاضْياف مَقَ  ام 
الكَبِيرين العَاليَِينْ   نْ عين الش هِيريرف  مُ  ـالسَّلاطِين ال .  

 

5.2.2. Pronombres 

5.2.2.1. Personales 

Los pronombres personales autónomos aparecen con las siguientes formas, que tienen su 

origen en el dialecto andalusí(90): 

 por ,هِيَتْ  ;(veces 2) (92)هُوَ  por ,هُوتْ  ;(veces 6) أناَ  por ,(91)(propio del dialecto granadino) أنِ 

 .أنَْـتُمَا por ,انَْـتُم ;هِيَ 
 

Se han encontrado algunas características específicas en los sufijos pronominales de la 

segunda persona del dual, que aparecen representados como la segunda persona del singular, 

 
(87)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.5.1. 

(88)  Sobre la ausencia del dual, véase Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.12.1. 

(89)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.7.1, 5.7.2. 5.7.3. y 5.7.4. 

(90)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.12.1. 

(91)  También se observa en Seco de Lucena Paredes (1955): «Un nuevo texto», p. 163. 

(92)  Véase en Seco de Lucena Paredes (1955): «Un nuevo texto», p. 164.  



231 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

con vocalización en ḍamma(93), la tercera persona del plural masculino, y, especialmente, la 

segunda persona del plural masculino, lo que refleja la desaparición del dual en el árabe 

dialectal(94): 

 ,(con y sin vocalización) ـهم ;(veces 43) ـكُمَا por ,(con y sin vocalización) ـكم ;لَكُمَا por ,لَكُ 

por ـكُمَا. 
 

Asimismo, se halla el pronombre personal afijo con valor pleonástico(95), como en: 

 .مَا هُوَ فِكْرتهِ

 

5.2.2.2. Relativos 

Uso de ال ذي como relativo universal, independientemente del género y número(96). 

 

5.3. Verbos 

5.3.1. Primera persona del singular del imperfectivo 

En el texto aparecen algunos verbos en los que se observa en el imperfectivo la alternancia 

del uso de la preformativa نـ para la primera persona del singular, característico de los 

dialectos(97), junto con el أ propio del árabe clásico, si bien hay una clara prevalencia de la forma 

con نـ. Algunos ejemplos son: 

مَا أمََرْتهَ;;مَا ارَْسَلْت  اِن  كُنْت قَد نَظرْت/وَأَنِ نَظَرتْ   .etc ,كُنْت نتْحَد ثْ  ;نََْشِي ;كِفْ نَـقْدَرْ  نََْدَم ;مَا نَـقْدَر نََرجُْ  ;

 

5.3.2. Sukūn en las desinencias del singular 

Además de en los ejemplos anteriores sobre la primera persona, también se observa en la 

tercera persona la caída de la vocal en las desinencias(98): 

   .يَـقَعْ 
 

5.3.3. Ausencia del dual 

Se evidencia la tendencia dialectal a omitir el dual(99), que se sustituye en este caso de 

imperfectivo por la segunda persona del plural apocopado del árabe clásico: 

ن اتميَـَّزَ  por ,تميَـَّزُوا   .  

 

Aunque también aparece la segunda persona del plural indicativo del árabe clásico, en 

lugar del dual, seguido en este ejemplo concreto del pronombre personal afijo de primera 

persona del plural: 

 تنَظراَناَ  por ,تنَظرُوناَ 
 

 
(93)  La vocalización habitual para este sufijo en árabe dialectal es /-ak/. Véase Corriente (1977): A Grammatical 

Sketch, § 5.12.1 y nota 135. 

(94)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.12.1. 

(95)  Otros casos aparecen en Viguera (1982): «Partición de herencia», pp. 73-133, (espec. p. 89), aunque con 

función anticipativa. 

(96)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 5.12.4. 

(97)  Ya lo señaló Alarcón a principios del siglo pasado en su «Carta de Abenaboo», p. 726. El esquema de la 

conjugación verbal en árabe andalusí para la forma I fue recogido por Corriente (1977): A Grammatical 

Sketch, § 6.1.1., y para las formas derivadas, § 6.1.1., en donde se observa este fenómeno. 

(98)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 6.1.1. 

(99)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 6.1.1. 



232 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

5.3.4. Negación 

La negación verbal se suele hacer con /mā/, incluso delante de imperfectivo(100): 

 .مَاَ نكُون  ;مَا كَنكُون  ;مَا نَـقْدَر

 

Si bien también figura /lā/ delante de verbo imperfectivo: 

تَه  .لَا عَطيَـْ

 

5.4. Sintaxis 

5.4.1. Coordinación de elementos 

La unión de elementos se produce, como es habitual, con la partícula /wa/ delante de cada 

uno de ellos, salvo el primero, que está precedido por /mā/, excepto en una ocasión en que 

aparece elidido el /wa/, probablemente por descuido del escribano: 

تَه لَا تَـفْوِيضْ وَلَا تَـقْدِيم وَلاَ كَلامَمَرْتَ أمَا  ه وَلَا عَطيَـْ . 

 

5.4.2. Oraciones nominales 

Se encuentran algunos ejemplos del uso de /mā/ en este tipo de oraciones(101): 

ِ في اغَْراَضِكُم ;مَا مَعي نَظَرَ اخَر  ;مَا هُوَ فِكْرتهِ  .وَاِراَدَتِ مَا هِيَتْ اِلا 

 

Si bien también hay algún caso de oración nominal precedido por /lā/(102): 

رَتِي  .وَلَْ هِيَ فكِا

 

5.4.3. Subordinación 

5.4.3.1. Ausencia de partícula hipotáctica 

El texto presenta algunas manifestaciones de subordinación sin partícula hipotáctica(103): 

  .خَط  يَدي نرَغَب ;كِفْ نَـقْدَرْ نََدَم ;مَا نَـقْدَر نََرجُْ 

 

5.4.3.2. Oraciones subordinadas con /an/ 

Se percibe la utilización indistinta de /anna/, /inna/ para introducir las oraciones 

subordinadas con /an/(104): 

نَا يقَب ل  ت ابن كُماشة اِلاَّ بِرَسْم اِن  مَا ارَْسَلْ  ;(veces 2) وَمِن أَجْل انِ نِ  ;وَيعَرِ فُ مقَامِكم الرَّفِيع اِن  وَصَل الِيَـْ وَلاَ   ;
فَما وَسَعْنِ اِن  /فَما وَسَعْنِ فِيها اِن   ;وَأَنِ نَظَرتْ اِن   ;بِشَيْ اِن   ;وَلَا شَك  اِن   ;كَلامَ انَ  يتَحد ثْ  , etc. 

 

5.4.3.3. Subordinadas modales 

Una de las características específicas de este documento es la frecuencia de utilización de 

las subordinadas modales, que van precedidas principalmente de /kif/, /kayf/, y /ka-/(105): 

/kayf/: كَيْف هُوتْ مقَامُكم. 

 
(100)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 9.3.2. 

(101)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 9.3.2. 

(102)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 9.3.2. 

(103)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 9.1.1. Más casos en Viguera (1982): «Partición de herencia», 

p. 90. 

(104)  La ausencia de distinción entre las funciones de /an/, /in/, o /anna/, /inna/ en el dialecto andalusí figura en 

Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 9.1.2. 

(105)  Corriente (1977): A Grammatical Sketch, § 9.2.6. 



233 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

/kif/:  ِشَيْ الا  كِفْ نَـقْدَرْ   يف ملَكُ   زُوا خِدمَتِي كِفْ انَْـتُم تميَـَّ  ; وَفاكُم  وكَِف هُوتْ  ;وكَِف هِيَ خِدْمَتِي لَكمْ  ; وَيعل ي   ;
  .مقَامُكم كِف تحُِب  

/ka-/: كَمِثل مَا كَنكُون اَنِ عَملْتهَا  هوَهِيَ صَحِيحَ  ;بِشَيْ مِنْ هَذَا وَلاَ كِيـَعْقَد عَقِيده . 

 

5.5. Léxico 

5.5.1. Influencia del romance 

Como no podría ser de otra forma, teniendo en cuenta el carácter de esta epístola, que va 

dirigida a los Reyes Católicos, el escribano incluye algunos términos procedentes del romance, 

como vocablos de tratamiento de cortesía, nombres propios y algún cargo de la jerarquía 

eclesiástica: 

فرْنَـنْدُه/فرنَـنْده ;(don) ذنْ/ذن   (Fernando); دُنْ /ذنُاى  (doña);  ْعيجَبِيل/عيجَبيل  (Isabel);   ُبِسب أَ غرس  
(arzobispo); دُه ذي صَفْرههِر ن  (Hernando de Zafra). 

 

 

6. Conclusiones 

Cuando Ana Labarta señaló que «el texto de esta apostilla árabe está pensado en 

castellano»(106), puso el dedo en uno de los rasgos más decisivos de la nueva realidad de 

Boabdil. El documento de Andarax lo confirma: redactado en árabe y con fórmulas 

cancillerescas nazaríes, pero concebido ya en un marco protocolario castellano y en condición 

de vasallo. En él, Boabdil aparece no como soberano, el amīr al-muslimīn, sino como emir 

depuesto que negocia bajo las exigencias de sus señores, los Reyes Católicos, aunque sin dejar 

nunca de ser percibido como amīr al-muslimīn en el ámbito islámico y dentro de su propia 

familia. El valor de la carta aquí editada radica en que nos permite escuchar, por primera vez 

tras la caída de Granada, las palabras de Boabdil escritas en árabe, pero dentro de un horizonte 

castellano, y comprobar cómo se transformaron sus estrategias de representación y de 

legitimación, justo en un momento de renegociaciones para el exilio al Magreb, una de las 

cuales, como muestra la carta, fue la avalada por el último emir de al-Andalus. 

 

En los últimos años han salido a la luz o se han reestudiado varios materiales estrechamente 

vinculados con su figura: su manuscrito personal, el documento romanceado expuesto en 

Granada en 2022, un manuscrito conservado en Marruecos en la biblioteca de su hijo el amīr 

Aḥmad, o la materialidad de los documentos procedentes del archivo de las Comendadoras de 

Santiago. Todos ellos muestran que son precisamente los testimonios árabes –es decir, los 

producidos en el entorno del último sultán antes o después de la entrega de Granada– los que 

ofrecen mayores posibilidades para reinterpretar su trayectoria. El texto presentado aquí añade 

una perspectiva inédita, fruto de la nueva realidad en la que Boabdil ya no dispone del aparato 

de la Alhambra, pero sigue siendo emir nazarí con capitulaciones que garantizan su posición. 

 

En consecuencia, el documento de 1493 no solo completa el corpus conservado, sino que 

obliga a revisar las interpretaciones anteriores y replantear la imagen del último emir de 

Granada a partir de productos directos de su propia acción. Al mismo tiempo, abre un horizonte 

de investigación aún más amplio: desde el análisis comparativo de la diplomacia nazarí en su 

ocaso hasta la recepción de Boabdil y su familia en el Magreb; desde el estudio material de los 

documentos conservados hasta la exploración de cómo se transformó su lenguaje entre registros 

árabes clásicos, vulgares y castellanos. Que tales materiales estén hoy accesibles gracias al 

depósito de archivos nobiliarios y al hallazgo de manuscritos privados no sólo es un estímulo 

 
(106)  Labarta (2018): «La ˁalāma nazarí», p. 48. 



234 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

para continuar esta línea, sino también la mejor prueba de que nuestra comprensión de Boabdil 

está lejos de haberse cerrado. 

 

 

7. Anexo: Edición y traducción del documento 

Descripción 

Signatura: España. Ministerio de Cultura y Deporte. Archivo Histórico de la Nobleza, 

Villagonzalo, CP. 557, D.1 (Olim C. 149, D.78). 

Tamaño: 30–29 × 43,3 cm. 

Caja textual: 31,7 × 23,5 cm. 

Margen derecho: 6,5 cm (en la primera línea) 

Soporte: Papel no coloreado. 

Filigrana: Mano con estrella (altura: 8,5 cm; anchura: 2,5 cm).(107) 

Sello: El sello con perfil de Escudo (altura: 4 cm; anchura 3 cm). 

Otras características: Doblado cuatro veces en sentido longitudinal y una vez por la mitad. 

El documento fue perforado en dos lugares, atravesados por una tira de papel que quedó fijada 

con un sello de cera directamente sobre el pliego. El sello es idéntico al conservado en AGS, 

PTR, LEG. 11, 3,2. La carta fue así remitida sellada y cerrada por Boabdil a la corte de los 

Reyes Católicos. Se observa un modo de cierre y sellado semejante al de documentos 

conservados en el Archivo Histórico Nacional, Sigil-Sello, C. 128, n.º 6, o en la Real Academia 

de la Historia, 11-10705 o Archivo Municipal Alcalá la Real, Legajo 4, Pieza 044. 

Dirección: En el verso, redactada de manera similar a la empleada en el documento 

conservado en el Archivo de la Casa de Zafra, Carpeta A, doc. 12.(108) 

Notas archivísticas antiguas: 

Recto: “Carta del Rey de Granada Muley Boabdali para los Reyes Catholicos” 

Verso: “del rey muley baudili” 

 

7.1. Edición 

Criterios de la presente edición: Hemos respetado las grafías empleadas por el escribano de 

este documento siempre que lo haya permitido el procesador de textos; únicamente hemos 

adaptado los signos específicos de la vocalización y signos auxiliares de la cancillería nazarí a 

la actual y hemos añadido la hamza en los lugares en que el autor del documento la consignó. 

Este último distingue de manera sistemática entre el uso de la tāˀ marbūṭa y la hāˀ al final de 

algunas palabras; por ello no reproducimos la tāˀ marbūṭa en aquellos casos en los que él no la 

utilizó (por ejemplo, al-ḍayfa en lugar de al-ḍayfat). 

(Recto): 

 بِسْمِ اِلله الرَّحَْن الرَّحِيمِ صَلَّى الله عَلى سَيدنَا محمَّد والَه وصُحْبه وسلَّم تَسليمًا 
رفعِين المعَظَّمِين الابْرنْسِبِيش   ∴ثرِ وَالْاَثارْ آ الْمَقام الرَّفِيع الْمِقْدَار الكَبِير الْمَ  1

َ
 مَقَام الَاضْيَاف السَّلَاطِين الم

 مَقَام الضِ يف الس لْطاَنْ ذن فرْنَـنْدُه وَمَقَام الضِ يْفه الس لْطانهَ دُنْ عيجَبِيل اعَْلى اللهُ مقَامَهُم وَادَامَ  2
امَهُم مِن خَدِيم مَقَامَكم الرَّفِيع عَبْد اِلله ثَُُّ عبْدكُم الأمِير محمَّد بن  3 مَ الس عودِ خُدَّ مَهُم وَجَعَل ايًَّ  الس لْطاَن  ايًَّ

 
(107)  En los documentos árabes granadinos, tanto notariales como diplomáticos, se aprecian diversas variantes 

de este tipo de filigrana. La forma exacta utilizada en nuestro documento es semejante a la publicada por 

González García y Plaza Villanos en González García – Plaza Villanos (2010): A propósito de papel con 

filigranas de época nazarí, p. 231. Otras variantes de este tipo de filigrana, que a veces difieren en su tamaño 

o en algunos de sus rasgos, se pueden observar en Arias Torres y Espejo Arias (coord.) (2020): La colección 

de documentos árabes, pp. 38-9, 90, 134, 168, 175, 182, 193. 

(108)  Agradecemos al profesor Miguel Ángel Ladero Quesada por habernos facilitado la imagen del verso de 

este documento que contiene la dirección, la cual no ha sido publicada por Gaspar Remiro.  



235 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

 كمأَبي الَحسَنْ بْن نَصر كَانَ الله لَه وَاَصْلحَ قَوله وَعَمَله بِِرمةِ مقَامِكم الرَّفِيع الَّذي هُوَ يعَِيش تْحت ظِل مقَامَ  4
 وَيعَرِ فُ مقَامِكم ال ذي مَا هُوَ فِكْرتهِ ليَْلًاَ ونَهارأً غَيْر خِدمَة مقَامِكُم مُقَبِ ل الَأرْض تَحْت اقَْدَامِكُم وَيسُلِ م عَلى مقَامِكم  5
نَا مِن مقَامِكم الْعَلي خَدِيمنَُا يوُسَف بن كُماشَه وَاطَْلَعْنِ عَلى مَكْتوبْ بفُِصُول مَا عَقَ  6  د ابن كُماشَه الرَّفِيع اِن  وَصَل الِيَـْ
 ن نِ مَا مَعي مَع مقَامِكم الْعَلي وَانِ انَْقهرَت كثِيْر مِن ذَالك وَمِن أَجْل انِ نِ مَا نَـقْدَر نََرجُْ عَن طرَيِقْ خِدمَةِ مقَامُكم لاَ  7
 رْسَلْت ابن كُماشه اخَر وَلاَ هِيَ فِكْرَتِ في شَيْ الا  كِفْ نَـقْدَرْ نََْدَم لِمقَامُكم وَنََْشِي في اغَْراَضِكُم وَمِن أَجْل انِ نِ مَا اَ  نَظرََ  8
 لَاَ شكَّ إن  في غَرَضِ إلاَّ بِرَسْم اِن  يقَب ل الْر فَعا يَدَيْكم وَيَـزُورُ مقَامُكم الْعَلي عَنِ  وَيرَيِ كَيْف هُوتْ مقَامُكم مِن الصِ حَّة وَ  9

 لاكَِن مَا أمََرْتهَ بُِِرمَتِكم وَاذِنكُُمْ نرُيِد الجوَازْ لِأَرْضْ الْمسْلِمين وَلَا شَك  إن  كُنْت نتْحَد ثْ مَع خَدِيِمي ابن كُماشَه بِِذَا وَ  10
تَه لاَ تَـفْوِيضْ وَلَا تَـقْدِيم وَلَا كَلَام أَن  يتَحد ثْ مَع مقَامُكم الْعَلي بِشَيْ مِنْ هَذَا وَلَا كِيـَعْقَ  11  د عَقِيده مَع مقَامكُم وَلَا عَطيَـْ
لِيحْ بِشَيْ اِن  كُنْت قَد نَظرْت مَن كُنت نرَسَل لِمقَامِكم الْعَلي اَحَب  الْخلَصَا مِن خد امِي وَخَاتمهَُم خَدِيِمي ابوُ القَا 12

ُ
 سِم الم

قَام الرَّفِيعْ نَظرت ا 13
َ
يعْ امُُوريِ لِسَفَري وَذِيبَه ايَْـهَا الم  ل ذيبتِـَفْويضْ تَامْ لمقَامِكُم بشَيْ يَـقْضِى وَيَمْضِى في جََِ

ِ في اغَْراَضِكُم وَفي خِدمَتِكم فَما وَسَعْنِ اِن  نَـعْمَل بِ  14  عَكسْ جَاءَ بهِ ابنْ كُماشَه وَوحْشَتِي وَارِاَدَتِ مَا هِيَتْ إلا 
 الْمكتُوب وَقَع بَيْن يَديْ مقَامُكم فَما وَسَعْنِ فِيها اِن  نَطلُب اكَْثَـرَ وَالَْاَن يَـقَعْ  (109) مَا امََرتُم بِه وَأَنِ نَظرَتْ اِن  هَذَا 15
لِيح للِْغرسُ أبُِسب بِغرنَاطه وَلِهرِ ندُ  16

ُ
 ه بِِذََا الْخلَُاص ارَْسَلْت لِاَحَب  خُدَّامِي الََ  وَلمقَامِكم ابوُ القَاسِم الم

امِكُم وَهَذَا أَنِ راَضِي بهِ وَهِيَ صَ  17 عَقَد هذَا المكْتُوبْ ال ذي يِصَل كُم عَلى يدَي خُد   حِيحَه ذي صَفْره لَأَن  بِِضْرتِِم يَـنـْ
 لَكُم يَكُوُن نَظركُم كَمِثل مَا كَنكُون اَنِ عَملْتهَا وَأرْقَـيْت عَلَيْها خَط  يَدي نرَغَب مِن مقَامِكم الْعَلي كِفْ انَْـتُم تميَـَّزُوا خِدمَتِي   18
 كمْ مِن خَدِيمْ وَعلي  وَعَلى خدَّامِي وَتنَظرُونَا في أَصْراَفي بُِِرمَتِكُم في جََِيع سَفَري وَفي جََيع امَُوريِ وكَِف هِيَ خِدْمَتِي لَ  19
 كم الر فِيعْ خَالِص وَمحُِب صَادِقْ وَنَكونْ حَيثَ مَا نَكونْ فنَغط ي رُوحِي بُِِرمَتِكمْ وَمَا نَـزُول نَشْكُر وَنَذْكُر حُرمَتِكم وَمقَامُ  20
 نقُبِ لُ يديْكم وَ  وَنَشْهِر كُلِ  مَا عَملْتُم مَعِي وكَِف هُوتْ وَفاكُم وَحُرمَتِكم وَاَنِ في إِنتِْظاَر جَوَابْ مَقَامِكم الرَّفِيعْ وَاَنِ  21
مَكم وَيعل ي مقَامُكم كِف تحُِب  وَترَضَوْا وَالسَّلام الكَريم يخص  مقَامُكم مِن 22  انْدَرش  رجِْلَيكم الْكَريمتََين وَالله يَديم ايًَّ
 (110) في الغر ة من رَجَب عَام ثَمانيِة وتِسْعِين وثمانََائَة| 23

(Verso): 

 ثرِ آ الكَبِير الْمَ  ∴المقَامْ الرَّفِيع المقِدَارْ  1
ُر فعين  2

 وَالَاثَارْ مَقَام الَاضْياف السَّلاطِين الم
 الش هِيرينْ الكَبِيرين العَاليَِيْن الْفضَلَا الكُرُمَا  3
 الْكُملاَ الاضْيافْ الِابْرنِْسِبِشْ الض يف الْس لطاَن  4
 ذنْ فرنَـنْده وَالض يْفه الس لْطاَنهَ ذُنْْ عيجَبيلْ  5
مَهُم وَعز تِمُ| 6  ( 111) اعْلَى الله مقَامَهُم وَادََامَ ايً 

7.2. Traducción 

(Recto): 

En el nombre de Dios, Clemente y Misericordioso. Dios bendiga y salve cumplidamente a 

nuestro señor Muḥammad, a su familia y a sus compañeros. 

Sus excelsas Majestades (al-Maqām), poderosas, grandes, hacedores de gestas (maˀāṯir) que 

dejan huella (āṯār), quienes gozan de rango (maqām) de señores reyes, los excelsos y magníficos 

príncipes, el señor rey don Fernando y la señora reina doña Isabel, que Dios eleve sus posiciones 

(maqām), prolongue sus vidas y proporcione días de fortuna a sus siervos. Del servidor de vuestras 

insignes Majestades (maqām), siervo de Dios y luego siervo vuestro, el emir Muḥammad, hijo del 

sultán Abū l-Ḥasan b. Naṣr –que Dios esté con él y componga sus palabras y obras–, el que, con 

vuestro favor (ḥurma), vive bajo vuestra sombra y no tiene otro pensamiento tanto de noche como 

de día sino serviros besando la tierra bajo vuestros pies.  

 
(109) También podría leerse  هَذَك. 

(110)  Signo de fin de párrafo. 

(111)  Signo de fin de párrafo. 



236 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

Sean saludadas vuestras Majestades y sepan que ha llegado de estar ante vos nuestro sirviente, 

Yūsuf b. Kumāša, quien nos informó sobre unas capitulaciones (maktūb bi-fuṣūl) que Ibn Kumāša 

pactó (ˁaqada) con vos. En verdad, nos vimos forzados en extremo a aceptar esto porque no estamos 

dispuestos a dejar de serviros, ni tenemos otra opinión (al respecto). Sobre este asunto, nuestro único 

pensamiento es estar dispuestos a prestaros servicio y satisfacer vuestros deseos. 

El motivo por el que envié a Ibn Kumāša fue solo para besar vuestras sublimes (al-rufaˁāˀ) 

manos, visitar a sus Majestades de nuestra parte y ver cómo estabais de salud. No hay duda de que, 

(siguiendo) el propósito de vuestra voluntad (ḥurma) y mandato (iḏn), queremos cruzar a tierra de 

musulmanes. Con toda sinceridad, habíamos hablado con nuestro sirviente Ibn Kumāša sobre esto, 

pero ni le ordenamos, ni le dimos, ni le otorgamos poder general (tafwīḍ), ni apoderamiento para 

representarnos (taqdīm), ni le dimos palabra para hablar con vuestras excelsas Majestades sobre 

algo (relacionado) con este (asunto), ni para negociar algún tipo de capitulación (ˁaqīda) con vos. 

El hecho es que ya habíamos considerado (esta cuestión) con quien hemos enviado a vuestras 

excelsas Majestades, el más querido y sincero entre nuestros sirvientes, el sello (jātimu-hum) de 

nuestra servidumbre, nuestro sirviente Abū l-Qāsim al-Mulīḥ, (otorgándole) un poder de 

representación (tafwīḍ) pleno (tāmm) ante vos, con objeto de concluir y ejecutar todos nuestros 

asuntos (relacionados) con nuestra partida ahora (ḏībah). 

¡Oh sublimes Majestades! Hemos observado lo que Ibn Kumāša trajo consigo y nos entristece. 

Lo único que queremos es (perseguir) vuestros deseos y nuestro servicio hacia vos. Lo que nos 

colmaría de dicha (fi-mā wasaˁnī) es que trabajemos para tornar lo que ordenasteis, pues ciertamente 

observamos que esta escritura (maktūb) se halla en vuestras manos. Lo que nos llenaría de 

satisfacción (fi-mā wasaˁnī) es procurar hallar una solución con empeño (akṯar) y ahora mismo. 

(Por ello) habíamos enviado a nuestro más querido sirviente, tanto nuestro como vuestro, Abū l-

Qāsim al-Mulīḥ, al arzobispo (g.rsu abisb) de Granada y a Hernando de Zafra, para que en sus 

presencias negocie esta escritura que os lleva vuestro servidor, cosa que nos complace, pues es 

auténtica (ṣaḥīḥa), como si la hubiésemos hecho y firmado (arqaytu) de nuestro puño y letra.  

Rogamos a vuestras excelsas Majestades que distingáis nuestro servicio a vos con vuestra 

consideración (naẓar) hacia nos y hacia nuestro sirviente, y que nos atendáis en nuestra partida 

(iṣrāfī) con vuestro favor (ḥurma) en todo nuestro viaje y en todos nuestros asuntos, como se merece 

(kif hiya) nuestra dedicación a vos, de un sirviente leal (jāliṣ), afectuoso (muḥibb) y sincero (ṣādiq). 

Estamos donde estamos, cubriendo nuestro espíritu con vuestro favor, que no cesamos de agradecer. 

Reconocemos (naḏkur) vuestra Dignidad (ḥurma) y excelsa Majestad, dando testimonio de todo lo 

que habéis hecho por nos, como se debe a vuestro cumplimiento y favor.  

Esperando vuestra respuesta, besamos vuestras generosas manos y pies. Que Dios prolongue 

vuestros días y os ennoblezca otorgándoos amor y satisfacción. Que la paz generosa se aplique a 

vuestras Majestades. 

En Andarax (Andaraš), a primeros (fī l-gurra) de raŷab del año ochocientos noventa y ocho. 

 

(Verso): 

Sus excelsas Majestades, poderosas, grandes, hacedores de gestas que dejan huella, quienes 

gozan de rango de señores reyes, los excelsos, célebres, grandes, elevados, excelentes, generosos, 

cumplidos, los señores príncipes, el señor rey don Fernando y la señora reina doña Isabel. Que Dios 

eleve a sus Majestades y prolongue sus vidas y su gloria. 



237 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

 
Fig. 3. España. Ministerio de Cultura y Deporte. Archivo Histórico de la Nobleza, Villagonzalo, CP. 557, D.1, 

Recto. 

 



238 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

 

Fig. 4. España. Ministerio de Cultura y Deporte. Archivo Histórico de la Nobleza, Villagonzalo, CP. 557, D.1, 

Verso. 
 



239 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

8. Referencias bibliográficas 

8.1. Fuentes 

ALCALÁ, Pedro de, Arte para ligera mente saber la lengua arauiga, ed. Corriente, Federico 

(1988): EI léxico árabe andalusí según P. de Alcalá, Madrid: Universidad Complutense 

de Madrid.  

ANÓNIMO (1878): Continuación de la crónica de Pulgar, en Biblioteca de autores españoles 

desde la formación del lenguaje hasta nuestros días: Crónicas de los Reyes de Castilla 

desde don Alfonso el Sabio hasta los Católicos don Fernando y doña Isabel, tomo LXX, 

Madrid: M. Rivadeyra. 

IBN AL-JAṬĪB (1980): Rayḥānat al-kuttāb, ʻInān, M. ʻAbd Allāh (ed.), El Cairo: Maktabat al-

Jānŷī, 2 vols.  

PADILLA, Lorenzo de (1846): «Crónica de Felipe primero llamado el Hermoso», Colección de 

documentos inéditos para la historia de España (CODOIN), vol. VIII, Madrid: Imprenta 

de la viuda de Calero. 

SALVÁ, Miguel y SAINZ DE BARANDA, Pedro (eds.) (1846): Colección de documentos inéditos 

para la historia de España, vol. VIII, Madrid: Imprenta de la viuda de Calero, pp. 439-

463. 

 

8.2. Estudios 

ALARCÓN, Maximiliano (1915): «Carta de Abenabóo en árabe granadino: estudio dialectal», 

Miscelánea de Estudios y Textos Árabes, Madrid: Junta para la Ampliación de Estudios e 

Investigaciones Científicas, pp. 691-752. 

ALBARRACÍN NAVARRO, Joaquina, ESPINAR MORENO, Manuel, MARTÍNEZ RUIZ, Juan y RUIZ 

PÉREZ, Ricardo (1986): El Marquesado del Cenete. Historia, toponimia y onomástica 

según documentos árabes inéditos, Granada: Centro Documental del Marquesado del 

Cenete, Grupo HUM-165, UGR, 2 vols. 

ARCAS CAMPOY, María (2015): «Documentos legales y oficiales de la frontera del nordeste del 

reino de Granada (siglo XV)», Anaquel de Estudios Árabes, nº 26, pp. 7-17. 

ARCAS CAMPOY, María y JIMÉNEZ ALCÁZAR, Juan Francisco (2006), «Una carta en la frontera 

de Granada: de la Vera nazarí a la capital de la Gobernación de Orihuela (año 879/1474)», 

Estudios de Dialectología Norteafricana y Andalusí, nº 10, pp. 81-92. 

ARIAS TORRES, Juan Pablo y ESPEJO ARIAS, Teresa (coord.) (2020): La colección de 

documentos árabes del Archivo Histórico Provincial de Granada. Estudio, edición y 

facsímil digital, Sevilla: Junta de Andalucía, Consejería de Cultura y Patrimonio Histórico. 

ARIÉ, Rachel (1982): España musulmana (siglos VIII-XV), tomo III de Tuñón de Lara, Manuel 

(dir.), Historia de España, Barcelona: Labor. 

BOLOIX GALLARDO, Bárbara (2012): «Aspectos formales de los documentos cancillerescos 

nazaríes. Tradición y tipología», Ammadi, Mostafa (ed.), IV Primavera del manuscrito 

andalusí. Manuscritos: papel, técnicas y dimensión cultural, Casablanca: Universidad 

Hassan II Aïn Chock, pp. 195-222. 

CORRIENTE, Federico (1976): «Acento y cantidad en la fonología del hispanoárabe. 

Observaciones estadísticas en torno a la naturaleza del sistema métrico de la poesía popular 

andalusí», Al-Andalus, nº XLI, 1, pp. 1-14. 

CORRIENTE, Federico (1977): A Grammatical Sketch of the Spanish Arabic Dialect Bundle, 

Madrid: Instituto Hispano-Árabe de Cultura. 

CORRIENTE, Federico (1997): A Dictionary of Andalusi Arabic, Leiden-Nueva York-Colonia.  

DERENBOURG, Hartwig (1883): «Quatre lettres missives écrites dans les années 1470-1475 par 

Abū l-Ḥasan ˁAlī, avant-dernier roi moro de Grenade. Texte arabe publié pour la première 

fois et traduction française», en Mélanges orientaux: textes et traductions publiés par les 

professeurs de l’École spéciale des langues orientales vivantes à l’occasion du sixième 



240 PELÁEZ ROVIRA & RODRÍGUEZ GÓMEZ & ŽENKA 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

Congrès International des Orientalistes réuni à Leyde (1883), Paris: Ernest Leroux, pp. 1-

28. 

DÍAZ GARCÍA, Amador y FERNÁNDEZ-PUERTAS, Antonio (1977): «Carta de cautivo en árabe 

dialectal del Archivo de la Alhambra», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos, nº 26, 

pp. 129-169. 

DOZY, Reinhart P.A. (1968) : Supplément aux dictionnaires arabes, Beirut: Librairie du Liban, 

reprint of the Leiden-Paris edition, 1881, 2 vols. 

ESPINAR MORENO, Manuel y GRIMA CERVANTES, Juan (1988): «Estudio de algunas cartas de 

los reyes nazaríes dirigidas a los habitantes de Huércal (1409-1488)», Revista del Centro 

de Estudios Históricos de Granada y su Reino, 2ª época, nº 2, pp. 39-57.  

[EXPOSICIÓN] (2004): Los Reyes Católicos y Granada: Hospital Real (Granada), 27 de 

noviembre de 2004–20 de enero de 2005, Madrid: Sociedad Estatal de Conmemoraciones 

Culturales. 

FÁBREGAS GARCÍA, Adela (2015): «Agents of Local Power in the Nasrid Kingdom: Their 

Influence on Social Networks and Leadership», Fábregas García, Adela y Sabaté, Flocel 

(eds.), Power and rural communities in al-Andalus. Ideological and Material 

Representations, Turnhout: Brepols, pp. 1-16. 

FÁBREGAS GARCÍA, Adela (2016): «Presencia del Estado en el mundo rural nazarí: el papel de 

los alcaides. Una primera aproximación», Echevarría Arsuaga, Ana y Fábregas García, 

Adela (coord.), De la alquería a la aljama, Madrid: UNED, pp. 339-370. 

FONTELA BALLESTA, Salvador (1990): «Nueve cédulas reales de los últimos sultanes nazaríes», 

Revista Cultural Huércal-Overa, nº 8, pp. 35-41. 

FONTELA BALLESTA, Salvador (1992): «Nueve cédulas reales de los últimos sultanes nazaríes 

(Primera parte)», Boletín de la Asociación Española de Orientalistas, nº 28, pp. 195-212. 

FONTELA BALLESTA, Salvador (1993): «Nueve cédulas reales de los últimos sultanes nazaríes 

(Segunda parte)», Boletín de la Asociación Española de Orientalistas, nº 29, pp. 17-30. 

GARRIDO ATIENZA, Miguel (1910): Las capitulaciones para la entrega de Granada, Granada: 

Ventura Traveset. 

GASPAR REMIRO, Mariano (1910): Últimos pactos y correspondencia íntima entre los Reyes 

Católicos y Boabdil, para la entrega de Granada. Discurso leído en la Universidad de 

Granada en la solemne apertura del curso académico de 1910 a 1911, Granada: 

Universidad de Granada. 

GASPAR REMIRO, Mariano (1911): Documentos árabes de la corte nazarí de Granada, Madrid: 

Tip. de la Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos.  

GASPAR REMIRO, Mariano (1911): «Contestación á Herr Prof. C. F. Seybold», Revista del 

Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, nº 1/2, pp. 72-76.  

GASPAR REMIRO, Mariano (1912): «Partida de Boabdil allende con su familia y principales 

servidores», Revista del Centro de Estudios Históricos de Granada y su Reino, nº 2/2, pp. 

57-111. 

LABARTA, Ana (2018): “La ʽalāma nazarí: una galería de autógrafos reales”, Revista del Centro 

de Estudios Históricos de Granada y su Reino, nº 30, pp. 27-49.  

LABARTA, Ana (2018): «Misivas nazaríes en árabe. Análisis diplomático», Documenta & 

Instrumenta, nº 16, pp. 73-90.  

LADERO QUESADA, Miguel Ángel (2018): Hernando de Zafra, secretario de los Reyes 

Católicos, Madrid: Dykinson. 

LAFUENTE URIÉN, Aránzazu (2019): «Dos cartas sobre Cristóbal Colón en el Archivo de la 

Nobleza», Cuadernos de Historia Moderna, nº 44, 2, pp. 697-701.  

LÓPEZ DE COCA CASTAÑER, José Enrique (2012): «Converso, Hidalgo, Fraile y Renegado: Don 

Juan de Granada Abencomixa», Historia. Instituciones. Documentos, nº 39, pp. 129-151. 



241 NEGOCIANDO EL EXILIO: UNA CARTA ÁRABE INÉDITA DE BOABDIL PREVIA A SU PARTIDA (1493) 

 

AAM 32 (2025) 215-241 

MAÍLLO SALGADO, Felipe (2023): Claves de historiografía arábiga, [Salamanca]: Nueva 

Graficesa. 

MELO CARRASCO, Diego (2016): Compendio de cartas, tratados y noticia de paces y treguas 

entre Granada, Castilla y Aragón (siglos XIII-XV), Murcia: Universidad de Murcia. 

MELO CARRASCO, Diego (2016): Las alianzas y negociaciones del sultán: un recorrido por la 

historia de las "relaciones internacionales" del Sultanato Nazarí de Granada (siglos XIII-

XV), Murcia: Universidad de Murcia.  

MORAL, Celia del (2002): «La última misiva diplomática de al-Andalus: la risāla de al-ˁUqaylī, 

enviada por Boabdil al sultán de Fez en demanda de asilo», Celia del Moral (ed.), En el 

epílogo del islam andalusí: La Granada del siglo XV, Granada: Universidad de Granada, 

pp. 201-259. 

OBRA SIERRA, Juan María de la (2011): Correspondencia de Hernando de Zafra, Granada: 

Universidad de Granada. 

PELÁEZ ROVIRA, Antonio (2016): «El registro documental del ejercicio del poder en las 

comunidades rurales nazaríes: propuesta de análisis», Echevarría, Ana y Fábregas, Adela 

(eds.), De la alquería a la aljama, Madrid: UNED, pp. 321-337. 

PELÁEZ ROVIRA, Antonio (2020): «Political Structures», Fábregas García, Adela (ed.), The 

nasrid Kingdom, between East and West (13th-15th), Leiden: Brill, pp. 73-99. 

SECO DE LUCENA PAREDES, Luis (1955): «Un nuevo texto en árabe dialectal granadino», Al-

Andalus, nº XX, 2, pp. 153-165.  

TORRES IBÁÑEZ, David (2022): «Vae victis. Las capitulaciones para la familia de Boabdil», 

Archivo de la Real Chancillería de Granada, Documento del mes, abril de 2022. 

VAN DEN BOOGERT, Nico (1989): «Some notes on maghribi script», Manuscripts on the Middle 

East, nº 4, pp. 30-43. 

VIDAL CASTRO, Francisco (2000): «Historia política», Viguera Molíns, Mª Jesús (coord.), El 

reino nazarí de Granada (1232-1492). Política, Instituciones. Espacio y Economía, tomo 

VIII-III de Jover Zamora, José Mª (dir.), Historia de España de Menéndez Pidal, Madrid: 

Espasa Calpe, pp. 48-248. 

VIGUERA MOLÍNS, María Jesús (1982): «Partición de herencia entre una familia mudéjar de 

Medinaceli», Al-Qanṭara, nº 3, 1-2, pp. 73-133. 

VIGUERA MOLÍNS, Mª Jesús (2000): «El soberano, visires y secretarios», Viguera Molíns, Mª 

Jesús (coord.), El reino nazarí de Granada (1232-1492). Política, Instituciones. Espacio y 

Economía, tomo VIII-III de Jover Zamora, José Mª (dir.), Historia de España de Menéndez 

Pidal, Madrid: Espasa Calpe, pp. 317-363.  

VIGUERA MOLINS, Mª Jesús (2008): «À propos de la Chancellerie et des documents nasrides de 

Grenade (XIIIe-XVe siècles)», Oriente Moderno, nº 88, 2, pp. 469–481.  

ŽENKA, Josef (2018): «A Manuscript of the Last Sultan of al-Andalus and the Fate of the Royal 

Library of the Nasrid Sultans at the Alhambra», Journal of Islamic Manuscripts, nº 9, pp. 

341-376. 

ŽENKA, Josef, ZOMEÑO RODRÍGUEZ, Amalia y ARIAS TORRES, Juan Pablo (2022): «La 

Cancillería nazarí: documentos y oficiales al servicio del emir», Torres Ibáñez, David (ed.), 

ʻAlāmas nazaríes. Los autógrafos de los sultanes (1454-1492). Catálogo de Exposición 

(Archivo de la Real Chancillería de Granada), Granada: Conserjería de Cultura y 

Patrimonio Histórico, pp. 27-54. 
 





AAM 32 (2025) 243-246 

 
 
 
 
 

SECCIÓN MONOGRÁFICA II
 

 

 

LA (NUEVA) EMERGENCIA DE LA CUESTIÓN PALESTINA: UN ENFOQUE 

MULTIDISCIPLINAR 

 

THE (RE-)EMERGENCE OF THE PALESTINIAN QUESTION: A 

MULTIDISCIPLINARY APPROACH 

 

 الظهورُ المسألةِ الفلسطينية: مقاربةٌ متعددةُ التخصّصات 
 

 

 

PRESENTACIÓN 

 

 

Antonio Basallote Marín 

Universidad de Sevilla 

 

 

Recibido: 31/10/2025 Aceptado: 03/12/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 243-246 

 

 

La historia de Palestina desde 1882 hasta la actualidad es la crónica de un proceso de 

colonialismo de asentamiento en el que la Nakba y el actual genocidio constituyen sus 

expresiones más determinantes. Desde las primeras colonias agrícolas sionistas impulsadas 

durante el Imperio Otomano hasta la consolidación mediante la fuerza del Estado de Israel y la 

ocupación permanente de los territorios palestinos, se ha desarrollado una política de 

desposesión y sustitución demográfica orientada a imponer una soberanía exclusiva sobre la 

tierra y la memoria. Lejos de constituir un episodio local, este proceso, que se inserta en la 

lógica de la ideología sionista, ha configurado un modelo de dominación que reconfiguró el 

equilibrio político de Oriente Próximo y ha hecho de Palestina un espacio paradigmático para 

comprender las formas contemporáneas del poder colonial y de las resistencias que lo desafían. 

 

 
 Email: abasallote@us.es, ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9823-3619 

mailto:abasallote@us.es
https://urldefense.com/v3/__https:/orcid.org/0000-0001-9823-3619__;!!D9dNQwwGXtA!Rc08b7NXvekjKrw00Yy4Kv3BJB4kFecGVGvY_WItrtvv8Y8GBGaLEq4VGibw3dWSLqgmQTybLZfneDNpJMT2-oZ5eIqD$


244 ANTONIO BASALLOTE MARÍN 

 

AAM 32 (2025) 243-246 

En el ámbito español, la cuestión palestina ha ocupado un lugar relevante dentro de los 

Estudios Árabes e Islámicos, no solo por su centralidad en la Historia Contemporánea del 

mundo árabe, sino también por el compromiso ético e intelectual que ha suscitado entre 

investigadoras e investigadores españoles. Desde las primeras aproximaciones historiográficas 

y políticas de los años setenta hasta los debates actuales en torno al colonialismo de 

asentamiento, pasando por los estudios sobre la literatura palestina, la producción académica 

española ha contribuido a situar Palestina como un campo de análisis prioritario para 

comprender las dinámicas coloniales, culturales y geopolíticas de la región. 

 

En las dos últimas décadas, el campo de estudios palestinos ha experimentado una 

profunda renovación metodológica. Desde el análisis del sionismo o el colonialismo de 

asentamiento hasta los feminismos decoloniales, pasando por la sociología crítica, la 

antropología política o los estudios culturales, las investigaciones han desplazado las viejas 

narrativas del «conflicto» para situar en el centro las estructuras de poder que lo sustentan. 

 

La ejecución de un plan premeditado de genocidio, tal como han reiterado cientos de 

especialistas a lo largo de los 2 últimos años y como ha constatado la ONU, hacen urgente y 

pertinente este número especial, en el que se pretende repensar Palestina más allá de los marcos 

diplomáticos o humanitarios. Desde octubre de 2023, las imágenes y testimonios han reactivado 

debates sobre el colonialismo, el racismo estructural y la responsabilidad internacional. Frente 

a la pasividad, cuando no complicidad, mediática y política, la producción académica crítica 

busca articular análisis rigurosos que restituyan el contexto histórico, las causas estructurales y 

las voces palestinas silenciadas.  Este monográfico se inscribe en esa línea, ofreciendo nuevas 

perspectivas y enfoques alternativos para comprender, desde la investigación y la reflexión 

comparada, los fundamentos de una cuestión cuya actualidad nos interpela a todas. 

 

Comenzando con una contextualización histórica esencial, Jorge Ramos Tolosa, en 

«Colonialismo de asentamiento sionista, Nakba palestina y genocidio de Gaza: ¿el principio del 

fin del régimen israelí?», propone una lectura del pasado y presente de Palestina e Israel a través 

del paradigma del colonialismo de asentamiento. Inspirándose en Patrick Wolfe, Ramos Tolosa 

define la colonización no como un acontecimiento, sino como una estructura permanente cuyo 

principio rector es «la lógica de la eliminación». Desde esta perspectiva, la Nakba de 1948 se 

entiende como parte de una dinámica continua de desposesión que articula limpieza étnica, 

apartheid y control biopolítico. El texto revisa el origen europeo del sionismo como proyecto 

colonial nacido en el contexto de los nacionalismos imperiales del s. XIX. Así mismo, aborda 

el genocidio de Gaza como «el capítulo más atroz del proceso vigente de colonialismo de 

asentamiento sionista-israelí», destacando el carácter audiovisual y mediáticamente 

documentado de esta violencia. Finalmente, Ramos Tolosa comparte la hipótesis que otros 

especialistas como el historiador israelí Ilan Pappé suscriben: el genocidio podría constituir «el 

principio del fin del régimen israelí», al evidenciar sus contradicciones internas, su 

fragmentación social y su aislamiento internacional.  

 

El artículo de Lora Abuaita y Nadia Hindi Mediavilla, «El movimiento de mujeres 

palestinas entre el nacionalismo anticolonial y la ONGización», aborda la trayectoria del 

feminismo palestino desde su participación en las luchas nacionales hasta su reconfiguración 

en el marco neoliberal impuesto tras los Acuerdos de Oslo. Las autoras inscriben su análisis en 



245 LA (NUEVA) EMERGENCIA DE LA CUESTIÓN PALESTINA: UN ENFOQUE MULTIDISCIPLINAR 

 

AAM 32 (2025) 243-246 

los feminismos decoloniales árabes, recordando con Mohammed ˁAbed al-Jabri que «no se 

puede pensar en el mundo árabe sin pensar en Palestina». Desde los años veinte y treinta, las 

organizaciones femeninas palestinas combinaron la reivindicación de género con la lucha 

nacional, participando activamente en las conferencias panárabes de Jerusalén, Damasco o El 

Cairo. Con la institucionalización del proceso de Oslo, sin embargo, la proliferación de ONG 

dependientes de financiación internacional produjo un fenómeno de ONGización, caracterizado 

–siguiendo a Islah Jad– por «la lógica de proyecto que distorsiona el activismo en esfuerzos a 

corto plazo y centrados en los donantes». El estudio de caso de la Unión de Mujeres Árabes de 

Beit Sahour muestra cómo algunas organizaciones locales resisten esa despolitización. Una de 

las activistas entrevistadas afirma: «No somos ONG», reivindicando la autonomía frente a los 

condicionamientos externos. Abuaita e Hindi sostienen que el futuro del movimiento de mujeres 

palestinas pasa por recuperar su independencia y su conexión con las bases comunitarias, 

entendiendo la práctica feminista como una forma de ṣumūd –firmeza– colectiva, no individual, 

frente a la ocupación. El artículo ofrece así una contribución esencial a la comprensión del 

feminismo palestino como espacio de resistencia anticolonial y al debate más amplio sobre el 

impacto del neoliberalismo en los movimientos sociales del Sur Global. 

 

Por su parte, Diego Checa Hidalgo, en «La academia española frente al genocidio en 

Gaza», analiza la reacción del sistema universitario español ante la ofensiva israelí de 2023-

2024, en un estudio que combina rigor empírico y reflexión ética. A partir de un seguimiento 

exhaustivo de comunicados institucionales, resoluciones universitarias y entrevistas con 

docentes y estudiantes, el autor identifica cuatro fases en la evolución del posicionamiento 

académico: una primera de «estupefacción y equidistancia»; una segunda de «movilización 

interna» impulsada por colectivos docentes y estudiantiles; una tercera de «revisión 

institucional», con el giro de la CRUE en mayo de 2024; y una última, aún en curso, de 

aplicación desigual de las medidas. Checa sitúa el debate sobre el boicot académico a las 

universidades israelíes dentro de las estrategias no violentas de resistencia civil, recordando que 

«la libertad académica no puede desligarse de la oposición a la violencia estatal y al control 

ideológico», en palabras de Judith Butler. Trece universidades españolas –entre ellas Granada, 

Barcelona y la Complutense de Madrid– adoptaron resoluciones críticas con Israel y favorables 

a la cooperación con las universidades palestinas. Sin embargo, solo una minoría aplicó 

efectivamente esas decisiones, lo que revela la persistencia de contradicciones entre discurso y 

práctica. Para el autor, la principal aportación de este proceso ha sido «pedagógica y ética»: 

abrir en la universidad española un espacio de reflexión pública sobre Palestina y sobre el papel 

del conocimiento en la denuncia de los crímenes internacionales. Con este trabajo, Checa 

Hidalgo aporta una mirada original sobre la relación entre academia, poder y responsabilidad 

moral, situando el ámbito universitario como parte activa del campo político. 

 

El monográfico se cierra con el estudio de Belén Habboob Martos, «La población 

refugiada palestina en el Líbano. El derecho al retorno y sus limitaciones», que examina desde 

una perspectiva jurídica y sociopolítica las causas que han impedido el cumplimiento del 

derecho al retorno reconocido por la Resolución 194 (1948) de Naciones Unidas. A partir de 

fuentes legales, documentos e informes internacionales y entrevistas en campamentos de 

refugiados como Ein el-Hilweh o Shatila, Habboob demuestra que las políticas israelíes de 

negación, las restricciones del Estado libanés y las limitaciones del mandato de la UNRWA 

configuran un «régimen de exclusión estructural» que priva a la población palestina de derechos 



246 ANTONIO BASALLOTE MARÍN 

 

AAM 32 (2025) 243-246 

básicos de ciudadanía, propiedad o trabajo. Una de las voces entrevistadas resume su 

experiencia con contundencia: «Aquí hay un muro que separa el campamento de la ciudad. Se 

podría decir que es apartheid». Así mismo, la autora reivindica la Nakba como «un continuo 

que comenzó antes de 1948 y no ha terminado», y subraya que el deseo de retorno persiste 

como elemento constitutivo de la identidad palestina. Su análisis pone de relieve tres niveles 

interdependientes de bloqueo: el colonial-israelí, el jurídico-libanés y el político-palestino, y 

concluye que «sin reconocimiento efectivo del derecho al retorno no puede haber justicia ni paz 

duradera».  

 

En conjunto, los cuatro trabajos que integran este monográfico configuran una mirada 

crítica, interdisciplinar y comprometida sobre Palestina. Cada artículo aborda una dimensión 

específica –histórica, de género, institucional y jurídica– que, en conjunto, permite comprender 

la complejidad de un mismo entramado colonial (sionista) y de resistencia/s (antisionista/s).  

 



AAM 32 (2025) 247-263 

 

 

 

 

 

COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y 

GENOCIDIO DE GAZA: ¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

ZIONIST SETTLER COLONIALISM, PALESTINIAN NAKBA AND GAZA 

GENOCIDE: THE BEGINNING OF THE END OF THE ISRAELI REGIME? 

 

الإسرائيلي؟  للنظام النهاية بداية :غزة وإبادة  الفلسطينية والنكبة الصهيوني الاستيطاني الاستعمار  
 

 

Jorge Ramos Tolosa 

Universitat de València 

 

 

Recibido: 14/04/2025  Aceptado: 09/12/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 247-263 

 

 
Resumen: Nuevos estudios académicos confirman que el colonialismo de asentamiento es el paradigma 

explicativo más útil para comprender el pasado y el presente de Palestina-Israel (Salamanca et al. 2012; Barakat 

2018; Masalha 2018; Pappé 2018; Halper 2021; Ramos Tolosa 2021; Todorova 2021; Khalidi 2023; Saˁdi y 

Masalha 2023). El objetivo sionista de conseguir el máximo de territorio posible con el mínimo de población no 

judía y la lógica de la «eliminación del nativo» sigue siendo fundamental para comprender la cuestión palestina. 

Asimismo, más de tres cuartos de siglo después, la Nakba y su concepción como un «presente eterno» para el 

pueblo palestino siguen siendo elementos centrales dentro y fuera de la academia. 

Por su parte, en otoño de 2023, todo el mundo volvió a hablar de Palestina. Por un lado, la Nakba palestina 

experimentó un nuevo episodio con el genocidio israelí en la Franja de Gaza, cobrándose la vida de más de 60.000 

personas palestinas (incluyendo a más de 20.000 menores) entre otoño de 2023 y verano de 2025. Por otro, la 

prensa israelí tituló lo ocurrido el 7 de octubre de 2023 como un «fracaso colosal», «el mayor fallo de inteligencia 

en la historia israelí» o «el momento más difícil desde 1948». Innumerables analistas internacionales y militares 

coincidieron. «Pase lo que pase en esta [nueva] ronda de la guerra Israel-Gaza», escribió Chaim Levinson en 

Haaretz el 8 de octubre de 2023, «ya hemos perdido». Se habló de caída de las inversiones, de enormes pérdidas 

comerciales y de «colapso económico» israelí. Y, en la reconfiguración del sistema internacional y geopolítico, 

todo ello podría contribuir a que se abriera un nuevo escenario con un Israel más inestable, inseguro y vulnerable 

que nunca. A medio-largo plazo, el genocidio de Gaza podría convertirse en un punto de inflexión histórico en el 

proceso de descolonización de Palestina. 

Palabras clave: Palestina, Israel, colonialismo, sionismo, apartheid, genocidio 

 

Abstract: New academic studies confirm that settler colonialism is the most useful explanatory paradigm for 

understanding the past and present of Palestine-Israel (Salamanca et al. 2012; Barakat 2018; Masalha 2018; Pappé 

2018; Halper 2021; Ramos Tolosa 2021; Todorova 2021; Khalidi 2023; Saˁdi and Masalha 2023). The Zionist 

goal of obtaining as much territory as possible with as little non-Jewish population as possible and the logic of 

«elimination of the native» remains central to understanding the Palestinian question. Likewise, more than three 

 
 Email: Jorge.Ramos@uv.es ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1741-5379  

mailto:Jorge.Ramos@uv.es
https://orcid.org/0000-0003-1741-5379


248 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

quarters of a century later, the Nakba and its conception as an «eternal present» for the Palestinian people remain 

central elements within and outside the academy. 

For its part, in autumn 2023, the whole world was once again talking about Palestine. On the one hand, the 

Palestinian Nakba experienced a new episode with the Israeli genocide in the Gaza Strip, claiming the lives of 

more than 60,000 Palestinians (including more than 20,000 children) between autumn 2023 and summer 2025. On 

the other hand, the Israeli press called what happened on 7 October 2023 a «colossal failure», «the biggest 

intelligence failure in Israeli history» or «the most difficult moment since 1948». Countless international and 

military analysts agreed. «Whatever happens in this [new] round of the Israel-Gaza war» wrote Chaim Levinson 

in Haaretz on 8 October 2023, «we already lost». There was talk of falling investment, huge trade losses and Israeli 

«economic collapse». And, in the reconfiguration of the international and geopolitical system, all this could 

contribute to a new scenario with Israel more unstable, insecure and vulnerable than ever. In the medium to long 

term, the Gaza genocide could become a historic turning point in the Palestinian decolonisation process. 

Key words: Palestine, Israel, colonialism, Zionism, apartheid, genocide 

 

فائدةالأ  التفسيري  النموذج  هو  الاستيطاني  الاستعمار  أن   الجديدة  كاديميةالأ  دراساتال  تؤكد:  الملخص   وإسرائيل  فلسطي   وحاضر  ماضي  لفهم  كثر 
 الدي، الخ  ؛2021  تودوروفا،  ؛2021  تولوسا،  راموس  ؛2021  هالبر،  ؛ 2018  بابي،  ؛2018  مصالحة،  ؛2018  بركات،  ؛2012  وآخرون،   سلامنكا)

  غير  السكان   من   ممكن  عدد  بأقل  يضاالأر   من  ممكن   قدر   أكبر  على   صولالح  في  المتمثل  الصهيوني  الهدف  يزال  لا(.  2023  ومصالحة،  سعدي  ؛2023
على   ومفهومها  النكبة  تزال  لا   قرن،  أرباع  ثلاثة  من   أكثر  بعد  وبالمثل،.  الفلسطينية  القضية  لفهم  محوريا   ،الأصليي«  السكان على    »القضاء  ومنطق  اليهود،
 .الأكاديمية وخارج داخل ةمحوري صراعن  الفلسطيني للشعب «حاضر أبديأنها »

 الإبادة  مع  ةجديد  حلقة  الفلسطينية  النكبة  شهدت  ،ناحية أخرى  من.  فلسطي   نعكان العالم كله يتحدث مرة أخرى    ،2023  عام  خريف  فيمن جانبه،  
 وصيف   2023  عام  خريف  بي(  طفل  ألف  20  من  أكثر   ا في ذلك بم)  فلسطيني  ألف  60  من  أكثر  بحياة  أودت  والتي  غزة،  قطاع  في  الإسرائيلية  الجماعية

  تاريخ  في  استخباراتي  فشل   أكبر»  و « أذريع  فشل»  بأنه  2023  أكتوبر  7  في  حدثما    الإسرائيلية  الصحافة  وصفت   أخرى،  ةناحي  ومن.  2025  عام
  8  في  هآرتس  صحيفة  في  ليفينسون   حاييم  وكتب.  والعسكريي   الدوليي  المحللي   من   يحصىواتفق عدد لا .  «1948  عام  منذ  لحظة  أصعب»  أو  ،«إسرائيل
 وخسائر   الاستثمار  انخفاض  عن  حديثوكان هناك  .  «بالفعل  خسرنا  فقد  وغزة،   إسرائيل  حرب   من[  الجديدة]  الجولة  هذه   في  حدث  مهما»:  2023  أكتوبر
 أكثر  إسرائيل مع جديد سيناريو في هذا كل  يمكن أن يساهم والجيوسياسي، الدولي النظام تشكيل إعادة وفي. إسرائيلي «اقتصادي انهيار»و فادحةتجارية 

عملية    في  تاريخية  تحوّل   نقطة  غزة  في  الجماعية  الإبادة  تصبح  قد  الطويل،و   المتوسط  المدى   علىو .  مضى  وقت   أي  من  ضعفااو   للأمن  وانعداماا   عدم استقرار
 .الفلسطي الاستعمار إنهاء

 الجماعية  الإبادةو  العنصري، الفصلو  الصهيونية،و  الاستعمار،و  إسرائيل، و  فلسطي،: المفتاحية الكلمات

 

 

 

1. Introducción: entender el fenómeno histórico del colonialismo de asentamiento 

En sus distintas formas, el colonialismo es uno de los fenómenos políticos, sociales, 

económicos y culturales que más ha configurado el mundo desde la época moderna hasta la 

actualidad. Durante largo tiempo, el colonialismo se ha asociado generalmente al modelo de 

colonialismo clásico o de metrópoli, que ha tenido entre sus principales paradigmas 

contemporáneos el periodo del Raj británico en la India (Bandyopadhyay 2004). El 

colonialismo de asentamiento (también denominado colonialismo de poblamiento o 

colonialismo de colonos) es un fenómeno relacionado y debe entenderse dialécticamente con 

el colonialismo de metrópoli, pero al mismo tiempo es diferente y cuenta con sus propias 

especificidades. El colonialismo de metrópoli comporta la explotación y el dominio cultural, 

económico, epistémico y cultural del territorio y de los sujetos colonizados a través de 

relaciones asimétricas y concepciones racistas. Mayoritariamente, se relaciona con la anexión 

o el control de territorios no europeos por parte de Estados europeos. Por su parte, el 

colonialismo de asentamiento añade más elementos a los del colonialismo de metrópoli y se 

centra en otros distintos. Sobre todo, en que el propósito principal del colonialismo de 

asentamiento es el establecimiento por parte de Estados, movimientos o grupos de colonos –

sobre todo europeos, pero no únicamente– de una sociedad o patria colonial propia que intenta 

excluir, sustituir, desplazar y/o eliminar a la población nativa o a su mayor parte. Para Patrick 



249 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

Wolfe, en este modelo de colonialismo, la «invasión es una estructura, no un acontecimiento» 

y la «lógica de la eliminación» del nativo es clave (Wolfe 1999; 2006). 

Aunque el marco explicativo del colonialismo de asentamiento no conforma un paradigma 

histórico-explicativo nuevo (tampoco respecto a Palestina-Israel [Davis 1987; Rodinson 

1973]), a partir de la obra de Wolfe Settler Colonialism (1999), se ha ido afianzando como un 

campo de estudio concreto que cuenta cada vez con más especialistas y publicaciones (Cooper 

2005; Veracini 2010; Cavanagh y Veracini 2017). En este contexto, una publicación periódica 

de referencia es la revista Settler Colonial Studies, que vio la luz en 2011. Desde entonces, hasta 

el momento en que se escriben estas líneas, ha dedicado cuatro dosieres a Israel-Palestina desde 

diversos puntos de vista que se enmarcan en el colonialismo de asentamiento. 

 

Cabe tener en cuenta que, aparte de Palestina-Israel, los casos modernos y contemporáneos 

más estudiados de colonialismo de asentamiento, sin olvidar que existen otros y con una 

diversidad interna importante, han sido los de Australia, Canadá, Estados Unidos, Nueva 

Zelanda y Sudáfrica (Cavanagh y Veracini 2017). En este último caso, cada vez es mayor el 

número de investigaciones que establecen una comparativa histórica entre el colonialismo de 

asentamiento bóer y el sionista y entre el apartheid sudafricano y el apartheid israelí (Davis 

2003; Jacobs   y Soske 2015; Pappé 2015a y 2015b; White 2009). No obstante, también se ha 

analizado una de las diferencias más importantes entre ambos: aunque tanto bóeres como 

sionistas han pretendido controlar la mayor parte del territorio posible excluyendo a la 

población nativa mayoritaria, la «lógica de la eliminación» que expuso Patrick Wolfe ha 

funcionado de manera distinta. Mientras que los poderes bóeres –con la connivencia británica 

en diversos periodos y formulaciones– desplazaron, discriminaron y segregaron a la población 

no blanca, necesitaban su mano de obra y no la expulsaron masivamente fuera de los límites 

considerados nacionales. Por su lado, las autoridades sionistas-israelíes no han necesitado a la 

población palestina de igual manera –aunque la han utilizado como mano de obra en distintos 

contextos– y su axioma de máximo territorio con el mínimo de población no judía (en palabras 

de Ilan Pappé, «pureza demográfica» judía, o en la peor situación, «mayoría demográfica» judía 

[Pappé 2012]) ha hecho que históricamente se combine el apartheid con la limpieza étnica. 

Desde otoño de 2023, también debe añadirse el genocidio (Segal 2023). 

 

De este modo, es fundamental entender que el paradigma del colonialismo de asentamiento 

permite cuestionar el carácter de excepcionalidad que ha marcado numerosos análisis históricos 

de Israel-Palestina (Lloyd 2012). Como en otras problemáticas, los fenómenos históricos de 

colonialismo de asentamiento responden a parámetros diversos a la vez que comparables. En 

este contexto, y aunque por cuestiones de espacio aquí solo se vaya a indicar, la perspectiva 

comparada ofrece un valor añadido al conocimiento ya que permite analizar el colonialismo de 

asentamiento como un fenómeno cambiante, pero a su vez transhistórico, transnacional y 

global. También permite, entre otros elementos, reflexionar sobre las narrativas históricas y las 

construcciones de las identidades nacionales en diversos ámbitos de distintos continentes. En 

consecuencia, el paradigma del colonialismo de asentamiento se propone como el 

planteamiento de partida de este trabajo. 

 

Así pues, la hipótesis inicial y el objetivo principal de esta investigación es demostrar que 

el marco explicativo más útil para comprender el pasado y el presente de la cuestión de 

Palestina-Israel es el colonialismo de asentamiento. Asimismo, considero que este paradigma, 



250 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

que comporta la «invasión como estructura» y la «lógica de la eliminación» permite 

comprender con mayor profundidad el episodio actual de genocidio contra el pueblo palestino 

en la Franja de Gaza. 

 

 

2. Palestina-Israel: un proceso de colonialismo de asentamiento en marcha y una nakba 

continua 

Aunque su escenario sea la denominada «Tierra Santa»; a pesar de que el movimiento 

sionista se haya servido de la religión para sus fines políticos coloniales y de que diversos 

actores palestinos e israelíes tengan sus interpretaciones de diversas religiones en el centro de 

su identidad y apuesta política, la denominada problemática israelo-palestina no es de índole 

religiosa. A pesar de los relatos sionistas maximalistas, sionistas cristianos y de otros sectores, 

especialmente de culturas políticas de derechas del Norte Global, Palestina-Israel tampoco es 

la expresión, el puntal o una parte de un supuesto «choque de civilizaciones». El origen de la 

cuestión palestina-israelí no es un enfrentamiento entre dos pueblos históricamente vecinos que 

pugnan por un territorio ni entre dos movimientos nacionalistas. Es, principalmente, un proceso 

de colonialismo de asentamiento sionista versátil que se encuentra activo en la actualidad. 

 

El origen de la problemática colonial de Palestina-Israel cabe situarlo en las últimas 

décadas del siglo XIX. Fue entonces cuando surgió el movimiento sionista, un nacionalismo 

judío creado por una minoría de personas judías europeas asquenazíes en un contexto de 

efervescencia tanto del impulso imperial como de numerosos movimientos nacionalistas en 

Europa. Su raison d’être era que la única solución al «problema judío», es decir, la 

criminalización y persecución de comunidades judías europeas, era la creación de una patria 

exclusiva o mayoritariamente judía. Aunque se trataba de un movimiento europeo influido por 

otros nacionalismos de la época, el sionismo era un «nacionalismo sin territorio» (Encel 2015), 

por lo que el colonialismo fue la vía para acceder a un territorio propio en el que establecer un 

Estado con una población única o abrumadoramente judía. 

 

Mientras tanto, no puede olvidarse que la discriminación y la hostilidad, unidas a las 

dificultades económicas y a dinámicas más generales de migración transatlántica, condujeron 

a varios millones de personas judías a migrar entre la década de 1880 y la de 1920 al continente 

americano, especialmente a la Norteamérica de mayoría anglófona y al Cono Sur. Así, Palestina 

no fue el principal lugar de destino en este periodo; de hecho, estuvo por detrás de Estados 

Unidos, el Reino Unido, Argentina y Canadá. Solo un tres por ciento aproximadamente de las 

personas judías que migraron desde Europa entre finales del siglo XIX y la década de 1920 lo 

hicieron a Palestina; más de cuatro quintas partes marcharon a América (Izquierdo 2006). 

 

Hasta bien entrado el siglo XX, el sionismo fue un fenómeno minoritario entre las 

comunidades judías. Del mismo modo, numerosos individuos y grupos judíos no solo 

consideraban y consideran que el sionismo no representa al judaísmo, sino que incluso es 

antijudío (Rabkin 2006). Desde finales del siglo XIX, personas y grupos judíos realizaron 

propuestas políticas específicamente judías distintas al sionismo. Lucharon contra la 

judeofobia, refutaron que la solución al «problema judío» tuviese que suponer la colonización 

de un territorio y defendieron poder seguir viviendo en sus respectivos países. De hecho, como 

idealizó retrospectivamente Stefan Zweig (2002 [1942]) en su autobiografía El Mundo de Ayer, 



251 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

algunas personas judías consideraban que imperios multinacionales como el austrohúngaro 

podrían haber sido adecuados para la integración de las minorías y abrazar el cosmopolitismo, 

la movilidad o la textualidad históricamente vinculados a algunas personas judías europeas 

(Traverso 2013: 24-25). De esta forma, al margen del sionismo, se forjaron alternativas como 

el asimilacionismo (Wistrich 1998), el autonomismo o el bundismo (Gitelman 2003). 

Paralelamente, en algunas ocasiones ligado a estos fenómenos, debe remarcarse que una parte 

muy importante de la flor y nata del mundo científico, cultural, intelectual y revolucionario de 

entre finales del siglo XIX y mediados del XX estaba compuesto por personas de identidad u 

origen judío (Theodor Adorno, Hannah Arendt, Walter Benjamin, Marc Chagall, Albert 

Einstein, Sigmund Freud, Emma Goldman, Franz Kafka, Rosa Luxemburg, Groucho Marx, 

Camille Pissarro o León Trotsky, entre otras) y que gran parte de ellas criticó al sionismo 

(Traverso 2013: 19-80). 

 

De manera similar a otros proyectos coloniales, el movimiento sionista también intentó y 

ha intentado ocultar, reducir o rehusar su índole colonial (Veracini 2011: 3). Representándose 

históricamente como un movimiento nacional de liberación de un pueblo oprimido, sobre todo 

en sus primeros periodos se esforzó en difundir la conocida frase «un pueblo sin tierra para una 

tierra sin pueblo» (Ramos Tolosa 2014). Entre otros elementos y según se avanzaba en el 

tiempo, se iba legitimando por medio de elementos providencialistas y de la instrumentalización 

de pasajes de la Biblia (Masalha 2008), a partir de 1917 por la Declaración Balfour, 

posteriormente por la persecución y el genocidio que perpetró el III Reich en Europa. Más tarde, 

a partir de 1947-1948, por sus victorias en las «guerras de supervivencia» contra los «árabes» 

y después, también y entre otros elementos, por su pertenencia a la supuesta esfera occidental 

o judeocristiana en el marco del mito del «choque de civilizaciones» (Camargo 2007-2008). 

 

Sin embargo, no puede eludirse que desde la década de 1880 se habían empezado a fundar 

colonias agrícolas en Palestina. Tampoco puede olvidarse que el proyecto colonizador sionista 

surgió al calor de la última etapa de la mayor expansión colonial europea (Said 2013 [1979]: 

109-138), en el mismo periodo que el del gran imperialismo europeo representado en la 

Conferencia de Berlín de 1884-1885. Así pues, en aquel periodo, conocido también como el de 

la primera aliya (1882-1903), se inició la «exocolonización» de asentamiento sionista en 

Palestina(1). Tras 1948-1949, en el territorio en el que se estableció el Estado de Israel (el 78% 

de la Palestina histórica) y a partir de 1967 (en el 22% restante ocupado militarmente) la 

dinámica imperante fue de «endocolonización» de asentamiento, ya que se realizaba sobre un 

territorio controlado por Israel y en el que ha sido fundamental el carácter intensivo de la 

colonización, que se encuentra activo y en continua transformación hasta la actualidad. 

 

En las últimas décadas del siglo XIX, lo que en la actualidad conforma Palestina, Israel o 

Palestina-Israel, formaba parte del Sultanato Otomano. Se trataba de un Estado encabezado por 

el sultán, regido por la dinastía osmanlí desde el siglo XIII, con capital en Constantinopla-

Estambul desde 1453 y que se encontraba en su etapa de decadencia final. Aunque el islam y 

el turco otomano eran la religión y el idioma oficial del Sultanato, respectivamente, el carácter 

 
(1)  Mientras que el concepto de «exocolonización» destaca el carácter prioritariamente extensivo de estos 

procesos, la «endocolonización» se centra en lo intensivo y, con frecuencia, en espacios ya controlados o 

adyacentes. Aun así, suelen ser dinámicas entrecruzadas e incluso inseparables, como en este último caso 

demuestra el devenir histórico de Palestina a partir de 1948 y 1967 (Véase Collins, 2011). 



252 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

de su población era multiétnico, multilingüe y multirreligioso. En Palestina, prácticamente la 

totalidad de la población era árabe, según el criterio identitario lingüístico-cultural. El territorio 

se caracterizaba por la pluralidad y la tolerancia en la esfera religiosa. No había problemas 

destacables en el acceso a los Santos Lugares de las tres religiones monoteístas. Respecto a la 

población, entre 1850 y 1880, alrededor de medio millón de personas vivían en Palestina, un 

territorio de unos 27.000 kilómetros cuadrados. En torno a un 2-4% era judía (conocida más 

tarde como el «Viejo Yishuv»), entre un 10-11% cristiana y en torno a un 85-86% musulmana 

(Qumziyeh 2007: 54), la inmensa mayoría sunní. También existían minorías drusas, armenias, 

musulmanas chiíes y gitanas. En este escenario multiétnico y multirreligioso, sin conflictos 

intercomunitarios relevantes entre personas musulmanas, cristianas y judías, puede realizarse 

una pregunta clave: ¿cómo conseguir que un territorio con un 96-98% de población no judía se 

convirtiese, como pretendía el movimiento sionista, en un Estado exclusiva o mayoritariamente 

«judío»? 

 

En los asentamientos de la primera aliya predominó el modelo colonial de asentamiento 

de «plantación étnica» con mano de obra nativa, que se asemejaba a la relación entre bóeres y 

población no blanca sudafricana. Como se ha indicado, en este modelo de colonialismo de 

asentamiento, la minoría colonizadora busca el control de la tierra y los recursos mientras 

desposee, discrimina, excluye, explota y segrega a la mayoría no blanca, pero no puede, no 

quiere o no se encuentra en su agenda inmediata expulsar de los límites que considera 

nacionales al mayor número de personas no blancas posible. Es decir, se necesita la tierra, pero 

de algún modo también a la población autóctona. En el otro modelo de colonialismo de colonos, 

conocido como de asentamiento puro, la sociedad colonial necesita la tierra, pero no a la 

población nativa. 

 

Aunque en los primeros años un número considerable de personas nativas de Palestina no 

se opusieron a la llegada de colonos europeos, e incluso su tradicional hospitalidad les hizo 

recibirlos «con los brazos abiertos» (Pappé 2017 [2011]: 9), pronto la colonización sionista 

empezó a generar una creciente y mayoritaria hostilidad (Shafir 1989: 40-41). Entre otros 

elementos, su proyecto colonial restringió la puesta en cultivo de nuevas tierras que se buscaban 

por el crecimiento demográfico palestino y obstaculizó la expansión de la comercialización 

agrícola. A partir de la segunda aliya (1904-1914), la construcción del «Nuevo Yishuv» estaría 

cada vez más basada en el modelo de colonialismo de colonos de asentamiento puro (Piterberg 

2008 y 2010). En el caso de Palestina, esto significaba la búsqueda de una nueva sociedad judía 

colonial y un desarrollo segregado a través de la «conquista de la tierra» (kibbush ha-adama) y 

la «conquista del trabajo» (kibbush ha-ˁavoda) o «trabajo judío» (ˁavoda ˁivrit). Todo ello 

significaba excluir del trabajo agrícola y del mercado laboral a personas que no fuesen judías 

(Izquierdo 2006). De hecho, en sus numerosos testimonios escritos, era habitual que los colonos 

de esta segunda oleada colonizadora despreciaran a los de la primera por haber utilizado a 

trabajadores «árabes» (palestinos) en sus colonias (Pappé 2012: 48-53). 

 

De esta forma, una de las vías para conseguir el objetivo último del sionismo, la 

segregación o separación (en afrikáans, apartheid) de la sociedad colonizadora respecto a la 

mayoría nativa, empezó a desarrollarse durante los últimos años de la Palestina otomana, 

continuando con posterioridad. Esto iba de la mano de la consolidación de la premisa de que 

Palestina debía ser «tan judía como inglesa era Inglaterra», como afirmaría en 1919 Chaim 



253 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

Weizmann, el químico británico sionista que treinta años más tarde se convertiría en el primer 

presidente del Estado de Israel (Makdisi 2010: 242). En el contexto de Palestina y de la 

reivindicación sionista mayoritaria, esta pauta colonial empezó a imponerse. Esto se tradujo en 

la edificación de una nueva comunidad y de un nuevo sujeto judío «resultado de la 

colonización» a través del «arado y la espada» (Mayer 2010). En este sentido, Patrick Wolfe 

identificó al sionismo como «simple y llanamente colonialismo de asentamiento» (Wolfe 2013: 

9), mientras que Lorenzo Veracini afirmó que el «asentamiento, nada más, [es] el núcleo 

absoluto de la práctica sionista» (Veracini 2015: 269). 

 

La Declaración Balfour de 1917 supuso un gran salto hacia delante para el movimiento 

sionista, no solo porque obtenía el apoyo de una gran potencia, el Reino Unido, sino porque 

este iba a ser el agente colonial, desde una variante del colonialismo de metrópoli, encargado 

de Palestina hasta 1948. En un proceso complejo, el Reino Unido permitió o apoyó la 

exocolonización de asentamiento sionista en Palestina, cuyos agentes se fueron preparando para 

la creación de un Estado exclusiva o mayoritariamente judío en el mayor territorio posible. 

 

El momento culminante llegó en 1947 y 1948. En febrero de 1947, el Reino Unido traspasó 

a las Naciones Unidas la decisión sobre el futuro de Palestina. La Asamblea General de la ONU 

violó su propia Carta negando la consulta y el derecho de autodeterminación de la mayoría de 

la población palestina (Ramos Tolosa 2016: 248-255). Además, con diversas presiones a 

Estados pequeños –especialmente por parte de Washington– aprobó la partición de Palestina el 

29 de noviembre del mismo año. En la confusión y exacerbación subsiguiente (júbilo 

mayoritario entre el Yishuv frente al rechazo y desolación palestina) las fuerzas sionistas 

iniciaron la limpieza étnica de Palestina, que continuó después del establecimiento del Estado 

de Israel el 14 de mayo de 1948 y de que pocas horas más tarde finalizase el Mandato Británico 

de Palestina. De este modo, se puso en práctica la vía del desplazamiento, transferencia, traslado 

o expulsión masiva, para conseguir el objetivo último sionista. 

 

Entre 1947 y 1949, año en que se firmaron los armisticios que pusieron fin a la Primera 

Guerra Árabe-Israelí, Palestina cambió completamente. La mayor parte de la Palestina árabe 

fue destruida, casi dos tercios de su población no judía se convirtió en refugiada y el país fue 

desmembrado. Israel se edificó sobre el 78% de la Palestina histórica, mientras que 

(Trans)Jordania se anexionó Cisjordania y Jerusalén Este y Egipto pasó a administrar la nueva 

Franja de Gaza. Para la escritora italo-palestina Rula Jebreal, la Nakba fue «la catástrofe, el 

desastre, el apocalipsis […] Es difícil de explicar, pero es algo que cada palestino siente en su 

interior, como una herida irreparable, como un cortocircuito en nuestra historia» (Jebreal 2005: 

142). Para el «poeta de Palestina» Mahmud Darwish, la llegada de la metáfora, que siempre 

quiso rechazar, de «mi patria es una maleta» y de un «mapa de ausencia» (Darwish 2011). De 

este modo, después de más de medio siglo de esfuerzos del colonialismo de asentamiento 

sionista, había llegado su gran victoria: construir un nuevo Estado sobre un territorio, como 

ordenó David Ben Gurión en 1948, «limpio y vacío de árabes» (Morris 2004: 463). Para el 

movimiento sionista, aquel 1948 fue un annus mirabilis en el que un sueño vinculado a la 

justicia y a la pureza moral se convirtió en realidad, para el pueblo palestino, un annus horribilis 

que no dejaría de ser un «presente eterno» (Saˁdi 2002). 

 



254 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

Es importante tener en cuenta que, desde el marco explicativo del colonialismo de 

asentamiento, la Nakba palestina no solo fue un acontecimiento, sino que formaba parte de una 

dinámica colonial y una estructura tanto anterior como posterior a 1948. Así, al contrario de lo 

que argumentan algunos historiadores, el enfrentamiento civil colonial no oficial en Palestina 

(entre diciembre de 1947 y mayo de 1948), así como la guerra interestatal (Primera Guerra 

Árabe-Israelí) desde el 15 de mayo de 1948 hasta la firma de los armisticios, no fue la causa 

principal de la limpieza étnica de Palestina. Simplemente fue su contexto, su medio o su vía. 

En otras palabras, aunque nada estaba predeterminado y la coyuntura de los años posteriores a 

la Segunda Guerra Mundial permitió la Nakba, su causa primordial no fue la contingencia de 

las dos guerras desarrolladas en Palestina antes mencionadas, sino la dinámica de colonialismo 

de asentamiento sionista. Una dinámica que no acabó en 1948 ni en 1967(2). Así, la Nakba 

continuó y continúa (Abdo y Masalha 2018; Khoury 2012). 

 

Entre otros fenómenos, a partir del año de la creación del Estado de Israel, se pusieron en 

marcha mecanismos legales para impedir a la población nativa palestina refugiada volver a sus 

casas, a pesar de que la Resolución 194 de la Asamblea General de la ONU en diciembre de 

1948 reconoció su derecho al retorno. Esto significaba que se excluyó y se separó de su tierra 

a la mayoría de las personas autóctonas solo por no ser judías. Paralelamente, a través de las 

leyes de retorno (1950) y ciudadanía (1952), cualquier persona judía del mundo podía obtener 

la ciudadanía plena israelí solo por su condición judía, mientras que, solo por su condición no 

judía, a la mayor parte de la población palestina se le negaba este derecho. Además, a la minoría 

de personas palestinas que no habían sido expulsadas durante la Nakba de 1948 y que quedaron 

dentro de las líneas de armisticio israelíes, se les impuso la ley marcial hasta 1966. En resumen, 

en ambos casos, se establecieron diferentes mecanismos legales de desposesión, segregación, 

separación o represión entre la población que vivía bajo un mismo Estado solo por su condición 

de judía o no judía, por lo que se trata de un tipo de política de apartheid (Barreñada 2005; 

Pappé 2015a y 2015b). Por tanto, en la búsqueda del objetivo último sionista –máximo territorio 

con el mínimo de población no judía– la limpieza étnica y el apartheid, dentro del marco de 

proyecto sionista de colonialismo de asentamiento, fueron claves en la creación y siguen siendo 

claves en el mantenimiento del Estado de Israel. 

 

En junio de 1967 llegó la euforia israelí por la victoria en la Guerra de los Seis Días. La 

preparada y rápida ocupación militar del Golán sirio, Cisjordania, Jerusalén Este, la Franja de 

Gaza y la península del Sinaí egipcia –declarada ilegal por la Resolución 242 del Consejo de 

Seguridad de la ONU– también supuso un dilema para las autoridades políticas y militares 

israelíes. El contexto no era el mismo que en 1947-1948, a pesar de que entre 200.000 y 300.000 

personas palestinas fueron expulsadas de sus casas en la conocida como Naksa de 1967. Si el 

Estado de Israel anexionaba los territorios de la Palestina histórica que acababa de conquistar, 

dejaría de tener una mayoría judía permanente, un axioma fundamental del sionismo. Por tanto, 

 
(2)  De hecho, en diversas épocas, distintos líderes israelíes han defendido públicamente esta idea o una versión 

de ella. Por ejemplo, Ariel Sharon, que afirmó en 2001: «La guerra de Independencia no ha terminado 

todavía. No: 1948 fue tan solo uno de sus capítulos. […] Es imposible pensar que hayamos concluido nuestra 

tarea y que nos podamos dormir en los laureles» (citado por Álvarez-Ossorio e Izquierdo 2007: 23). Desde 

la narrativa palestina: «Lo que ocurrió en 1948 no está terminado, ya sea porque los palestinos todavía están 

viviendo sus consecuencias o porque procesos similares están funcionando en el presente […]. Su dispersión 

ha continuado, su estatus permanece sin resolver, y sus condiciones, especialmente en los campamentos de 

refugiados, pueden ser miserables» (Humphries y Khalidi 2017: 59). 



255 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

entre otros factores y con diversos matices, se optó por la endocolonización (tanto por su 

carácter intensivo como por tratarse de un territorio bajo control total israelí). Al contrario de 

lo que establecen numerosos análisis que consideran que la «colonización» de territorios como 

Cisjordania y Jerusalén Este (que aquí se considera endocolonización de asentamiento) siguió 

a la ocupación militar de 1967, en este estudio se está demostrando que la ocupación vino 

después de la colonización (exocolonización y endocolonización de asentamiento) y que ambas 

han sido inseparables y continuas hasta la actualidad(3). 

 

La solución israelí de endocolonización unida a la ocupación militar de duración indefinida 

permitía controlar en profundidad la tierra, explotar sus recursos, trasladar a un número cada 

vez mayor de colonos y permitir que los cuerpos y territorios palestinos se convirtiesen en un 

campo de pruebas de la industria armamentística mundial, factor clave para la perpetuación del 

régimen colonial de asentamiento (Loewenstein 2024). Al mismo tiempo, posibilitaba la 

desposesión, segregación y sustitución de numerosas familias palestinas, la demolición de 

viviendas, la aplicación de fórmulas de biopolítica o una limpieza étnica progresiva. A partir de 

1967, algunas de las dinámicas más claras que pueden explicarse en el marco del colonialismo 

de asentamiento han sido la construcción de asentamientos dentro de la continua 

endocolonización de Cisjordania (Abu-Tarbush 2012 y 2013-2014; Álvarez-Ossorio 2008); de 

«judaización», revocación de la ciudadanía y de aislamiento de Jerusalén Este; de 

fragmentación territorial (Domínguez de Olazábal 2022), de obstáculos a la movilidad o de 

destrucción de casas, escuelas e infraestructuras palestinas y de comunidades beduinas. Todas 

ellas se encuentran activas hasta el día de hoy y experimentan una renovación periódica. 

Asimismo, se combinan con otros factores e intereses económicos –entre los que destacan por 

ejemplo los de los complejos militar-industriales, tecnológicos y de seguridad– y están 

vinculadas, en mayor o menor medida, al propósito del colonialismo de asentamiento sionista-

israelí de conseguir el máximo de territorio con el mínimo de población no judía, algo 

inseparable también del último episodio de genocidio israelí en Gaza iniciado en otoño de 2023. 

 

 

3. El genocidio de Gaza iniciado en octubre de 2023: ¿el principio del fin del régimen 

israelí? 

El genocidio de Gaza de 2023-2024 es un capítulo más, pero sin duda el más atroz, del 

proceso vigente de colonialismo de asentamiento sionista-israelí y de la Nakba continua. El 

territorio sobre el que se centra este episodio, la Franja de Gaza, es un enclave palestino de 365 

km2 creado a raíz de la Nakba de 1948. Allí se refugiaron en 1948-1949 unas 200.000 personas 

palestinas que escapaban de la limpieza étnica sionista-israelí y que, con las «cadenas del 

absurdo tiempo», como escribió la poetisa palestina Fadwa Tuqan, vieron cómo su refugio se 

convertía en un presente persistente en 8 campos de refugiados y refugiadas. Ya antes de 

octubre de 2023, más del 70% de sus más de dos millones de habitantes eran personas 

refugiadas (Finkelstein 2018: 3). A pesar de ser un territorio con una superficie tan reducida 

que sólo supone la mitad aproximadamente de la isla canaria de La Palma, el número de 

víctimas mortales palestinas del genocidio de la Franja de Gaza superó las 30.000 entre octubre 

de 2023 y febrero de 2024. Esto significa que, en tan sólo cinco meses y en un territorio 

minúsculo que supone el 1,43% la superficie total de la Palestina histórica, fueron asesinadas 

 
(3)  Estas dinámicas están vinculadas a lo que Isaías Barreñada denomina «colonialismo 2.0» (Barreñada 2017-

2018: 203-226). 



256 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

el doble de personas que a lo largo de todo un año en toda Palestina durante la Nakba de 1948. 

De hecho, podría afirmarse que no sólo es el capítulo más atroz de la Nakba continua palestina, 

sino una nueva Nakba y, en términos de pérdidas humanas inmediatas, la peor Nakba. 

 

Los detalles de las masacres perpetradas por el ejército israelí en la Franja de Gaza durante 

este genocidio son (terriblemente) conocidas. Entre otros factores, porque es el genocidio mejor 

documentado audiovisualmente por sus víctimas y sus victimarios. Al contrario que en otros 

episodios de crímenes de guerra y de lesa humanidad, en los que los perpetradores intentan 

negar y ocultar sus crímenes, en este contexto los líderes israelíes han promovido abiertamente 

los crímenes y sus ejecutores militares los graban y difunden por redes sociales. Con todo, no 

es objeto de este trabajo el estudio de estas atrocidades, sino pensar históricamente de forma 

urgente e inmediata –un ejercicio, a su vez, muy complicado para un historiador– algún 

significado e implicación. 

 

El 7 de octubre de 2023 será recordado durante mucho tiempo. Los guerrilleros palestinos 

del gueto de Gaza, de más de diez facciones políticas diferentes y mayoritariamente refugiados, 

no sólo no habían logrado destruir nunca tan eficaz ni rápidamente los sistemas de vigilancia y 

la «valla inteligente» de tecnología puntera que los ha separado 75 años de sus tierras de origen, 

sino que nunca habían logrado penetrar tan adentro en el territorio del que sus ancestros fueron 

expulsados. Por otra parte, distintas fuentes hablaron de más de mil israelíes fallecidos y más 

de doscientos rehenes como resultado del ataque del 7 de octubre, denominado por las facciones 

palestinas como «Operación Inundación de al-Aqsa». Fue un shock increíble. Por primera vez 

desde 1973, el gobierno israelí declaró el estado de guerra. 

 

Al mismo tiempo, las fake news empezaron a extenderse, sobre todo por los grandes 

medios del Atlántico Norte, mientras se reactivaba y se recrudecía el imaginario racista 

orientalista tan estudiado desde hace décadas por Edward Said (2018 [1981]) o Chandra 

Talpade Mohanty (1984). Atrocidades relacionadas con bebés israelíes que después fueron 

falsas, cuerpos quemados que resultaron ser de guerrilleros palestinos –y no de israelíes como 

se difundió en un primer momento– e investigaciones incluso de la policía israelí que revelaron 

que helicópteros de las Fuerzas de Defensa de Israel podrían haber sido responsables de la 

muerte de israelíes en un festival celebrado en una localidad cercana al norte de Gaza. Esta 

última investigación supuso que el ministro de Comunicaciones Shlomo Karhi sugiriese 

sancionar a Haaretz (Gueta 2023), el periódico israelí que publicó la información. Por otro lado, 

numerosos medios de masas euroamericanos han recibido críticas por su deshumanización del 

pueblo palestino y por su parcialidad proisraelí, como denunciaron el 23 de noviembre 

periodistas de la BBC sobre su propio medio (Safdar 2023). Cabe tener en cuenta que, sólo en 

el mes y medio posterior al 7 de octubre, más de 60 periodistas han sido asesinados por el 

ejército israelí en Gaza, un número más alto que la suma de todas las víctimas mortales de 

periodistas en todo el mundo a lo largo de 2022 (57, según Reporteros Sin Fronteras 2022). 

 

Por otro lado, 15 días antes del 7 de octubre de 2023, Benjamín Netanyahu se dirigió a la 

Asamblea General de la ONU. Mientras sujetaba un mapa, expuso su plan para un “nuevo 

Oriente Medio”, que planteaba un corredor económico entre la India y Europa pasando por 

varios países. En primer lugar, por los Emiratos Árabes Unidos, que normalizaron sus 

relaciones con el Estado israelí en 2020 en los conocidos como Acuerdos de Abraham. En 



257 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

segundo lugar, por Arabia Saudí, que estaba aproximando sus relaciones con Israel pero que las 

congeló en octubre de 2023 por el inicio del genocidio, tal y como buscaba la resistencia 

palestina. En tercer lugar, por Jordania, segundo Estado árabe en firmar un acuerdo de paz con 

Israel tras Egipto. Después, por supuesto, por Israel, último gran nudo antes de llegar a Europa. 

Netanyahu insistió en la importancia de Estados Unidos en este proyecto. Lógicamente, la 

progresiva transición hacia un mundo multipolar estaba detrás de esta propuesta del tándem 

israelo-estadounidense, que pretende contrapesar el creciente poder de los BRICS (en 2024 su 

porcentaje del PIB mundial ya supera al del G7 [Richter 2023]), de la Organización de 

Cooperación de Shanghái y de la Nueva Ruta de la Seda de China. Aunque los BRICS son 

heterogéneos y empresas y gobiernos colaboran de distintas maneras con el Estado y empresas 

israelíes, es obvio que su principal rival geopolítico es Estados Unidos y, por ende, Israel, su 

gendarme regional en el Sudoeste Asiático. Esto también tiene mucho que ver con el 7 de 

octubre y el intento palestino de que, en un futuro, la «Operación Inundación de al-Aqsa» pueda 

ser un punto de inflexión histórico que acelere a medio-largo plazo la descolonización de 

Palestina al mostrar la debilidad, inestabilidad e inseguridad israelí. 

 

Tampoco puede olvidarse que, entre abril de 2019 y noviembre de 2022, se sucedieron 

cinco procesos electorales en el Estado de Israel que agravaron su inestabilidad y fragmentación 

sociopolítica, así como la radicalización de la sociedad judía israelí hacia la extrema derecha 

sionista. Formado el 29 de diciembre de 2022, el último gobierno de Benjamin Netanyahu 

(político acusado de corrupción por instituciones públicas durante su primer mandato de 1996-

1999 y nuevamente incriminado a partir de 2018) es el más ultraderechista de la historia israelí. 

El ministro de Seguridad, Itamar Ben-Gvir, participó en linchamientos públicos anti palestinos, 

fue condenado por incitación al racismo y dijo que el autor de la masacre de Al Khalil-Hebrón 

de 1994 –que acabó con la vida de 29 personas palestinas mientras rezaban–, era su héroe. El 

ministro de Finanzas, Bezalel Smotrich, manifestó públicamente en enero del 2023 que era un 

«fascista homófobo» (McGreal 2023). 

 

Por otra parte, entre enero y octubre de 2023, multitudinarias protestas contra una reforma 

judicial promovida desde el gobierno y que destruiría la teórica separación de poderes dentro 

del régimen político israelí sacudieron semana tras semana las calles de ciudades como Tel 

Aviv. Sin embargo, estas protestas no pedían el fin del proyecto colonial sionista-israelí ni del 

apartheid, sino sólo de aspectos que afectan a la etnocracia israelí (Yiftachel 2006). Sea como 

sea, el enfrentamiento no ha dejado de crecer entre los sectores progubernamentales (derecha y 

ultraderecha, sionismo religioso y organizaciones de colonos) y los sectores anti-Netanyahu 

que protagonizaron las protestas. La fractura sociopolítica en la sociedad judía israelí es de las 

mayores en tres cuartos de siglo. En julio de 2023, el Canal 12 de la televisión israelí se hizo 

eco de una encuesta que concluía que el 67% de la población israelí temía una guerra civil. Ese 

porcentaje subía al 85% entre quienes habían votado a algún partido del bloque anti-Netanyahu 

en las últimas elecciones (Gillott 2023). Además, en los últimos años, ha aumentado la 

preocupación demográfica, en especial por el desequilibrio entre la tasa de natalidad de 

personas judías laicas y ultraortodoxas y la baja formación superior y empleabilidad de estas 

últimas. Sobre esto, un artículo en Haaretz de junio de 2023 titulaba: “Israel Has a Demographic 

Crisis” (Rosenberg 2023). Por si fuera poco, un número considerable de personas judías 

israelíes están abandonando el país, especialmente las sionistas moderadas. Esta tendencia se 



258 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

ha multiplicado exponencialmente desde octubre de 2023 y amplias zonas del sur y norte del 

país están experimentando la despoblación. 

 

De esta manera, en gran parte el Estado colonial israelí se basa en proporcionar estabilidad 

y seguridad a su ciudadanía privilegiada judía y a sus inversiones capitalistas. Pero como se 

está analizando, en los últimos años, en especial desde 2023, y todavía más desde octubre de 

ese año, Israel tiene graves problemas para garantizar su solidez y sostenibilidad demográfica 

y económica. Y esto es difícil de mantener en el tiempo. Sólo por mencionar algunos datos 

desde octubre de 2023, según el Buró Central de Estadísticas israelí, el PIB del país se derrumbó 

un 19,4% en el último trimestre de 2023. En los primeros 16 días desde el 7 de octubre, el 

séquel israelí cayó hasta su punto más bajo desde 2018 y el Banco de Israel anunció que iba a 

vender 30.000 millones de dólares en reservas para «detener el colapso» (Wrobel 2023). En 

noviembre de 2023, The Times of Israel advirtió que la ausencia de trabajadores costaba a Israel 

600 millones de dólares a la semana. El primer día de 2024, The Washington Post afirmó que 

el coste de la guerra había ascendido a 1.540 millones de dólares a la semana. Un mes después, 

Moody’s degradó la calificación crediticia israelí por primera vez en su historia (Waksman 

2024). Desde el inicio del genocidio de Gaza, el comercio y el turismo israelí se desplomaron 

entre un 70-75% y se paralizó casi el 80% de la construcción (Bacqué et al. 2023). 

 

Por su lado, Israel presume de haberse convertido en la start-up nation, es decir, en un 

nodo internacional de empresas emergentes basadas en la alta tecnología o en tecnologías de la 

información y la comunicación (TIC). Estas empresas se caracterizan por la expectativa de un 

crecimiento rápido, se vinculan a cultura entrepreneur y suelen requerir inversiones capitalistas 

externas y capital de riesgo en el marco del neoliberalismo (Heilbrunn 2022). Sin embargo, ya 

el 24 de octubre de 2023, The Times of Israel publicaba que casi el 70% de las empresas 

tecnológicas en Israel tenían dificultades para su funcionamiento. En marzo de 2024, el mismo 

periódico admitía que la inversión de capital riesgo en start-ups se había hundido un 73% en 

Israel (Wrobel 2024). Para el economista israelí Eran Yashiv: «Si Israel está en guerra o en un 

caos geopolítico durante este año y el próximo, sospecho que muchos inversores extranjeros se 

darán por vencidos con Israel y alentarán a las empresas de tecnología a abandonar el país». Si 

esto sucediera, «la economía [israelí] estaría en problemas y podría tornarse mucho, mucho más 

débil» (Paúl 2024). 

 

A todo ello cabe sumar la denuncia sudafricana contra Israel ante la Corte Internacional de 

Justicia por genocidio y la suspensión o reducción de relaciones diplomáticas de Bolivia, Chad, 

Chile, Colombia (que también suspendió la compra de armas), Honduras, Jordania o Turquía 

por las masacres israelíes en Gaza. Además, se sucedieron miles de manifestaciones en apoyo 

al pueblo palestino desde octubre de 2023, importantes movilizaciones judías antisionistas en 

Estados Unidos (entre las que llegaron a ocupar durante unas horas la Estatua de la Libertad, la 

Grand Central Terminal de Nueva York o el Capitolio de Washington) e incontables 

pronunciamientos de administraciones públicas y universidades. Desde la segunda mitad de 

abril de 2024, y habiéndose iniciado en la Universidad de Columbia de Nueva York, se 

desencadenó un gran movimiento global de acampadas universitarias a favor del pueblo 

palestino, contra el genocidio en Gaza y por el fin de las complicidades con Israel. 

 



259 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

Asimismo, la presión popular del movimiento BDS, conformado por la mayor coalición 

de la sociedad civil palestina, consiguió múltiples desinversiones económicas en Israel o la 

revisión de relaciones comerciales de McDonald’s, Puma o Samsung, además de la retirada de 

inversiones japonesas o escandinavas. Desde noviembre de 2023, la corporación Bank of 

America se deshizo del 50% de sus acciones en Elbit, la mayor empresa de armas israelí (BNC 

2024). En España, el fin de semana del 25 de febrero de 2024 se produjo la segunda gran jornada 

de movilización estatal coordinada por la Red Solidaria Contra la Ocupación de Palestina 

(RESCOP), en la que más de 100 municipios se manifestaron exigiendo el fin de la compraventa 

de armas con Israel. El 29 aquel mismo mes, los dos partidos del gobierno español (PSOE y 

Sumar), además de otros, votaron a favor de «efectuar la suspensión inmediata del comercio de 

armas con Israel» en el Congreso de los Diputados, a iniciativa de Podemos. Trece días más 

tarde, la Comisión de Asuntos Exteriores del mismo Congreso votó a favor de poner fin al 

comercio de armas con Israel. 

 

Mientras continúa el genocidio en Gaza, la nueva fase iniciada el 1 abril de 2024 con el 

bombardeo israelí de un edificio diplomático iraní en Damasco, que provocó 16 muertos 

(incluyendo a varios civiles), y la contenida respuesta iraní doce días después supusieron un 

paso más en el desgaste incesante israelí y la «estrategia del enjambre» desde diversos frentes 

(Escobar 2024). En el marco de la guerra asimétrica que libra el denominado «Eje de la 

Resistencia» (Irán, Siria, Hezbolá, las Fuerzas de Movilización Popular y Kataeb Hezbolá de 

Irak, Ansarolá de Yemen y otras organizaciones antiimperialistas) contra Israel y la presencia 

estadounidense en el Sudoeste Asiático, el genocidio en Gaza, la escalada militar, las 

dificultades demográficas y económicas y el «caos geopolítico» que mencionaba Eran Yashiv, 

pueden tener consecuencias graves e irrecuperables para el régimen colonial israelí a medio-

largo plazo. Y es que, como el analista israelí y experto en industria militar Shir Hever declaró 

en marzo de 2024 al diario La Vanguardia: «Muchos israelíes creen que este es el final del 

Estado de Israel» (Meseguer 2024). 

 

 

Referencias bibliográficas 

ABDO, NAHLA y MASALHA, NUR (2018): «An Oral History of the Palestinian Nakba», 

Londres: Zed Books. 

ABU-TARBUSH, JALED (2012): «Palestina: retomando la iniciativa», en Revista electrónica de 

estudios internacionales (REEI), nº 24, pp. 1-27. 

—  (2013-2014): «Palestina en el nuevo contexto regional: ¿parálisis o avances?», en Anuario 

CEIPAZ, nº 6, pp. 146-159. 

ÁLVAREZ-OSSORIO, IGNACIO (2008): «Archipiélago Palestina: la ruptura de la continuidad 

territorial de Cisjordania», en Norba. Revista de historia, nº 21, pp. 117-137. 

ÁLVAREZ-OSSORIO, IGNACIO E IZQUIERDO, FERRAN (2007): ¿Por qué ha fracasado la paz? 

Claves para entender el conflicto palestino-israelí, Madrid: Los Libros de la Catarata. 

BACQUÉ, RAPHAËLLE et al. (2023): «Israel’s economy hit hard by war against Hamas», 

en Le Monde, 27 de octubre de 2023. Disponible en: 

https://www.lemonde.fr/en/international/article/2023/10/27/israel-s-economy-hit-hard-

by-war-against-hamas_6207925_4.html. 

BARREÑADA, ISAÍAS (2005): Identidad y ciudadanía en el conflicto israelo-palestino: los 

palestinos con ciudadanía israelí, parte del conflicto y excluidos del proceso de paz, Tesis 

https://www.lemonde.fr/en/international/article/2023/10/27/israel-s-economy-hit-hard-by-war-against-hamas_6207925_4.html
https://www.lemonde.fr/en/international/article/2023/10/27/israel-s-economy-hit-hard-by-war-against-hamas_6207925_4.html


260 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

doctoral, Universidad Complutense de Madrid. Disponible en: 

https://docta.ucm.es/entities/publication/d5603574-a9d6-478c-bca9-64438d4687bf. 

—  (2017-2018): «La política disruptiva de Trump en Oriente Medio y el nuevo momento del 

conflicto israelo-palestino», en Anuario CEIPAZ, nº 10, pp. 203-226. 

BANDYOPADHYAY, SEKHAR (2004): From Plassey to Partition: A History of Modern India, 

Nueva Delhi: Orient Longmans. 

BARAKAT, RAJA (2018): «Writing/Righting Palestine Studies: Settler Colonialism, Indigenous 

Sovereignty and Resisting the Ghost(s) of History», en Settler Colonial Studies, vol. 8, nº 

3, pp. 349-363. Disponible en: https://doi.org/10.1080/2201473X.2017.1300048. 

BNC (Boycott National Committee) (2024): «Indicators of the BDS movement’s global impact: 

Q4 2023 & Q1 2024», BDS Movement, 29 de marzo de 2024. Disponible en: 

https://bdsmovement.net/news/indicators-bds-movements-global-impact-q4-2023-q1-2024. 

CAMARGO, JUAN JOSÉ (2007-2008): «Un choque de ignorancias y definiciones. El mito del 

‘choque de civilizaciones’ a partir del pensamiento de Edward W. Said», Taula: Quaderns 

de pensament, nº 41, pp. 23-36. 

CAVANAGH, ELIZABETH y VERACINI, LORENZO (eds.) (2017): The Routledge Handbook of the 

History of Settler Colonialism, Londres: Routledge. 

COLLINS, JOHN (2011): «Más allá del ‘conflicto’: Palestina y las estructuras profundas de la 

colonización global», Política y Sociedad, vol. 48, nº 1, pp. 139-154. 

COOPER, FREDERICK (2005): Colonialism in Question: Theory, Knowledge, History, Berkeley: 

University of California Press. 

DARWISH, MAHMUD (2011 [2006]): En presencia de la ausencia (traducción de Gómez, Luz), 

Valencia: Pre-Textos. 

DAVIS, URI (1987): Israel: An Apartheid State, Londres: Zed Books. 

DAVIS, URI (2003): Apartheid Israel: Possibilities for the Struggle Within, Londres: Zed Books. 

DOMÍNGUEZ DE OLAZÁBAL, ITXASO (2022): Palestina: ocupación, colonización, segregación, 

Madrid: Los Libros de la Catarata. 

ENCEL, FREDERIC (2015): Géopolitique du sionisme. Stratégies d’Israël, París: Éditions 

Armand Colin. 

ESCOBAR, PABLO (2024): «Axis of Resistance: From Donbass to Gaza», The Cradle, 16 de 

febrero de 2024. Disponible en: https://thecradle.co/articles-id/23408. 

FINKELSTEIN, NORMAN G. (2018): Gaza: An Inquest Into Its Martyrdom, Berkeley: University 

of California Press. 

GILLOTT, HARRY (2023): «Poll Says Majority of Israelis Fear Civil War as Protests Escalate», 

The Jewish Chronicle, 17 de julio de 2023. Disponible en: https://www.thejc.com/news/poll-

says-majority-of-israelis-fear-civil-war-as-protests-escalate-hyhfz7p2. 

GITELMAN, ZVI (ed.) (2003): The Emergence of Modern Jewish Politics. Bund and Zionism in 

Eastern Europe, Pittsburgh: University of Pittsburgh Press. 

GUETA, JONATHAN (2023): «Israel’s Communications Minister Threatens Haaretz, Suggests 

Penalizing Its Gaza War Coverage», Haaretz, 23 de noviembre de 2023. Disponible en: 

https://www.haaretz.com/israel-news/2023-11-23/ty-article/israels-communications-

minister-threatens-haaretz-suggests-penalizing-its-war-coverage/0000018b-fd0c-de73-

a9bb-ffefb9f10000. 

HALPER, JEFF (2021): Decolonizing Israel, Liberating Palestine: Zionism, Settler Colonialism, 

and the Case for One Democratic State, Londres: Pluto Press. 

https://docta.ucm.es/entities/publication/d5603574-a9d6-478c-bca9-64438d4687bf
https://doi.org/10.1080/2201473X.2017.1300048
https://bdsmovement.net/news/indicators-bds-movements-global-impact-q4-2023-q1-2024
https://thecradle.co/articles-id/23408
https://www.thejc.com/news/poll-says-majority-of-israelis-fear-civil-war-as-protests-escalate-hyhfz7p2
https://www.thejc.com/news/poll-says-majority-of-israelis-fear-civil-war-as-protests-escalate-hyhfz7p2
https://www.haaretz.com/israel-news/2023-11-23/ty-article/israels-communications-minister-threatens-haaretz-suggests-penalizing-its-war-coverage/0000018b-fd0c-de73-a9bb-ffefb9f10000
https://www.haaretz.com/israel-news/2023-11-23/ty-article/israels-communications-minister-threatens-haaretz-suggests-penalizing-its-war-coverage/0000018b-fd0c-de73-a9bb-ffefb9f10000
https://www.haaretz.com/israel-news/2023-11-23/ty-article/israels-communications-minister-threatens-haaretz-suggests-penalizing-its-war-coverage/0000018b-fd0c-de73-a9bb-ffefb9f10000


261 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

HEILBRUNN, SAMUEL (2022): Dark Sides of the Startup Nation. Winners and Losers of 

Technological Innovation and Entrepreneurship in Israel, Londres: Routledge. 

HUMPHRIES, IAN y KHALIDI, LAILA (2017): «El género de la memoria de la Nakba», en H. 

Saadi.A. y Abu-Lughod, L. (eds.), Nakba. Palestina, 1948, y los reclamos de la memoria, 

pp. 325-356, Buenos Aires: Canaán-CLACSO. 

IZQUIERDO, FERRAN (2006): «Sionismo y separación étnica en Palestina durante el Mandato 

británico: la defensa del trabajo judío», Scripta Nova: Revista electrónica de geografía y 

ciencias sociales, vol. 10, nº 227, pp. 205-228. 

JACOBS, SUE y SOSKE, JON (2015): Apartheid Israel: The Politics of an Analogy, Haymarket 

Books. 

JEBREAL, RULA (2005): La strada dei fiori di Miral, Milán: Bur. 

KHALIDI, RASHID (2023 [2020]): Palestina: cien años de colonialismo y resistencia, Masrid: 

Capitán Swing. 

KHOURY, ELIAS (2012): «Al-Nakba al-Mustamirra [‘La Nakba continua’]», Majallat Al-Dirasat 

Al-Filastiniyya (en árabe), nº 89, pp. 37-50. 

LEVINSON, CHAIM (2023): «Whatever Happens in This Round of the Israel -Gaza War, 

We Already Lost», Haaretz, 08/10/2023. Disponible en: 

https://www.haaretz.com/opinion/2023-10-08/ty-article-opinion/.premium/whatever-

happens-in-this-round-of-the-israel-gaza-war-we-already-lost/0000018b-0b9d-dc5d-

a39f-9ffd327c0000 . 

LLOYD, DAVID (2012): «Settler Colonialism and the State of Exception: The Example of 

Palestine/Israel», Settler Colonial Studies, vol. 2, nº 1, pp. 59-80. Disponible en: 

https://doi.org/10.1080/2201473X.2012.10648826 . 

LOEWENSTEIN, ANTONY (2024): El laboratorio palestino. Cómo Israel exporta al mundo la 

tecnología de la ocupación, Madrid: Capitán Swing. 

MAKDISI, SAREE (2010): Palestine Inside Out: An Everyday Occupation, Nueva York: W. W. 

Norton & Company. 

MASALHA, NUR (2008): La Biblia y el sionismo: Invención de una tradición y discurso 

poscolonial, Barcelona: Bellaterra. 

MASALHA, NUR (2018): Palestine: a four thousand year history, Londres: Zed Books. 

MAYER, ARNO J. (2010): El arado y la espada: del sionismo al estado de Israel, Barcelona: 

Ediciones Península. 

MESEGUER, MARINA (2024): «Shir Hever: Muchos israelíes creen que este es el final del Estado 

de Israel», La Vanguardia, 07/03/2024. Disponible en: 

https://www.lavanguardia.com/internacional/20240307/9540358/israelies-creen-final-

israel.html. 

MOHANTY, CHANDRA TALPADE (1984): «Under Western Eyes: Feminist Scholarship and 

Colonial Discourses», boundary 2, vol. 12, nº 3- vol. 13, nº 1, pp. 333-358. 

MCGREAL, CHRIS (2023): «Biden administration grants US visa to extremist Israeli minister», 

The Guardian, 10/03/2023. Disponible en: https://www.theguardian.com/us-

news/2023/mar/10/biden-administration-visa-extremist-israeli-minister-bezazel-smotrich. 

MORRIS, BENNY (2004): The Birth of the Palestinian Refugee Problem Revisited, Cambridge: 

Cambridge University Press. 

PAPPÉ, ILAN (2012): «Shtetl Colonialism: First and Last Impressions of Indigeneity by 

Colonised Colonisers», Settler Colonial Studies, vol. 2, nº 1, pp. 39-58. Disponible en: 

https://doi.org/10.1080/2201473X.2012.10648825. 

https://www.haaretz.com/opinion/2023-10-08/ty-article-opinion/.premium/whatever-happens-in-this-round-of-the-israel-gaza-war-we-already-lost/0000018b-0b9d-dc5d-a39f-9ffd327c0000
https://www.haaretz.com/opinion/2023-10-08/ty-article-opinion/.premium/whatever-happens-in-this-round-of-the-israel-gaza-war-we-already-lost/0000018b-0b9d-dc5d-a39f-9ffd327c0000
https://www.haaretz.com/opinion/2023-10-08/ty-article-opinion/.premium/whatever-happens-in-this-round-of-the-israel-gaza-war-we-already-lost/0000018b-0b9d-dc5d-a39f-9ffd327c0000
https://doi.org/10.1080/2201473X.2012.10648826
https://www.lavanguardia.com/internacional/20240307/9540358/israelies-creen-final-israel.html
https://www.lavanguardia.com/internacional/20240307/9540358/israelies-creen-final-israel.html
https://www.theguardian.com/us-news/2023/mar/10/biden-administration-visa-extremist-israeli-minister-bezazel-smotrich
https://www.theguardian.com/us-news/2023/mar/10/biden-administration-visa-extremist-israeli-minister-bezazel-smotrich
https://doi.org/10.1080/2201473X.2012.10648825


262 JORGE RAMOS TOLOSA 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

— (ed., 2015a): Israel and South Africa: The Many Faces of Apartheid, Londres: Zed Books. 

— (2015b): Peoples Apart: Israel, South Africa and the Apartheid Question, Londres: I. B. 

Tauris. 

— (2017 [2011]): Los palestinos olvidados. Historia de los palestinos de Israel, Madrid: 

Akal. 

—  (2018): La cárcel más grande de la tierra: una historia de los territorios ocupados, 

Madrid: Capitán Swing. 

PAÚL, FRANCISCO (2024): «Las graves consecuencias de la guerra en Gaza para la economía de 

Israel», BBC News Mundo, 05/03/2024. https://www.bbc.com/mundo/articles/c3gkel91581o. 

PITERBERG, GABRIEL (2008): The Returns of Zionism. Myths, Politics and Scholarship in Israel, 

Londres: Verso. 

PITERBERG, GABRIEL (2010): «Colonos y sus Estados», New Left Review, nº 62, pp. 108-117. 

QUMZIYEH, MAZIN B. (2007): Compartir la tierra de Canaán, Buenos Aires: Editorial Canaán. 

RABKIN, YAACOV M. (2006): La amenaza interior: Historia de la oposición judía al sionismo, 

Barcelona: Hiru. 

RAMOS TOLOSA, JORGE (2014): «‘Un país de desolación, sílices y cenizas’. El mito de Palestina 

como tierra virgen en el discurso sionista», Historia social, nº 78, pp. 117-134. 

— (2016): ¿«Las Naciones Unidas no son nada»? Pablo de Azcárate y el fracaso de la ONU 

en Palestina (1947-1952), Tesis doctoral, Universitat de València. 

https://roderic.uv.es/items/05600c47-f2f0-4868-ad73-8ceefd6d8210. 

—  (2021): «¿Por qué Palestina-Israel es una cuestión de colonialismo de asentamiento?», 

Ayer. Revista De Historia Contemporánea, nº 124, pp. 135-161. 

https://doi.org/10.55509/ayer/124-2021-06. 

REPORTEROS SIN FRONTERAS (2022): «Balance de periodistas encarcelados, asesinados, 

secuestrados y desaparecidos en el mundo en 2022», 01/12/2022. 

https://rsf.org/sites/default/files/medias/file/2022/12/RSF_Bilan2022_ES.pdf. 

RICHTER, FELIX (2023): «The Rise of the BRICS», Statista, 22/08/2023. 

https://www.statista.com/chart/30638/brics-and-g7-share-of-global-gdp/. 

RODINSON, MAXIME (1973): Israel: A Colonial-Settler State? Londres: Monad. 

ROSENBERG, DAVID (2023): «Israel Has a Demographic Crisis. And It’s Not About Birth 

Rates», Haaretz, 22/06/2023. https://www.haaretz.com/israel-news/2023-06-22/ty-

article/.premium/israel-doesnt-have-a-birth-rate-problem-its-demographic-crisis-is-

unique/00000188-e275-d5fc-ab9d-fb7daabe0000. 

SA’DI, AHMAD H. (2002): “Catastrophe, Memory and Identity: Al-Nakbah as a Component of 

Palestinian Identity”, Israel Studies, vol. 7, nº 2, pp. 175-198. 

SA’DI, AHMAD H. Y MASALHA, NUR (2023): «Decolonizing the Study of Palestine: Indigenous 

Perspectives and Settler Colonialism after Elia Zureik», Londres: I. B. Tauris. 

SAFDAR, AZAD (2023): «As Israel pounds Gaza, BBC journalists accuse broadcaster of bias», 

Al Jazeera, 23/11/2023. https://www.aljazeera.com/news/2023/11/23/as-israel-pounds-

gaza-bbc-journalists-accuse-broadcaster-of-bias 

SAID, EDWARD W. (2013 [1979]): La cuestión palestina, Barcelona: Debate. 

—  (2018 [1981]): Cubriendo el islam, Barcelona: Debate. 

SALAMANCA, OSCAR J. et al. (2012): «Past is Present: Settler Colonialism in Palestine», Settler 

Colonial Studies, vol. 2, nº 1, pp. 1-8. https://doi.org/10.1080/2201473X.2012.10648823. 

SEGAL, ROBERT (2023): «A Textbook Case of Genocide», Jewish Currents, 13/10/2023. 

https://jewishcurrents.org/a-textbook-case-of-genocide. 

https://www.bbc.com/mundo/articles/c3gkel91581o
https://roderic.uv.es/items/05600c47-f2f0-4868-ad73-8ceefd6d8210
https://doi.org/10.55509/ayer/124-2021-06
https://rsf.org/sites/default/files/medias/file/2022/12/RSF_Bilan2022_ES.pdf
https://www.statista.com/chart/30638/brics-and-g7-share-of-global-gdp/
https://www.haaretz.com/israel-news/2023-06-22/ty-article/.premium/israel-doesnt-have-a-birth-rate-problem-its-demographic-crisis-is-unique/00000188-e275-d5fc-ab9d-fb7daabe0000
https://www.haaretz.com/israel-news/2023-06-22/ty-article/.premium/israel-doesnt-have-a-birth-rate-problem-its-demographic-crisis-is-unique/00000188-e275-d5fc-ab9d-fb7daabe0000
https://www.haaretz.com/israel-news/2023-06-22/ty-article/.premium/israel-doesnt-have-a-birth-rate-problem-its-demographic-crisis-is-unique/00000188-e275-d5fc-ab9d-fb7daabe0000
https://doi.org/10.1080/2201473X.2012.10648823
https://jewishcurrents.org/a-textbook-case-of-genocide


263 COLONIALISMO DE ASENTAMIENTO SIONISTA, NAKBA PALESTINA Y GENOCIDIO DE GAZA:  

¿EL PRINCIPIO DEL FIN DEL RÉGIMEN ISRAELÍ? 

 

AAM 32 (2025) 247-263 

SHAFIR, GERSHON (1989): Land, Labor and the Origins of the Israeli-Palestinian Conflict. 

1882-1914, Cambridge: Cambridge University Press. 

TODOROVA, TANJA (2021): Decolonial Solidarity in Palestine-Israel: Settler Colonialism and 

Resistance from Within, Londres: Zed Books. 

TRAVERSO, ENZO (2013): El final de la modernidad judía. Historia de un giro conservador, 

Valencia: Publicacions de la Universitat de València (PUV). 

VERACINI, LORENZO (2010): Settler Colonialism: A Theoretical Overview, Nueva York: 

Palgrave Macmillan. 

—  (2011): «Introducing: Settler Colonial Studies», Settler Colonial Studies, vol. 1, nº 1, pp. 

1-12. 

—  (2015): «What can settler colonial studies offer to an interpretation of the conflict in Israel–

Palestine? », Settler Colonial Studies, vol. 5, nº 3, pp. 268-271. 

WAKSMAN, ARIEL (2024): «Moody’s Downgrades Israel’s Credit Rating for First Time in 

Country’s History, Outlook Lowered to ‘Negative’», Haaretz, 09/02/2024. 

https://www.haaretz.com/israel-news/2024-02-09/ty-article/.premium/moodys-

downgrades-israels-credit-rating-for-first-time-in-countrys-history/0000018d-8eb1-d57f-

a1ef-bebde2450000. 

WHITE, BEN (2009): Israeli Apartheid: A Beginner’s Guide, Londres: Pluto Press. 

WISTRICH, ROBERT S. (1998): «Zionism and Its Jewish “Assimilationist” Critics (1897-1948)», 

Jewish Social Studies, New Series, vol. 4, nº 2, pp. 59-111. 

WOLFE, PATRICK (1999): Settler Colonialism and the Transformation of Anthropology: The 

Politics and Poetics of an Ethnographic Event, Londres: Cassell. 

—  (2006): «Settler Colonialism and the Elimination of the Native», Journal of Genocide 

Research, vol. 8, nº 4, pp. 387-409. https://doi.org/10.1080/14623520601056240 . 

—  (2013): «The Settler Complex: An Introduction», American Indian Culture and Research 

Journal, vol. 37, nº 2, pp. 1-22. https://doi.org/10.17953  

WROBEL, SETH (2023): «Bank of Israel to sell $30 billion to stop shekel collapse during Gaza 

war», The Times of Israel, 9/10/2023. https://www.timesofisrael.com/bank-of-israel-to-

sell-30-billion-to-stop-shekel-collapse-during-gaza-war/  

—  (2024): «Israeli venture capital fundraising hit 8-year low in 2023», The Times of Israel, 

20/03/2024. https://www.timesofisrael.com/israeli-venture-capital-fundraising-hit-8-year-

low-in-2023/  

YIFTACHEL, OREN (2006): Ethnocracy: Land and Identity Politics in Israel/Palestine, 

Filadelfia: University of Pennsylvania Press. 

ZWEIG, STEFAN (2002 [1942]): El mundo de ayer: memorias de un europeo, Barcelona: 

Acantilado. 

https://www.haaretz.com/israel-news/2024-02-09/ty-article/.premium/moodys-downgrades-israels-credit-rating-for-first-time-in-countrys-history/0000018d-8eb1-d57f-a1ef-bebde2450000
https://www.haaretz.com/israel-news/2024-02-09/ty-article/.premium/moodys-downgrades-israels-credit-rating-for-first-time-in-countrys-history/0000018d-8eb1-d57f-a1ef-bebde2450000
https://www.haaretz.com/israel-news/2024-02-09/ty-article/.premium/moodys-downgrades-israels-credit-rating-for-first-time-in-countrys-history/0000018d-8eb1-d57f-a1ef-bebde2450000
https://doi.org/10.1080/14623520601056240
https://doi.org/10.17953
https://www.timesofisrael.com/bank-of-israel-to-sell-30-billion-to-stop-shekel-collapse-during-gaza-war/
https://www.timesofisrael.com/bank-of-israel-to-sell-30-billion-to-stop-shekel-collapse-during-gaza-war/
https://www.timesofisrael.com/israeli-venture-capital-fundraising-hit-8-year-low-in-2023/
https://www.timesofisrael.com/israeli-venture-capital-fundraising-hit-8-year-low-in-2023/




AAM 32 (2025) 265-282 

 

 

 

 

 

EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO 

ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

THE PALESTINIAN WOMEN'S MOVEMENT BETWEEN ANTICOLONIAL 

NATIONALISM AND NGOIZATION 

 

 الحركة النسوية الفلسطينية بين القومية المناهضة للاستعمار والأنجزة 
 

 

Lora Abuaita* 

Universidad de Granada 

  Nadia Hindi Mediavilla 

Universidad de Granada 

 

 

Recibido: 09/12/2024    Aceptado: 30/06/25 
 
BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 265-282 

 
Resumen: Este trabajo analiza el feminismo anticolonial en el contexto árabe y palestino, con un enfoque en la 

intersección entre género y nación dentro del movimiento de mujeres palestinas. Aborda las transformaciones del 

movimiento en el marco del neoliberalismo, poniendo especial atención en su ONGización tras los Acuerdos de 

Oslo y presenta un estudio etnográfico de observación participante en una organización de mujeres palestinas, la 

Unión de Mujeres Árabes de Beit Sahour. El objetivo del estudio es, por un lado, poner de relieve los desafíos 

actuales para mantener una resistencia nacional anticolonial liderada por mujeres y, por otro, explorar cómo esta 

organización equilibra su misión feminista y nacionalista frente a las presiones de los modelos de desarrollo 

internacionales.  

Palabras clave: mujeres palestinas, feminismo anticolonial, nacionalismo anticolonial, ongización.  

 

Abstract: This paper examines anti-colonial feminism in the Arab and Palestinian context, focusing on the 

intersection of gender and nation within the Palestinian women’s movement. It explores the transformations of the 

movement within the framework of neoliberalism, with particular attention to its NGOization following the Oslo 

Accords. The study includes an ethnographic participant observation in a Palestinian women’s organization, the 

Arab Women’s Union of Beit Sahour. The aim of the study is, on the one hand, to highlight the current challenges 

of sustaining a women-led anti-colonial national resistance and, on the other hand, to explore how this organization 

balances its feminist and nationalist mission amid the pressures of international development models. 

Keywords: Palestinian women, anti-colonial feminism, anti-colonial nationalism, NGOization. 

 

ضية يتناول هذا البحث النسوية المناهضة للاستعمار في السياق العربي والفلسطيني، مع التركيز على تقاطع النوع الاجتماعي )الجندر( مع الق :الملخص
النيوليبرالية، مع إيلاء اهتمام خاص بعملية التي    «الأنجزة»  الوطنية داخل الحركة النسوية الفلسطينية. ويستعرض التحولات التي شهدتها الحركة في إطار 
سائي العربي في طرأت عليها بعد اتفاقيات أوسلو. ويقدم دراسة إثنوغرافية قائمة على الملاحظة بالمشاركة داخل منظمة نسوية فلسطينية، وهي الاتحاد الن

ستعمار تقودها النساء، ومن بيت ساحور. يهدف البحث من ناحية إلى تسليط الضوء على التحديات الحالية للحفاظ على مقاومة وطنية مناهضة للا
 ناحية أخرى إلى استكشاف كيفية تحقيق هذه المنظمة توازناا بين مهمتها النسوية والوطنية في مواجهة ضغوط النماذج التنموية الدولية. 

 .النساء الفلسطينيات، النسوية المناهضة للاستعمار، القومية المناهضة للاستعمار، الأنجزةالكلمات المفتاحية: 

 
*  E-mail: lora4.abuaita@gmail.com ORCID: https://orcid.org/0009-0006-2529-8386 

**  E-mail: nhindi@ugr.es ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0993-5190  

 

mailto:lora4.abuaita@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-2529-8386
mailto:nhindi@ugr.es
https://orcid.org/0000-0002-0993-5190


266 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

1. Introducción 

El movimiento de mujeres palestinas ha operado históricamente en la intersección entre el 

nacionalismo anticolonial y el reformismo social. Desde sus inicios, estuvo arraigado en la 

lucha contra las potencias coloniales y se alineó con el movimiento de liberación palestino. Con 

el tiempo, especialmente después de los Acuerdos de Oslo (1993), el protagonismo creciente 

de las organizaciones internacionales y las ONG impulsó una transformación en el movimiento. 

Este cambio, de un activismo de base hacia proyectos impulsados por Organizaciones No 

Gubernamentales (ONG), generó modificaciones en la financiación, los objetivos y las 

estrategias de la lucha de las principales organizaciones. En algunos casos, estas 

transformaciones crearon una división entre los objetivos nacionalistas originales y las agendas 

institucionalizadas que surgieron por la dependencia de donantes externos. Este contexto ofrece 

una oportunidad para analizar los efectos de la «ONGización» en los objetivos fundacionales 

del movimiento feminista, sus estrategias y las experiencias de vida de las mujeres palestinas 

comprometidas con él. 

 

Este estudio parte de un marco crítico poscolonial y decolonial que pone de relieve la 

intersección entre los feminismos, los nacionalismos anticoloniales y la agencia de las mujeres 

palestinas. Investiga, en primer lugar, las transformaciones históricas en el movimiento de 

mujeres palestinas, explorando su evolución desde una orientación nacionalista anticolonial 

hasta la introducción de un nuevo marco de acción influido por las ONG. Además, se propone 

identificar el impacto que ha tenido la ONGización en las prioridades del movimiento, sus 

métodos de organización y sus vínculos entre las agendas nacionalistas y las impulsadas por 

donantes. Finalmente, se presentarán algunos de los resultados del trabajo etnográfico realizado 

durante agosto y septiembre de 2024 en la Unión de Mujeres Árabes en Beit Sahour. Por medio 

de la observación participante y una serie de entrevistas en profundidad, este trabajo examina 

cómo esta organización ha resistido al proceso de ONGización del movimiento de mujeres 

palestinas, manteniéndose fiel a su misión feminista y anticolonial. Fundada en el contexto del 

movimiento de resistencia nacional, la Unión prioriza las necesidades locales por encima de las 

agendas de los donantes externos, rechazando la despolitización de su activismo. A través del 

enfoque comunitario, esta entidad integra las luchas de género y nacionales en programas que 

no solo empoderan individualmente a las mujeres, sino que fortalecen las redes sociales 

necesarias para enfrentar la ocupación y la desposesión. Al rechazar las dinámicas neoliberales, 

la Unión ofrece un modelo alternativo de base que conecta el feminismo y la lucha por la 

liberación, preservando su papel como espacio de solidaridad y transformación social. 

 

 

2. Marco teórico: El movimiento de mujeres palestinas como paradigma de lucha 

Con el fin de ofrecer un marco epistemológico a través del cual podamos reflexionar sobre 

el movimiento de mujeres palestinas desde un punto de vista crítico, se hace necesario partir de 

la realidad del genocidio en Gaza y la intensificación y extensión de la violencia sobre los 

territorios ocupados, Líbano y otras zonas de la región, un nuevo episodio dentro de la historia 

de la colonización de Palestina (Pappé 2007). Hamid Dabashi afirmaba en su obra The Arab 

Spring: The end of postcolonialism (2012) que las grandes movilizaciones en el mundo árabe e 

islámico –las llamadas primaveras árabes en 2011 y el movimiento verde en Irán en 2009– 

marcarían un salto hacia un nuevo orden en el que ya no cabrían las viejas categorías que 

pretendían describir a los árabes, musulmanes y orientales desde paradigmas eurocéntricos y 



267 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

hegemónicos, sobrepasando los límites epistémicos impuestos por el colonialismo y el 

poscolonialismo (Dabashi 2012: 164). Trece años después de la publicación de este libro, el 

gran acontecimiento que sacude a la región árabe y al mundo es un genocidio contra el pueblo 

palestino, retransmitido en directo y perpetrado por una entidad aliada de las grandes potencias 

occidentales. La devastación contrasta con la imagen esperanzadora de movilización social de 

2011. No obstante, en este nuevo contexto se produce una nueva vuelta de tuerca en la misma 

dirección que apuntaba Dabashi. En un artículo en el que este autor critica a Jürgen Habermas 

y a otros filósofos alemanes por negar que Israel tuviera propósitos genocidas en Gaza afirmaba 

lo siguiente: «El mundo ha despertado del falso letargo de la etnofilosofía europea. Hoy 

debemos esta liberación al sufrimiento global de pueblos como los palestinos, cuyo heroísmo y 

sacrificios prolongados e históricos han desarbolado finalmente la barbarie descarada en la que 

se basa la civilización occidental» (Dabashi 2024). 

 

Afirmaciones como la de Dabashi, más los dos años de genocidio y las movilizaciones de 

solidaridad internacional por todo el mundo, vuelven a situar a Palestina en un lugar 

preponderante dentro de las luchas anticoloniales, abriendo una ventana de posibilidad para 

repensar los movimientos sociales en sentido amplio, fuera y dentro de Palestina, incluyendo 

los movimientos conducidos por mujeres. Así, la relevancia de la resistencia palestina no solo 

se limita a la Palestina histórica, sino al resto del mundo, especialmente en el sur global. Si 

pensamos desde el mundo árabe veremos que Palestina se sigue encontrando en el centro de su 

imaginario colonial y poscolonial. El gran filósofo marroquí, Mohammed ˁAbed al-Jabri (1982) 

afirmó que desde el 48, año de creación del estado de Israel en Palestina, no se puede pensar en 

el mundo árabe y en los árabes sin pensar en Palestina (1982: 126), en tanto la liberación de 

Palestina es constitutiva del pensamiento político árabe contemporáneo(1). El fracaso de los 

líderes árabes que han enarbolado la lucha contra el sionismo durante el siglo XX, además de 

la corrupción, las crisis y el autoritarismo imperante en toda la región, convirtieron la resistencia 

palestina en un baluarte de otras luchas. Como causa legítima y legitimadora, Palestina es una 

poderosa vía a través de la cual se lucha a la vez por la democracia. Un ejemplo de ello fue el 

movimiento Kifaya surgido en Egipto en 2004. Los detonantes de dicho movimiento partieron 

de la oposición social a las relaciones de normalización (taṭbīˁ)(2) del gobierno egipcio con 

Israel, el apoyo a la intifada del 2000 y, posteriormente, el No a la Guerra e invasión de Irak en 

2003. El régimen de Mubarak se vio en la necesidad de tolerar las manifestaciones y protestas 

como válvula de escape del descontento social. Dichas movilizaciones crearon la plataforma de 

Kifaya contra el mandato de Mubarak y en favor de una democracia real (Kemou y Azaola 

2009: 181-216). Esto supuso a la vez uno de los antecedentes de la revolución egipcia en 2011. 

Ante el genocidio del pueblo palestino, las mismas imágenes de solidaridad se suceden en las 

calles del mundo árabe e islámico. Si extrapolamos la idea de al-Jabri (1982) al movimiento de 

mujeres árabes, podríamos afirmar que no podemos pensar en un feminismo árabe sin tener 

presente a Palestina y a la propia lucha de las mujeres palestinas. 

 

 

 
(1)  En relación a la epistemología árabe, agradecemos a Juan Antonio Macías Amoretti sus valiosas aportaciones 

y reflexiones compartidas sobre Palestina y los cambios sociales y culturales en el mundo árabe a través de 

diversos autores del Magreb. 

(2)  Las transcripciones del árabe usan el siguiente sistema: ˀ - b - t - ṯ - ŷ - ḥ - j - d - ḏ - r - z - s - š - ṣ - ḍ - ṭ - ẓ - 

ˁ - g - f - q - k - l - m - n - h - w - y. Vocales: a - i - u - ā - ī -ū. El artículo se translitera al-. 



268 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

2.1. Mujeres y nacionalismo, género y nación 

El movimiento de las mujeres palestinas rompe con las categorías dicotómicas con las que 

se ha representado a los feminismos árabes a través del conocimiento producido desde 

Occidente principalmente. Estas giran en torno a construcciones orientalistas del otro no-

occidental, tales como tradición frente a modernidad, religiosidad frente a secularismo, atraso 

frente a desarrollo, etc. (Said 1997, Dabashi 2009). Estas categorías han acabado imponiendo 

visiones etnocéntricas y esencialistas del mundo árabe e islámico en general (Mohanty 1988) 

que reducen y simplifican ampliamente las complejas realidades de hombres y mujeres de 

distintas partes del mundo, como si los feminismos en el mundo árabe e islámico solo giraran 

en torno a categorías tales como feminismo laico frente a feminismo islámico, frecuentemente 

representados como antagónicos. La visión binaria secular/religiosa no solo dificulta la 

comprensión de las diferentes realidades, sino que también aparta la mirada de las demandas 

de las mujeres en relación con los derechos laborales, los recursos materiales, la propiedad de 

la tierra, la dignidad humana, que en general responden al impacto de las políticas neoliberales 

y a la corrupción estructurada (Mijares y Ramírez 2023, Ramírez y Mijares 2021).  

 

Dentro del contexto árabe, la lucha histórica de las mujeres palestinas contra la ocupación 

representa un paradigma de esas otras luchas invisibilizadas, siendo la liberación de Palestina 

posiblemente la más conocida, en las que el género intersecciona con la raza y la nación de una 

manera crucial. En este sentido cabe destacar que los estudios de género y los feminismos que 

tan bien han adoptado la interseccionalidad como herramienta de análisis (Collins 2012, 

Combahee River Collective 1988), están llamados a entender el colonialismo como sistema de 

opresión y negación de todo un pueblo y el anticolonialismo como eje que vertebra el 

movimiento de mujeres palestinas. Por lo tanto, es necesario situar el análisis en un marco que 

comprenda la estrecha relación, a menudo compleja, entre el movimiento de mujeres palestinas 

y el nacionalismo anticolonial. 

 

A partir de la década de los 80 comienzan a aparecer las primeras obras que introducen el 

género y las mujeres en el debate teórico sobre los nacionalismos. Entre ellas, las más citadas 

son la de Kumari Jayawardena (1986) Enloe (1989) y Anthias y Yuval Davis (1989). 

Jayawardena puso de manifiesto la compleja relación entre las luchas nacionalistas y el 

movimiento de mujeres en diversos países del Medio y Extremo Oriente, señalando que la 

implicación de las mujeres en las luchas nacionales anticoloniales ha supuesto su 

transformación como ciudadanas dentro de sus sociedades a través de su participación en la 

vida pública desde finales del siglo XIX y principios del XX. El feminismo y el nacionalismo 

han estado estrechamente interconectados y no se pueden entender fuera del contexto del 

imperialismo y de las transformaciones del capitalismo. El análisis de Anthias y Yuval Davis 

(1989) es quizás uno de los trabajos más citados sobre el género y la nación. Ellas establecen 

cinco maneras a través de las cuales las mujeres han jugado un rol importante en la producción, 

mantenimiento y reproducción de los procesos étnicos y nacionales. Éstas pueden representar 

las funciones de reproductoras biológicas de los miembros de las colectividades; reproductoras 

de las líneas divisorias de los grupos étnicos o nacionales; agentes de la reproducción ideológica 

de la colectividad y transmisoras de su cultura, símbolos de los grupos étnicos y nacionales; y 

participantes en las luchas nacionales, económicas, políticas y militares (Anthias y Yuval Davis, 

1989: 7). Como sostiene Kandiyoti (1991: 431), las mujeres pueden participar activamente en 

los proyectos nacionales y al mismo tiempo ser sus rehenes, en tanto que su liberación como 



269 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

ciudadanas puede quedar relegada a la agenda nacional. Frente a esta ambivalencia, han surgido 

diferentes posicionamientos respecto a la conveniencia o no del nacionalismo como marco de 

lucha emancipatoria (Kaplan, Alarcón y Moallem 1999, Herr 2003). Parte de las posiciones 

contrarias señalan el carácter eminentemente masculino del nacionalismo y su soslayamiento 

del feminismo de distintas formas. Por ejemplo, muchos movimientos nacionalistas habrían 

cargado a las mujeres con el peso de ser los símbolos y las guardianas de la identidad nacional 

y de una «autenticidad» cultural esencial que representa un terreno contestado (Jayawardena 

1986, Enloe 1989, Narayan 1997). 

 

Sin embargo, no basta con analizar cómo el nacionalismo afecta a la construcción del 

género, sino que habría que introducir la agencia de las mujeres en la ecuación, para así entender 

mejor la compleja intersección entre el feminismo y el nacionalismo, y entre la nación y el 

género. En consonancia con esto, el teórico poscolonial Bhabha afirma que no solo la élite 

nacionalista construye la identidad nacional, sino que la gente corriente participa en el proceso 

de «narrar la nación» como un ejercicio de reescritura y de perfomatividad que cuestiona la 

homogeneidad y el esencialismo (Bhabha 1994: 199-244), de modo que hay espacio para la 

«agencia». Igualmente, Pappé (2014) afirma que, más allá de las élites árabes, las poblaciones, 

entre ellas las mujeres, son sujetos históricos con la capacidad de instigar cambios desde abajo. 

En este sentido, los cinco roles femeninos en la producción, mantenimiento y reproducción de 

la nación y los nacionalismos de Anthias y Yuval Davis (1989: 7) han sido cuestionados y 

considerados insuficientes. En primer lugar, esta aproximación pone más el foco en la 

subordinación de las mujeres a los proyectos nacionales y no tanto en su capacidad de agencia 

o resistencia a partir de aquello que las subordina, tal como señalan autoras decoloniales como 

Rocío Medina (2014), Rosalva A. Hernández (2003) y Liliana Suárez y Rosalva A. Hernández 

(2004). Así, las mujeres redefinen y resignifican la cultura localizada en su propias luchas y 

contextos. Es decir, mientras participan de la lucha nacional están empujando las limitaciones 

patriarcales en un proceso dinámico. En este sentido, las mujeres palestinas son un ejemplo 

paradigmático de una dilatada lucha, a lo largo de la cual habría que considerarlas 

simultáneamente, en palabras de Hasso (1998: 442), «como actores, símbolos y autoras que 

utilizan y son utilizadas, y que construyen el nacionalismo en sus propios términos». 

 

No obstante, esta estrecha relación entre feminismo y nacionalismo en el contexto árabe y 

palestino se ha visto sujeta a profundas transformaciones desde el último tercio del siglo XX a 

causa de las nuevas realidades y relaciones pos- y neocoloniales, al tiempo que prosigue la 

expansión de la ocupación israelí, al igual que la resistencia del pueblo palestino. Kandiyoti 

(2007) establece dos marcos historiográficos que ilustran este cambio de paradigma. El primero 

de ellos se sitúa en el periodo colonial auspiciado por las Sociedad de Naciones a finales de la 

I Guerra Mundial: las luchas anticoloniales y nacionales. En este periodo la cuestión de las 

mujeres estaba enmarcada dentro del programa de reforma social y construcción nacional desde 

un posicionamiento interno, local y opuesto a la injerencia colonial. El segundo marco obedece 

a un nuevo contexto internacional acompañado de importantes crisis, desde el colapso 

económico y político de los regímenes poscoloniales autoritarios, la globalización del poder a 

través del capitalismo financiero y las instituciones supranacionales, sin olvidar la lucha global 

contra el terror. En estos contextos, Kandiyoti (2007: 171) afirma que se produce una 

internacionalización de la construcción nacional bajo nuevas formas de tutela con la 

financiación exterior de diferentes agencias y entidades supranacionales como la ONU, Banco 



270 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

Mundial, FMI, la administración de EEUU, etc. En lo que se refiere a la agenda de género, este 

proceso de internacionalización se inicia tras importantes eventos tales como la Conferencia 

Mundial de Beijing de 1995, la adopción de la CEDAW y la Resolución 1325 del Consejo de 

Seguridad de las Naciones Unidas en 2000. Los ejemplos más paradigmáticos de esta nueva 

forma de tutela los encontramos en Afganistán en 2001 y en Iraq en 2003 con el establecimiento 

de una nueva constitución, elecciones, e incluso el establecimiento de cuotas femeninas en el 

parlamento y la financiación exterior de la sociedad civil. Pero ya antes, en Palestina, dinámicas 

similares empezaron a darse con la creación de la Autoridad Nacional Palestina en 1995 

conforme a los Acuerdos de Oslo (1991-1993). Este proceso ha producido una acomodación de 

la política nacional palestina al neoliberalismo y a la propia ocupación israelí (López Arias 

2010, Hanafi y Tabar 2005). De modo que las mujeres palestinas, de manera progresiva, se ven 

inmersas en esta dinámica afectando su agenda de diversas maneras a través de lo que es 

conocido como la ONGización del movimiento (Jad 2004, Mojab 2009). A continuación, 

presentaremos la evolución del movimiento partiendo del contexto árabe anticolonial y a lo 

largo de estos dos marcos históricos expuestos anteriormente, para ver cómo se ha transformado 

el activismo de las mujeres sobre el terreno, produciendo una despolitización de la intersección 

de género y nación. 

 

 

3. El movimiento de mujeres y el nacionalismo anticolonial 

Los movimientos de mujeres árabes y palestinas no pueden entenderse sin tener en cuenta 

el colonialismo, el sionismo, el capitalismo, las luchas nacionales y los proyectos de reforma 

social. De hecho, surgen del seno de dichas luchas, siendo la resistencia anticolonial y 

antisionista dos grandes catalizadores de la expansión del movimiento de mujeres en todo el 

mundo árabe. En la década de los 20 se crearon las primeras uniones de mujeres que se 

proponían como objetivo la «doble liberación», la nacional y la de las mujeres. La creación de 

la primera unión de mujeres palestinas en Jerusalén llegó a representar un vínculo entre la lucha 

nacional y la lucha social. Las condiciones políticas de ese período, incluidas las políticas del 

Mandato Británico y su respaldo a las migraciones judías a Palestina, así como la invasión 

sionista del territorio palestino que resultó en la pérdida y fragmentación de la comunidad 

palestina, movilizaron tanto a mujeres como a hombres contra la creación de un estado judío 

en Palestina (Kuttab 1996). La participación de las mujeres en las movilizaciones entre 1929 y 

1947 atrajo la atención de los medios de comunicación locales e internacionales, especialmente 

en la prensa árabe bajo el Mandato Británico (Gijón 2015). Estos medios se sorprendieron por 

consignas que dejaban claro que muchas mujeres mostraban posiciones nacionalistas, o que las 

mujeres árabes estaban a la vanguardia de sus filas, lo que indicaba una participación 

significativa en la lucha nacional. 

 

En esta primera etapa, las mujeres participaron de diversas formas, como en 

manifestaciones y congresos, presentación de memorandos al gobierno, contrabando de armas, 

reuniones con funcionarios gubernamentales, recaudación de fondos, apoyo a los/as presos y 

presas y asistencia a personas heridas. Sin embargo, a pesar de estas actividades, las mujeres 

mantuvieron una agenda feminista y una autonomía respecto al proyecto nacionalista 

(Fleishmann 2003). Cabe señalar también que las primeras organizaciones de mujeres en 

Palestina, como en el resto de la región, estaban lideradas por mujeres de las clases altas y 



271 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

medias, por lo que sus experiencias y activismo estaban determinados por su posición 

socioeconómica (Jad 2019). 

 

La cuestión palestina estuvo estrechamente vinculada al movimiento feminista árabe 

anticolonial, a través de la construcción de organizaciones feministas panárabes en las que la 

liberación de Palestina y la lucha contra el sionismo estuvieron en el corazón de su agenda 

política. Este feminismo árabe o panárabe se fue conformando a través de diversos encuentros 

regionales como la primera Conferencia de Mujeres Árabes en Jerusalén en 1929 de la que 

surgió la Unión de Mujeres Árabes en Palestina; la Conferencia de las Mujeres de Oriente en 

Damasco en 1930, y la Conferencia de Mujeres de Oriente para la Defensa de Palestina en El 

Cairo en 1936, a la que asistieron 67 delegadas de seis países de Oriente Próximo representando 

una amplia diversidad ideológica desde liberales y laicas hasta conservadoras e islamistas. Esta 

conferencia tuvo bastante significancia regional, ya que sus demandas contra la imposición del 

proyecto sionista a manos de Gran Bretaña y el derecho a la autodeterminación de la población 

palestina se articularon dentro de un discurso de justicia internacional y paz. La firmeza con la 

que se plantearon dichas demandas causó admiración y reconocimiento entre los árabes en 

general y preocupación y censura por parte de la potencia colonial. Uno de los resultados de 

esta conferencia fue el aumento de los comités para la defensa de Palestina en los países de las 

participantes, lo que da muestra de cómo, de manera autónoma, las mujeres palestinas y árabes 

estuvieron a la vanguardia de la lucha nacional (Badran 1994). 

 

Igualmente, durante esas primeras décadas del siglo XX las activistas árabes y palestinas 

entraron en contacto con el feminismo internacionalista por el sufragio femenino y la resolución 

pacífica de los conflictos entre naciones a través de la Alianza Internacional del Sufragio de la 

Mujer (IWSA). No obstante, en la década de los 30, con el incremento del malestar y la 

violencia contra la población palestina, se pusieron de manifiesto las limitaciones de la 

«sororidad» internacional dominada por un feminismo occidental hegemónico. Las mujeres 

árabes, lideradas en aquel entonces por la Unión Feminista Egipcia, pusieron sobre la mesa la 

cuestión del imperialismo y el apoyo de las potencias occidentales al proyecto sionista, 

ignorando, de este modo, los derechos de la población palestina. Igualmente, demandaron la 

plena soberanía y dignidad de todas las naciones, que, de un modo u otro, vivían bajo el yugo 

colonial, lo que según ellas constituía un grave impedimento a la paz y la justicia entre naciones. 

No obstante, la IWSA acabó por mostrar su adhesión a las políticas imperialistas y a los 

intereses sionistas, lo que alejó por completo a las feministas árabes. Este hecho, además de 

poner en evidencia las contradicciones del feminismo internacional, sirvió de revulsivo para el 

fortalecimiento del feminismo panárabe, en un contexto en el que la llamada a la unidad de los 

árabes tenía cada vez mayor eco. Así, se celebró la Conferencia de Mujeres Árabes en 1944 en 

El Cairo, esta vez incluyendo a las mujeres del Magreb. La mayoría de los países árabes 

orientales bajo el mandato colonial británico y francés ya habían logrado su independencia 

«formal» (Egipto en 1922, Iraq en 1932, Líbano en 1943) o estaban a punto de conseguirlo 

(Siria en 1945), aunque estuvieron sometidos a diferentes tratados con las potencias 

exmandatarias. En cambio, los países del Magreb aún estaban inmersos en sus procesos de 

independencia que no tendría lugar, en la mayoría de los casos, hasta finales de la década de 

los 50 o principios de los sesenta, como Argelia en 1962, tras varios años de una dramática 

guerra contra la colonización francesa. Por el contrario, Palestina seguía enfrentándose al 

colonialismo británico y al proyecto sionista. 



272 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

La Conferencia de Mujeres Árabes de 1944 puso de relieve, al igual que la celebrada en 

1936, el liderazgo de las mujeres árabes en la construcción de un proyecto de unidad y soberanía 

nacional en sus propios términos feministas, a pesar de los intentos de instrumentalización de 

la élite nacionalista masculina. Sin embargo, el contexto varía con respecto a la década anterior, 

pues los países árabes orientales se encontraban en un periodo de transición hacia la 

independencia mientras se discutía la plena ciudadanía de las mujeres. En esta intersección 

entre género y nación, la lucha de las mujeres tomó un marcado carácter antipatriarcal al tiempo 

que apelaba a la unidad entre los/as árabes, hombres y mujeres. La conferencia puso en 

evidencia las diferencias entre la realidad de las mujeres palestinas y las de sus hermanas árabes 

orientales. Priorizando la propia supervivencia sobre cualquier otra cuestión, Wadiˁah 

Khartabil, una de las activistas palestinas asistentes a esta conferencia, afirmó que «mientras 

que las mujeres árabes empiezan su lucha por su acceso a la vida política, las mujeres palestinas 

continuamos en la lucha por la vida en sí misma”» (Badran 1994: 241). No obstante, como se 

verá más adelante, las mujeres palestinas acabaron por librar su lucha nacional junto a la lucha 

por sus derechos desde diferentes frentes. 

 

Un resultado destacable de la Conferencia de Mujeres Árabes del 1944 fue la creación en 

1945 de la Unión de Mujeres Árabes (UMA) con sede en El Cairo, que aglutinará las diferentes 

uniones de mujeres del resto de países árabes participantes. Curiosamente, la creación de esta 

plataforma de mujeres precedió por unos meses la creación de la Liga Árabe. Mientras la UMA 

contaba con una representación palestina, la Liga Árabe no incluía a ningún representante 

palestino por no haberse constituido Palestina como estado, tampoco se contó entre sus 

delegados con ninguna mujer. La cuestión palestina tuvo un papel crucial, junto a las tensiones 

con el feminismo blanco occidental hegemónico colonial, en la constitución y expansión de un 

feminismo árabe o panárabe durante la primera mitad del siglo XX (Badran 1994: 223). Sin 

embargo, la emergencia durante la década de los 50 y 60 de regímenes árabes nacionalistas 

totalitarios afectaron al movimiento independiente de mujeres, que se vio atrapado entre la 

represión y la cooptación de dichos regímenes que pretendían liderar la agenda feminista. 

Gamal Abdel Nasser ilegalizó la Unión Feminista Egipcia en 1956, y ésta tuvo que trasladar su 

sede al Líbano donde acabó languideciendo. Paradójicamente, los regímenes árabes 

panarabistas reprimieron la pluralidad política y la agenda feminista y nacionalista de las 

mujeres, admitiendo solo asociaciones asistenciales y organizaciones de mujeres dentro de las 

estructuras del régimen en Egipto, Siria e Iraq.  

 

Volviendo a Palestina, la resistencia contra el Mandato Británico y la inmigración judía a 

Palestina fue interrumpida por otro evento crucial: el estallido de la guerra árabe-israelí de 1948, 

que generó una nueva realidad marcada por el desplazamiento y la dispersión del pueblo 

palestino. Se cuestionó la creación del Estado de Israel en la mayor parte de la Palestina 

histórica, así como la destrucción y fragmentación de las redes sociales palestinas. Esto, a su 

vez, impuso nuevas demandas a las organizaciones de mujeres, obligándolas a ampliar sus 

estructuras para brindar ayuda y servicios sociales a las familias necesitadas (Gijón 2015). 

Mientras la población palestina se enfrentaba a las secuelas de la Nakba del 48, estalló la Guerra 

de los Seis Días en 1967, que resultó en la completa destrucción de la infraestructura política, 

económica y cultural, reduciendo su capacidad de supervivencia y continuidad. Esto generó una 

necesidad aún mayor de solidaridad dentro del movimiento nacional, transformando el 



273 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

movimiento de mujeres en una extensa estructura de organizaciones benéficas que respondían 

a las necesidades comunitarias (Gijón 2015).  

 

Tras la guerra de 1967, la ocupación israelí de Cisjordania y la Franja de Gaza, la sociedad 

palestina experimentó cambios estructurales profundos que alteraron radicalmente su vida 

económica y social. La apropiación de tierras por parte de Israel provocó el desplazamiento del 

campesinado, convirtiéndolos en mano de obra proletaria para el mercado laboral israelí, lo que 

puso en peligro la estructura tradicional de las familias campesinas (Kuttab 1988). La 

monopolización de los recursos hídricos por parte de Israel y la distorsión del mercado laboral 

transformaron la economía palestina en una economía completamente subordinada. Estas 

prácticas ejercieron nuevas presiones sobre el movimiento de mujeres, desplazando su papel 

central hacia la preservación de la tradición, el patrimonio nacional y la cultura como elementos 

identitarios (Kuttab 1988). Este papel se volvió crítico para la continuidad de las redes sociales 

palestinas. Durante este mismo período, las mujeres también se unieron a diferentes partidos 

políticos para mejorar su participación política e involucrarse en la resistencia (Gijón 2015). A 

pesar de que estos avances dieron lugar a una nueva percepción de la militancia femenina, 

persistieron la segregación de género y la división tradicional del trabajo, en la que los roles de 

las mujeres se definían según su sexo y se limitaban a proporcionar apoyo, aunque también 

fueron objeto de crítica (Kuttab 1993). 

 

Las organizaciones propiamente de mujeres que se distinguen por su autonomía a menudo 

se entrelazaban con otros movimientos más amplios en favor del cambio social. Así, los 

movimientos nacionalistas ofrecieron oportunidades para el activismo femenino a gran escala, 

reconociendo las quejas y preocupaciones de las mujeres (Basu 1995). El movimiento de 

mujeres palestinas evolucionó a través de su participación en los problemas más amplios de la 

lucha anticolonial. El proceso de resistencia contra la ocupación también influyó en la 

conciencia de clase y género, moldeando sistemáticamente la agenda de las mujeres y su lucha 

por sus derechos. Aunque la participación de las mujeres palestinas en la lucha nacional se 

consideraba una condición necesaria pero no suficiente para su emancipación, aun así, expresan 

la creencia de que, en este momento, eran dos caras de la misma moneda: se percibía un «efecto 

de liberación», como una herramienta necesaria para legitimar su activismo, proporcionándoles 

un papel público (Fleischmann 2003). Un enfoque realista para las mujeres que viven bajo la 

hegemonía colonial depende de la capacidad del movimiento de mujeres para comprender la 

realidad de su vida cotidiana bajo el colonialismo y, por lo tanto, para integrar las 

preocupaciones y problemas nacionales con los suyos (Kuttab 1993). 

 

 

3.1. Desarrollo: La democratización del movimiento 

El período comprendido entre 1976 y 1981 supuso un proceso de democratización de la 

lucha nacional. Diferentes escritoras han documentado la experiencia de organizaciones de 

resistencia (Jad 2003, Kuttab 1993). Las formaciones tradicionales basadas en la clase, el 

género y la afiliación religiosa establecidas por figuras y fuerzas sociales tradicionales se 

volvieron ineficaces para hacer frente a la ocupación israelí. Una razón fue la distancia social 

entre la dirección tradicional de la élite y la mayoría social, y la otra fue una mala interpretación 

de una relación dialéctica entre la liberación nacional y social (Kuttab 2008). Las nuevas 

organizaciones que surgieron movilizaron a la población palestina de diversas categorías y 



274 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

sectores, como la juventud, la fuerza laboral, las mujeres y el estudiantado (Kuttab 2009). Los 

comités de mujeres representan al nuevo movimiento, ampliando la agenda para incluir temas 

sociales además de los nacionales, y presentando diversas demandas como el derecho a luchar, 

trabajar, ser educadas y ser representadas equitativamente en la toma de decisiones políticas 

(Kuttab 1993, 2003). Aunque había una clara conexión teórica entre la lucha nacional y la 

social, la situación se volvió más difícil porque los problemas políticos y nacionales seguían 

siendo la prioridad en el escenario político palestino. La tarea de equilibrar las agendas 

nacionales y sociales durante la ocupación resultó en un proceso extremadamente complicado. 

Debido a la ocupación, los comités tuvieron que responder continuamente a situaciones de 

emergencia, lo que hizo que los planes de trabajo sobre la cuestión de la igualdad de las mujeres 

fueran difíciles de lograr e implementar. 

 

La intifada de 1987 surgió como parte de un largo proceso de activismo dirigido por 

organizaciones de masas que actuaban como extensiones del movimiento nacional. La creación 

de vehículos de cambio fue influenciada por la fuerza de dicho movimiento y la cristalización 

de la conciencia política democrática a mediados de la década de 1970. Estos vehículos 

integraron la acción política, social y cultural en una estrategia integral para la actividad política 

(Taraki 1991, Kuttab 1993). Estos diversos mecanismos se han convertido en herramientas 

movilizadoras para organizar sectores más extensos como estudiantes, mujeres, fuerza laboral 

y profesionales en general. Estos sectores fueron los principales apoyos de la primera intifada 

de 1987. 

 

 

4. La ONGización del movimiento de mujeres palestinas pos-Oslo: Una perspectiva 

neoliberal 

En Palestina, la creación de organizaciones no gubernamentales (ONG) ocurrió como una 

etapa de profesionalización de las organizaciones ya existentes. Varios factores que surgieron 

a fines de la década de 1970 y principios de la de 1980, como la faccionalización y los contratos 

con donantes europeos, contribuyeron a la formación temprana de ONG profesionalizadas en 

Palestina (Hammami 2000). 

 

En el contexto de la ocupación, no había una densa infraestructura gubernamental y 

administrativa antes del establecimiento de la Autoridad Nacional Palestina (ANP) en 1994, lo 

que llevó al surgimiento temprano de una infraestructura de ONG fuerte y pluralista. La 

fragmentación de la Organización para la Liberación de Palestina (OLP) en las décadas de 1970 

y 1980 alentó a estas organizaciones a buscar financiación extranjera, lo que llevó a su 

ONGización. Anteriormente, la población palestina estaba organizada en torno a partidos 

políticos y organizaciones de base que operaban bajo el paraguas de la OLP (Jad 2008: 4). Pero 

a fines de la década de 1970, el movimiento nacional se había dividido en grupos basados en 

ideologías políticas, y la OLP había hecho que varias fuentes de financiación fueran accesibles 

de forma selectiva para algunos de estos grupos (mujeres, estudiantes y fuerza laboral poco 

organizada). Al mismo tiempo, las organizaciones buscaron oportunidades de financiamiento a 

través de donantes extranjeros (Hammami 2000: 16). 

 

La ONGización se basó en la profesionalización de las organizaciones, las cuales estaban 

dirigidas principalmente por activistas. Este cambio fue impulsado por diversas razones, entre 



275 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

ellas la necesidad de personal con habilidades especializadas para mejorar su funcionamiento. 

Los/as activistas también reconocieron la importancia de obtener fondos adicionales y de 

involucrar a profesionales como un medio para atraer más apoyo. De hecho, este enfoque fue 

preferido por los financiadores, quienes encontraron más fácil tratar con mujeres que ya poseían 

experiencia en la gestión de una organización de manera profesional (Jad 2008: 12). 

 

Como resultado, aunque la financiación extranjera liberó a los/as líderes de la dependencia 

financiera de sus facciones, simultáneamente impuso nuevas restricciones. Estas restricciones 

incluían la exigencia de planificación a largo plazo, objetivos medibles y la sustitución de los 

objetivos políticos por objetivos de desarrollo. Esto llevó directamente a la despolitización de 

las ONG y su separación de las circunscripciones populares. 

 

En los primeros años de expansión, las ONG profesionalizadas se convirtieron en refugios 

seguros para los cuadros insatisfechos del partido. No obstante, las facciones de izquierda 

rechazan el uso de las ONG como alternativa política a la futura Autoridad Nacional Palestina 

(ANP). Unos años después, en 1998, este fenómeno evolucionó: la mayoría de las personas 

creían que las organizaciones no podían sustituir a los partidos políticos. Esto reflejó un 

creciente reconocimiento de las limitaciones de las organizaciones para representar a las bases 

(Hammami 2000). 

 

La militarización de la primera intifada también llevó a las organizaciones movilizadoras 

a separarse de esas circunscripciones. Los acontecimientos de la primera intifada impulsaron 

aún más la profesionalización de las organizaciones, motivada por la necesidad de acceder a 

mayores fondos debido a la falta de recursos propios. Además, la represión israelí y el cierre de 

numerosas instituciones palestinas llevaron a que las ONG se consolidaran como espacios 

relativamente más seguros para operar. La firma de los Acuerdos de Oslo dio lugar a un 

aumento dramático de las donaciones extranjeras (Bornstein 2009: 183), lo que llevó a la 

proliferación de ONG de mujeres profesionalizadas y al declive de las organizaciones de 

mujeres más antiguas (Jad 2008: 12). A pesar de estos factores, la ONGización del movimiento 

feminista en Palestina ha producido efectos similares en otros movimientos sociales (Mojab 

2009). 

 

Después de los Acuerdos de Oslo en 1993, el establecimiento de la ANP y el flujo de ayuda 

internacional, las ONG se convirtieron en el principal vehículo del activismo de las mujeres. 

También se profesionalizó aún más el movimiento, concentrando el poder en grupos de élite de 

administradores responsables ante donantes extranjeros, en lugar de grupos de base (Jad 2008). 

El proceso de ONGización implicó la incorporación de marcos neoliberales, privilegiando 

enfoques incrementales y pragmáticos del cambio social. Las mujeres palestinas siempre habían 

estado en la vanguardia de la lucha de liberación nacional con sus acciones vinculadas a 

movimientos nacionalistas más amplios de principios del siglo XX. Sin embargo, los Acuerdos 

de Oslo fueron un punto de inflexión que llevó a los movimientos de mujeres a operar de manera 

mucho más pronunciada dentro de un marco dominado por las ONG. Este cambio introdujo 

una especie de acomodación a las normas y prácticas globales, a expensas de algunos de los 

objetivos revolucionarios originales del movimiento (Kuttab 2008). 

 



276 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

Simultáneamente, la idea de ṣumūd, o firmeza, se volvió central en la lucha palestina, como 

un medio para afirmar la identidad y la existencia frente a la continua opresión. Históricamente, 

ṣumūd tiene una genealogía en la resistencia colectiva (Hanafi 2021), pero la lógica neoliberal 

ha reformulado con frecuencia esta resiliencia como un esfuerzo estrechamente individualista 

que se centra en la autonomía individual en lugar de la acción colectiva. Como resultado, 

muchas mujeres han asumido el ṣumūd de una manera que incluye una respuesta a los desafíos 

inmediatos, así como una adaptación al contexto neoliberal, con estrategias individuales que se 

ajustan inadvertidamente a los mandatos del mercado (Kayali 2024). Como resultado, la 

población en general comenzó a perder confianza en las organizaciones porque las veían 

distanciadas de lo que la mayoría sufre a diario (Hammami 2000). Por lo tanto, la consecuencia 

de esta ONGización fue doble: ofreció algunos recursos y visibilidad a los problemas de las 

mujeres, pero también redujo la lucha colectiva contra la ocupación y la opresión. La 

transformación de la solidaridad en colaboración con actores internacionales significó que la 

esencia de la resistencia a menudo fue reemplazada por un enfoque en la prestación de servicios 

que dejó de lado la capacidad transformadora del movimiento de mujeres palestinas (Kuttab 

2008). 

 

Islah Jad (2008) argumenta que la lógica de proyecto establecida por la ONG distorsionó 

el activismo en esfuerzos a corto plazo y centrados en las agencias de donantes, la consolidación 

de la paz y la resolución de conflictos, en lugar de en actividades feministas-nacionalistas a más 

largo plazo. Fragmentó un movimiento, reemplazando los objetivos amplios basados en la 

comunidad por otros impulsados por dichas agencias. La ONGización ayudó a crear un enfoque 

neoliberal que enfatizaba el empoderamiento individual y la medición de los resultados, 

dejando de lado las formas colectivas de organización y la capacidad de movilización colectiva. 

Esta transformación resultó en la desmovilización del movimiento de mujeres, ya que las 

estructuras de las ONG dedicaron mayor importancia a la rendición de cuentas ascendente a 

los/as financiadores que al compromiso horizontal con la comunidad. Debido a la dependencia 

de la ayuda extranjera, la durabilidad y la potencia política del movimiento disminuyeron, y su 

capacidad para resistir la ocupación y alentar el cambio sistémico se erosionó. Este giro apunta 

a cómo los enfoques neoliberales y profesionalizados pueden neutralizar los espacios de trabajo 

activista, renovando los movimientos activistas para que se ajusten mejor a estas agendas 

externas, a menudo despolitizadas (Jad 2008). Hammami (2000) critica aún más esta 

transformación argumentando que muchas ONG redujeron su enfoque como resultado del 

marco neoliberal que enfatizaba la eficiencia y la rendición de cuentas. Estas organizaciones se 

centraron más en la prestación de servicios que en el contexto sociopolítico más amplio que 

impregna la vida de las mujeres bajo ocupación. Esta fragmentación del movimiento diluyó el 

marco político del activismo, atrofiando un enfoque de defensa propio y unificado. Además, la 

competencia por el financiamiento internacional generó con frecuencia un entorno que obligaba 

a las organizaciones pequeñas y de base a competir para adaptarse y cumplir con las 

expectativas de las ONG más grandes, lo que resultó en una falta de diversidad en el 

movimiento en cuanto a estrategias y voces. 

 

No obstante, sobre los 2000, se empieza a dar un mayor reconocimiento de la necesidad 

de cerrar la brecha entre los marcos formales de las ONG y el activismo de base. Los intentos 

recientes de algunas organizaciones de reconectarse con iniciativas comunitarias pueden 

reactivar la promoción de los derechos humanos y la igualdad de género como parte de la lucha 



277 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

palestina por la liberación (Hammami 2000). Igualmente, Abu-Lughod (2013) apunta a que las 

ONG y sus programas de entrenamiento despolitizado podrían llegar a conectar con dicho 

activismo, debido al contexto específico de Palestina en donde es imposible escapar a la 

realidad cotidiana de la ocupación. 

 

 

5. «¡No Somos ONG!”: Estudio Etnográfico en la Unión de Mujeres Árabes - Beit Sahour 

En el marco de este problema, se llevó a cabo un trabajo etnográfico en la Unión de 

Mujeres Árabes en Beit Sahour(3), una organización que ha resistido la presión de la 

ONGización al mantener una estructura profundamente política y vinculada a su comunidad. 

Este estudio buscó captar las estrategias que emplean para preservar su misión nacionalista y 

feminista, en un contexto marcado por las dinámicas neoliberales que afectan al movimiento de 

mujeres en Palestina. 

 

Desde su fundación en 1956, la organización no solo ha trabajado por el empoderamiento 

de las mujeres, sino que también ha desempeñado un papel fundamental como base política 

durante la primera intifada (1987-1993). En ese periodo, la organización se consolidó como un 

espacio clave para las mujeres activistas, quienes lideraron iniciativas comunitarias y 

participaron activamente en el movimiento de resistencia nacional. A través de sus redes, 

movilizó a mujeres para organizar comités populares, apoyar a las familias afectadas por la 

ocupación y fortalecer la cohesión social. El comité administrativo de la Unión, elegido 

democráticamente cada cuatro años, sigue representando las agendas políticas de los partidos 

locales, manteniendo al mismo tiempo su compromiso con la resistencia nacional y feminista. 

 

La organización tiene varios objetivos clave. Entre ellos se encuentran fortalecer el papel 

de las mujeres en las esferas sociales y políticas para que puedan influir en la toma de 

decisiones, mejorar su salud y educación, y empoderarlas económicamente para que puedan 

sostener a sus familias. Además, la Unión se compromete a integrar a los jóvenes y adultos con 

discapacidades en la sociedad mediante la provisión de formación vocacional y apoyo 

psicosocial. 

 

Para alcanzar estos objetivos, la organización ofrece una variedad de programas y 

servicios. Para las madres trabajadoras, gestiona una guardería que atiende a más de 100 niños 

entre los 3 meses y los 3 años. También opera el Centro Al-Basmah, que atiende a 33 jóvenes 

con discapacidad mediante actividades vocacionales como reciclaje de papel, artesanía en 

madera de olivo, tejido, jardinería y teatro. Para empoderar económicamente a mujeres 

vulnerables, la Cocina de la Unión ofrece trabajo a 10 mujeres que producen comidas y 

alimentos procesados para el mercado local, además de ofrecer formación culinaria. 

 

Más allá de los servicios directos, la Unión organiza actividades comunitarias, incluidas 

sesiones de concienciación, chequeos médicos y programas recreativos dirigidos a abordar las 

necesidades sociales y de salud de las mujeres. También genera ingresos a través del alquiler 

de espacios como su jardín al aire libre, el motel y un salón multiusos, que reciben tanto a 

visitantes locales como internacionales. 

 
(3)  La Unión de Mujeres Árabes en Beit Sahour es independiente de la Unión de Mujeres Árabes que surgió en 

1921 en Jerusalén y la Unión que surgió en 1944 en El Cairo. Página web: https://womenunion.ps/. 

https://womenunion.ps/


278 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

La Unión de Mujeres Árabes en Beit Sahour ha desempeñado un papel fundamental en el 

empoderamiento de las mujeres, la mejora de los medios de vida de las familias y la promoción 

de la inclusión de las personas con discapacidades en la sociedad. Su enfoque integral aborda 

las necesidades multifacéticas de sus beneficiarios, contribuyendo a la realización de una 

comunidad más equitativa e inclusiva. 

 

El trabajo etnográfico(4) permitió observar cómo la Unión rechaza el modelo de las ONG, 

priorizando el fortalecimiento comunitario desde adentro. Durante reuniones con el comité 

administrativo, se enfatizó su autosuficiencia económica, lograda mediante proyectos propios 

que financian tanto las operaciones como los salarios, sin recurrir a financiación extranjera. Una 

ex-activista que desempeñó un papel destacado durante la primera intifada expresó 

enfáticamente: «No somos ONG». Otra miembro señaló: «Nos ponen muchas condiciones que 

limitan nuestro activismo colectivo dentro de la sociedad, y eso va contra nuestros valores». 

Aunque la Unión no lleva a cabo actividades políticas directas, su autonomía financiera y su 

relación con los partidos políticos locales son indicadores claros de una agenda politizada que 

la diferencia de los modelos de ONG orientados a proyectos despolitizados(5). 

 

Las dinámicas observadas reflejan un entendimiento profundo de las necesidades locales. 

Una participante añadió: «Siempre hemos dependido del apoyo del pueblo en Beit Sahour y de 

los esfuerzos de las mujeres que fundaron esta organización, muchas de ellas voluntarias». Esta 

independencia ha permitido a la Unión mantenerse fiel a sus principios, funcionando como un 

espacio colectivo donde las luchas de género y las nacionales se entienden como 

intrínsecamente conectadas. 

 

El enfoque de la Unión de Mujeres Árabes combina programas de empoderamiento 

individual con la construcción de redes sociales que refuerzan la resiliencia frente a la 

ocupación. Este compromiso con su comunidad y su autonomía garantiza que su labor siga 

siendo relevante tanto para la resistencia como para el avance del feminismo. La experiencia 

de la Unión demuestra que es posible construir modelos alternativos de resistencia que prioricen 

las necesidades locales y preserven la conexión con las bases, reafirmando la importancia de 

las organizaciones de base en la lucha por la justicia y la liberación. 

 

 

6. Conclusiones 

El movimiento de liberación liderado por mujeres, junto a la ANP y los partidos políticos, 

sucumbieron a la reestructuración neoliberal de los Acuerdos de Oslo. La ONGización del 

movimiento nacional de mujeres es un resultado de este proceso. Inicialmente, la creación de 

la ANP tuvo por objetivo el ejercicio del poder político, sin embargo, su limitada autonomía 

permitió una nueva forma de colonización neoliberal. En su representación más clara, 

constituye un sistema de apartheid: una exclusión de una economía nacional y una entrada, 

aunque débil, a la economía de mercado competitiva, mientras se mantienen las estructuras de 

 
(4)  La observación etnográfica se llevó a cabo durante un mes, centrada en reuniones administrativas y 

actividades cotidianas realizadas dentro de la organización. 

(5)  La ausencia de financiación extranjera condicional y la influencia de los partidos políticos locales en las 

elecciones del comité administrativo constituyen prácticas politizadas que refuerzan la autonomía y los 

valores nacionales de la Unión. 



279 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

opresión y exclusión colonial. Como se ha argumentado a lo largo del texto, la reestructuración 

neoliberal del movimiento de mujeres ha reducido en gran medida su propia soberanía y lo ha 

conducido a una progresiva subordinación a las dinámicas neoliberales, la ONGización del 

activismo y a una pérdida significativa de su autonomía política y estratégica. 

 

En este contexto, la ONGización aparece como un síntoma de un problema más profundo: 

la imposibilidad de alcanzar soberanía política dentro de un marco neoliberal y colonial. La 

lógica de los proyectos a corto plazo, con su énfasis en resultados medibles y agendas dictadas 

por donantes externos, ha fragmentado al movimiento y debilitado su conexión con las bases 

comunitarias. Como resultado, el movimiento de mujeres ha visto erosionado su capacidad para 

articular una resistencia colectiva que integre género y nación como pilares inseparables. 

 

Ante esta encrucijada, emergen tres posibles caminos para el movimiento de mujeres 

palestinas. El primero es continuar por la senda de la ONGización, aceptando la cooptación y 

la despolitización como parte del marco actual. El segundo implica reformar las estructuras 

existentes, buscando recuperar cierta autonomía y agencia dentro de un modelo que sigue 

siendo intrínsecamente neoliberal. El tercer camino, más radical, demanda una desvinculación 

completa de las dinámicas impuestas por los Acuerdos de Oslo y un retorno a los principios 

fundacionales de la lucha nacional. Este enfoque requiere descolonizar las instituciones y la 

mentalidad construidas en las últimas tres décadas, reconstruyendo el movimiento desde un 

lugar de resistencia autónoma. 

 

La experiencia de la Unión de Mujeres Árabes en Beit Sahour demuestra que este tercer 

camino, aunque desafiante, es el único que puede devolver la soberanía al movimiento y 

revitalizar su capacidad transformadora. Las actividades de la asociación ponen de relieve la 

importancia de sostener el tejido comunitario, básico para resistir la ocupación, a través del 

agenciamiento de las mujeres. Más allá de Palestina, esta lucha también ofrece lecciones 

importantes para otros movimientos sociales regionales y globales que enfrentan procesos de 

cooptación neoliberal. Al resistir estas dinámicas, el movimiento de mujeres palestinas reafirma 

que la lucha por la justicia y la liberación requiere mantener la autonomía, priorizar las 

conexiones comunitarias y rechazar los marcos que despolitizan la resistencia. 

 

Para validar la solidez del «tercer camino» de desvinculación propuesto en este trabajo, 

futuras investigaciones deberían emprender un estudio etnográfico comparativo en 

profundidad. Este análisis confrontaría el modelo alternativo de base de la UMA de Beit Sahour 

–caracterizado por su autonomía financiera, la politización de su agenda y el rechazo a la 

ONGización– con organizaciones que sí han sucumbido a este proceso tras los Acuerdos de 

Oslo. Una comparación de este tipo permitiría evaluar de forma sistemática la despolitización 

del activismo y la pérdida de soberanía política derivadas de la dependencia de donantes 

externos, profundizando así en los efectos de las dinámicas neoliberales sobre el movimiento 

de mujeres palestinas. Asimismo, resultaría pertinente mapear y documentar otras 

organizaciones de base en distintos territorios palestinos ocupados, analizando sus estrategias 

de autosuficiencia económica y su capacidad de agencia para reinterpretar la resiliencia 

comunitaria (ṣumūd) como resistencia colectiva, frente a su reformulación individualista 

impuesta por la lógica neoliberal. En síntesis, estas líneas futuras contribuirían a fortalecer la 

comprensión de cómo el movimiento de mujeres palestinas puede “narrar la nación” en sus 



280 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

propios términos, manteniendo entrelazadas las luchas de género y liberación nacional frente a 

la ocupación. 

 

 

7. Bibliografía 

ANTHIAS, Floya & YUVAL DAVIS, Nira (eds.) (1989): Woman-nation-state, Londres: Palgrave 

Macmillan. 

ABU-LUGHOD, Lila (2013): Do Muslim women need saving?, Cambridge, Massachusetts: 

Harvard University Press. 

BADRAN, Margot (1994): Feminists, Islam, and Nation: Gender and the Making of Modern 

Egypt, Princeton: Princeton University Press. 

BASU, Amrita (ed.) (1995): The challenge of local feminisms: Women’s movements in global 

perspective, Londres: Routledge. 

BHABHA, Homi K. (ed.) (1990): Nation and Narration, Nueva York: Routledge. DOI 

https://doi.org/10.4324/9780203823064. 

BHABHA, Homi K. (1994): The Location of Culture, Nueva York: Routledge. DOI https:// 

doi.org /10.4324/9780203820551. 

COLLINS, Hill P. (2012): «Rasgos distintivos del pensamiento feminista negro», Feminismos 

negros. Una antología, Madrid: Traficantes de sueños, pp. 99-131.  

COMBAHEE RIVER COLLECTIVE (1988): «Una declaración feminista negra», Este puente, mi 

espalda. Voces tercermundistas en los Estados Unidos, San Francisco: Ism Press, pp. 172-

184. 

DABASHI, Hamid (2009): Post-Orientalism: Knowledge and Power in a Time of Terror, Nueva 

York: Routledge. DOI https://doi.org/10.4324/9781315127088. 

DABASHI, Hamid (2012): The Arab Spring: The End of Postcolonialism, Londres y Nueva York: 

Zed Books. 

DABASHI, Hamid (2024): «Gracias a Gaza, la filosofía europea ha evidenciado su falta de ética: 

desde el nazismo de Heidegger hasta el sionismo de Habermas, el sufrimiento del ‘otro’ es 

lo de menos», Contexto y Acción, nº 304, [en línea],. Disponible en: 

https://ctxt.es/es/20240101/Firmas/45328/gaza-europa-filosofos-habermas-hipocresia-

deshumanizacion-israel-sionismo-hamid-dabashi.htm. [consultado el 28/11/2024].  

ENLOE, Cynthia (1989): Bananas, beaches, bases: making feminist sense of international 

politics, Londres: Pandora. 

FLEISCHMANN, Ellen (2003): The nation and its «new» women: The Palestinian women’s 

movement, 1920-1948, Berkeley: University of California Press. 

GIJÓN, Mar (2015): «El movimiento de mujeres palestino: “Renacimiento”, Auge y Ocaso», 

Historia del movimiento de mujeres en Palestina, Tafalla: Txalaparta, pp. 93 - 105. 

GOUDAR, Natasha (2010): Third world feminist perspectives on development, NGOs, the de-

politicization of Palestinian women’s movements and learning in struggle (Master’s 

thesis), Edmenton: Faculty of Graduate Studies and Research, University of Alberta. 

HAMMAMI, Reema (2000): «Palestinian NGOs since Oslo: From NGO politics to social 

movements? », Middle East Report, nº 214, pp.16-48. 

HANAFI, Sari & TABAR, Linda (2005): The Emergence of a Palestinian Globalized Elite: 

Donors, International Organizations and Local NGOs, Jerusalem: Institute of Jerusalem 

Studies. 

https://doi.org/10.4324/9780203823064
https://doi.org/10.4324/9781315127088
https://ctxt.es/es/20240101/Firmas/45328/gaza-europa-filosofos-habermas-hipocresia-deshumanizacion-israel-sionismo-hamid-dabashi.htm
https://ctxt.es/es/20240101/Firmas/45328/gaza-europa-filosofos-habermas-hipocresia-deshumanizacion-israel-sionismo-hamid-dabashi.htm


281 EL MOVIMIENTO DE MUJERES PALESTINAS ENTRE EL NACIONALISMO ANTICOLONIAL Y LA ONGIZACIÓN 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

HANAFI, Sari (2021): Everyday resilience as resistance: Palestinian women practicing sumud, 

Oxford: Oxford University Press. 

HASSO, Frances S. (1998): «The “women’s front”: nationalism, feminism, and modernity in 

Palestine», Gender and Society, nº 12 (4), pp. 441-465.  

HERNÁNDEZ, Rosalva A. (2003): «Posmodernismos y Feminismos: Diálogos, Coincidencias y 

Resistencias», Desacatos, nº 13, pp. 107-121.  

HERR, Ranjoo Seodu (2003): «The Possibility of Nationalist Feminism», Hypatia: A Journal of 

Feminist Philosophy, nº 18 (3), pp. 135-160. DOI https://doi.org/10.1111/ j.1527-

2001.2003.tb00825.x. 

JABRI, Mohammed ˁAbed al- [Ŷābirī, Muḥammad ˁĀbid al-] (1982): Al-jiṭāb al-ˁarabī al-

muˁāṣir, Beirut: Markaz Dirāsāt al-Wiḥda al-ˁArabiyya.  

JAD, Islah (2003): «The ‘NGOization’ of the Arab Women’s Movements», Al-Raida Journal, 

nº 100, pp. 38-47. 

JAD, Islah (2004): «The NGO-isation of Arab women’s movement», IDS Bulletin, nº 25 (4), pp. 

34-42. 

JAD, Islah (2008): « The NGOs: Between buzzwords and social movements », Development in 

Practice, n. 18 (1), pp. 4-12. 

JAD, Islah (2019): «Palestine: Gender in an Imagined Fragmented Sovereignty», Gender, 

Governance and Islam, Edimburgo: Edinburgh University Press, pp. 120-144. 

JAYAWARDENA, Kumari (1986): Feminism and nationalism in the third world, Londres: Zed 

Publishers. 

KANDIYOTO, Deniz (1991): «Identity and its discontents: Women and the nation», Millennium: 

Journal of International Studies, n. 20 (3), pp. 429-443. 

KANDIYOTO, Deniz (2007): «Between the Hammer and the Anvil: Post-Conflict 

Reconstruction, Islam and Women’s Rights», Third World Quarterly, nº 28 (3), pp. 503-

517. DOI http://www.jstor.org/stable/20454943. 

KAPLAN, Caren & ALARCÓN, Norma & MOALLEM, Minoo (1999): Between Woman and Nation: 

Nationalisms, Transnational Feminisms, and the State, Durham y Londres: Duke 

University Press. 

KAYALI, Liyana (2024): «Transformative incrementalism: Palestinian women’s strategies of 

resistance and resilience amid gendered insecurity and neoliberal co-optation», Security 

Dialogue, nº 0 (00), pp. 1-19. DOI https://journals.sagepub.com /doi/10.1177/09670106 

241226653. 

KEMOU, Athina & AZAOLA, Bárbara (2009): «El Egipto contemporáneo, entre reformas y 

continuidad», Poder y regímenes en el mundo árabe contemporáneo, Barcelona: 

Fundación CIDOB, pp. 181-216. 

KUTTAB, Eileen (1988): «The Palestinian Women’s Movement: From Resistance and Liberation to 

Accommodation and Globalization», Vents d’Est, Vents d’Ouest, ed. Christine Verschuur, 

Graduate Institute Publications, 2009, https://doi.org/10.4000/books.iheid.6310. 

KUTTAB, Eileen (1993): «Palestinian women in the workforce: A step towards liberation», 

Women and work in the Middle East, Nueva York: Zed Books, pp. 25-46 

KUTTAB, Eileen (2003): «Resumen del informe sobre el impacto de la violencia política en las 

mujeres palestinas», Revista de Estudios de la Mujer, nº 1, pp. 1-12. 

KUTTAB, Eileen (2008): «Palestinian women’s organizations: Global cooption and local 

contradiction», Dinámicas Culturales, n º 20 (2), pp. 99-117. 

https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2003.tb00825.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2003.tb00825.x
http://www.jstor.org/stable/20454943
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/09670106241226653
https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/09670106241226653
https://doi.org/10.4000/books.iheid.6310


282 LORA ABUAITA & NADIA HINDI MEDIAVILLA 

 

AAM 32 (2025) 265-282 

KUTTAB, Eileen (2016): «Feminist Concepts in the Context of National and Political Alienation 

Post-Oslo: The Palestinian Case», Instituto de Estudios de la Mujer, Universidad de 

Birzeit. 

LÓPEZ ARIAS, Lucía (ed.) (2010): Palestina en el marco de la globalización neoliberal, Madrid: 

Atrapasueños. 

MEDINA MARTÍN, Rocío (2014): «Mujeres saharauis, colonialidad del género y nacionalismos: 

un acercamiento a partir de los feminismos decoloniales». Relaciones Internacionales, nº 

27, pp. 13-34. 

MIJARES, Laura & RAMÍREZ, Ángeles (2023). «La vida social de las políticas de género y sus 

luchas: un panorama desde el mundo árabe», Dinámicas de protestas en el mundo árabe: 

desafiando a los regímenes autoritarios, Granada: Editorial Universidad de Granada, pp. 

87-124. 

MOHANTY, Chandra Talpade (1988): «Under Western eyes: Feminist scholarship and colonial 

discourses», Feminist Review, nº 30, pp. 61-88.  

MOJAB, Shahrzad (2009): «‘Post-war reconstruction’, imperialism and Kurdish women’s 

ONGs», Women and war in the Middle East: transnational perspectives, Londres: Zed 

Publishers, pp. 99-128. 

NARAYAN, Uma (1997): Dislocating cultures: Identities, traditions, and third world feminism, 

Nueva York: Routledge. DOI https://doi.org/10.4324/9780203707487. 

PAPPÉ, Ilan (2007 [2004]): Historia de la Palestina moderna: un territorio, dos pueblos, 

Madrid: Akal. 

PAPPÉ, Ilan (2014): The Modern Middle East, Nueva York: Routledge. 

RAMÍREZ, Ángeles & MIJARES, Laura (2021): «Feminismos populares en el Norte de África: las 

movilizaciones de mujeres y la Primavera Árabe en Marruecos», Revista de Estudios 

Internacionales Mediterráneos, nº 31, pp. 7-24. https://doi.org/10.15366/reim2021.31.001. 

SAID, Edward W. (2014 [1997]): Orientalismo, Barcelona: Debolsillo. 

SUÁREZ, Liliana & HERNÁNDEZ, Rosalva A. (eds.) (2004): Descolonizando el Feminismo. 

Teorías y Prácticas desde los Márgenes, Madrid: Cátedra. 

TARAKI, Lisa (1991): The development of political consciousness among Palestinians in the 

occupied territories, 1967-1987, Journal of Palestine Studies, nº 20 (4), pp. 62-74. 

https://doi.org/10.4324/9780203707487
https://doi.org/10.15366/reim2021.31.001


AAM 32 (2025) 283-305 

 

 

 

 

 

LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

THE SPANISH ACADEMY FACING THE GENOCIDE IN GAZA 

 

 غزة  في الجماعية الإبادة تواجه الإسبانية الأكاديمية

 

 

Diego Checa Hidalgo 

Universidad de Granada 

 

 

Recibido: 26/06/2025  Aceptado: 10/12/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 283-305 

 

 
Resumen: Este artículo estudia el comportamiento de la academia española ante los efectos de la violencia ejercida 

contra la población palestina, durante los veinte meses posteriores a los acontecimientos del 7 de octubre de 2023. En 

particular, analiza la evolución de la postura del sistema universitario público ante el genocidio en Gaza y de las 

movilizaciones que una parte de sus comunidades llevaron a cabo para incidir en ese conflicto. La investigación parte 

de una metodología cualitativa que incluye el análisis documental de diversas fuentes primarias y secundarias, la 

utilización de dos grupos focales y la observación participante. El estudio ha permitido identificar cuatro fases 

diferenciadas en la evolución de la posición de la academia española a lo largo de este período, explicando sus 

motivaciones, señalando las cuestiones que han influido en los cambios y mostrando los alcances que han tenido los 

procesos de movilización de la comunidad universitaria.  

Palabras clave: Palestina, Israel, Universidad, Boicot, Solidaridad 

 
Abstract: This article explores the response of the Spanish academic community towards the issue of violence against 

the Palestinian population in the aftermath of the events of 7th October 2023, spanning a period of twenty months. It 

focuses, in particular, on the evolution of the position of the public university system in the face of the genocide in 

Gaza and the collective actions that some sections of its communities developed to influence the conflict. This research 

is grounded in a qualitative methodology, encompassing a meticulous documentary analysis of assorted primary and 

secondary sources, the implementation of two focus groups, and participant observation. The study has enabled the 

identification of four distinct phases in the evolution of the Spanish academy’s position throughout this period. These 

findings explain the rationality behind its stances, highlight the issues influencing the changes, and demonstrate the 

impact of collective action for Palestine from university communities. 

Keywords: Palestine, Israel, University, Boycott, Solidarity 

 

ع من تدرس هذه المقالة سلوك الأوساط الأكاديمية الإسبانية في مواجهة العنف ضد الشعب الفلسطيني خلال العشرين شهراً التي تلت أحداث الساب  :ملخص
لل، على وجه الخصوص، تطور موقف منظومة الجامعات الحكومية تجاه الإبادة الجماعية في غزة، والتعبئة التي قامت بها بعض 2023أكتوبر/تشرين الأول   . وتُح

 
  Email: diegoch@ugr.es  ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3269-0240  

mailto:diegoch@ugr.es
https://orcid.org/0000-0002-3269-0240


284 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

موعتين بؤريتين، والملاحظة  جماعاتها للتأثير على هذا الصراع. يعتمد البحث على منهجية نوعية تتضمن تُليلًا وثائقيًا لمصادر أولية وثانوية مختلفة، واستخدام مج
فترة، موضحةً دوافعها، ومحسلّ طةً الضوء على الفعّالة. وقد أتاحت الدراسة تُديد أربع مراحل مختلفة في تطور موقف الأوساط الأكاديمية الإسبانية خلال هذه ال

 .القضايا التي أثَّرت على هذه التغييرات، ومحبي نّةً نطاق عمليات التعبئة التي قامت بها مجتمع الجامعات
   تضامن : فلسطين، إسرائيل، الجامعة، المقاطعة،الكلمات الرئيسية

 

 

1. Introducción 

Este artículo analiza la posición adoptada por la academia española frente al genocidio en 

Gaza durante los veinte meses posteriores a los acontecimientos del 7 de octubre de 2023. En 

particular, analiza la evolución de la postura del sistema universitario público ante el genocidio en 

Gaza y de las movilizaciones que una parte de sus comunidades llevaron a cabo para incidir en ese 

conflicto. La investigación parte de una metodología cualitativa, que incluye: el análisis 

documental de diversas fuentes primarias y secundarias, la utilización de dos grupos focales y la 

observación participante. Nuestro trabajo analiza el comportamiento de la academia española ante 

los efectos de la violencia ejercida contra la población Palestina.  

 

Durante el período señalado, una serie de prácticas y políticas implementadas por el Estado 

de Israel llevaron a la Corte Internacional de Justicia a pronunciarse, en enero de 2024, 

considerando necesario proteger los derechos de la población palestina, la cual podría estar siendo 

objeto de un crimen de genocidio(1). La Relatora Especial, Francesca Albanese, también incidió 

sobre esta cuestión en su informe de marzo de 2024, pues consideraba que existían «motivos 

razonables para creer que se ha alcanzado el umbral que indica la comisión de genocidio por parte 

de Israel»(2). De esta forma, los acontecimientos desencadenados tras el 7 de octubre de 2023 han 

expuesto a la sociedad internacional a la barbarie. Sin embargo, esta violencia no surge de manera 

repentina, sino que durante décadas se había manifestado de una manera menos llamativa a través 

del desarrollo de la colonización sionista de Palestina(3), la ocupación ilegal de Cisjordania, la 

Franja de Gaza y Jerusalén Este(4) y la instauración de un régimen de discriminación 

institucionalizada, que ya había sido ampliamente reconocido como un sistema de apartheid 

(Human Rights Watch 2021; Amnistía Internacional 2022). 

 

En un primer momento, la reacción de la sociedad española frente a esta barbarie fue similar 

a la de la mayoría de las sociedades del norte global: una mezcla de estupefacción, condena de la 

 
(1)  Orden de la Corte Internacional de Justicia de 26 de enero de 2024 sobre «la aplicación de la Convención para 

la Prevención y el Castigo del Crimen de Genocidio en la Franja de Gaza (Sudáfrica vs. Israel). Solicitud de 

indicación de medidas provisionales»: https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-

20240126-ord-01-00-en.pdf 

(2)  Informe de la Relatora Especial sobre la situación de los derechos humanos en los territorios palestinos ocupados 

desde 1967. A/HRC/55/73, 25 de marzo de 2024. https://docs.un.org/es/A/HRC/55/73 

(3)  Existe una amplia bibliografía que demuestra la colonización sionista de Palestina desde finales del siglo XIX, 

destacando entre otras, las obras de historiadores como Nur Masalha (2012 y 2020), Abu Sitta (2022) o Ilan 

Pappé (2007 y 2014). Desde la historiografía española también existen relevantes contribuciones como los 

trabajos de Antonio Basallote Marín (2010) o Jorge Ramos Tolosa (2023). 

(4)  Opinión consultiva de la Corte Internacional de Justicia emitida el 19 de julio de 2024 sobre «las consecuencias 

jurídicas de las políticas y prácticas de Israel en los Territorios Palestinos Ocupados incluida Jerusalén Oriental»: 

https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/186/186-20240719-adv-01-00-en.pdf  

https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-20240126-ord-01-00-en.pdf
https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-20240126-ord-01-00-en.pdf
https://docs.un.org/es/A/HRC/55/73
https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/186/186-20240719-adv-01-00-en.pdf


285 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

violencia y equidistancia. La academia participó de la misma, reflejo de las dificultades que siguen 

existiendo para comprender las diversas formas en las que se ejerce el poder y la dominación en 

diferentes lugares del mundo, a pesar de los esfuerzos por descolonizar el conocimiento. 

 

Aunque algunas voces dentro de las instituciones científicas y educativas se elevaban 

exigiendo medidas, que contribuyeran a frenar el genocidio que parecía desarrollarse en Gaza, y 

proponían la adopción de acciones de boicot contra las instituciones israelíes que participaban de 

las políticas de opresión y violencia contra la población palestina, el sistema universitario español 

tuvo una respuesta tibia. Esta se manifestaba a través de declaraciones públicas llenas de buenas 

intenciones, pero sin incluir decisiones que pudieran tener un impacto real. Es más, el silencio de 

los responsables universitarios, mientras sus colegas y socios eran asesinados en Gaza, mostró lo 

que parecía una alarmante falta de coherencia, dada la distancia que separaba la actuación del 

sistema de educación superior español de los valores que guían su trabajo. En este sentido, cabe 

señalar que tanto la Conferencia de Rectores y Rectoras de las Universidades Españolas (CRUE) 

como la mayoría de las universidades, recogen dichos valores en sus estatutos, mencionando 

explícitamente el fomento de la cultura de la libertad, del respeto de los derechos humanos o de la 

solidaridad(5). 

 

Sin embargo, la movilización de la comunidad universitaria, que incluyó al profesorado, al 

estudiantado y al personal de administración y servicios, consiguió modificar, aunque no sin 

dificultades, el posicionamiento de las autoridades universidades españolas. Evolucionó respecto 

a sus posiciones iniciales hacia otras más críticas con las instituciones israelíes y, en definitiva, 

más comprometidas con el apoyo a las comunidades universitarias palestinas. Sin embargo, estos 

cambios no se manifestaron de forma homogénea en el conjunto del sistema universitario, debido 

a la autonomía universitaria y a la relación de fuerzas que presentaban los partidarios y detractores 

de la implicación de la comunidad universitaria en estas reivindicaciones, lo cual generó unos 

resultados desiguales.  

 

 

2. El boicot académico contra las instituciones israelíes. 

La movilización de parte de la comunidad universitaria española en contra del genocidio del 

pueblo palestino ha tenido como centro de sus reivindicaciones no sólo el apoyo al sistema de 

educación superior palestino y a sus comunidades, sino también el boicot académico a las 

instituciones académicas y científicas israelíes. Esta última estrategia es parte del repertorio de 

métodos de acción no-violenta que están a disposición de la sociedad civil en sus procesos de lucha 

por la transformación social y política por vías no formales o institucionales (Sharp 1973; Beer 

2021). En concreto, el boicot es una forma de no cooperación con personas, actividades, 

instituciones o regímenes con los que se ha entrado en conflicto.  

 

 
(5)  CRUE. Misión y valores de CRUE, [en línea], disponible en: https://www.crue.org/que-es-crue/mision-y-

valores/  [consultado el 02/03/2025] 

https://www.crue.org/que-es-crue/mision-y-valores/
https://www.crue.org/que-es-crue/mision-y-valores/


286 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

Según las teorías que informan los procesos de resistencia civil y la lucha no-violenta, la no 

cooperación persigue detener o desafiar ciertas relaciones sociales, económicas o políticas 

existentes y, de esa manera, frenar la colaboración o la ayuda de la que goza un adversario en el 

conflicto en el que acontece la lucha (Sharp 1973: 1983-1984). Los boicots pretenden afectar las 

fuentes de poder político de esos adversarios cuestionando su legitimidad y reduciendo sus 

recursos. 

 

Esta herramienta fue utilizada con notable éxito por grupos de la sociedad civil internacional 

en Sudáfrica, en el marco de una lucha anticolonial emprendida para transformar el régimen que 

había establecido un sistema de discriminación racial para asegurar el dominio de la minoría blanca 

sobre la población negra del país (Solop 1990; Thörn, 2006). Tomando como referente este caso, 

el movimiento de solidaridad internacional con Palestina identificó un contexto similar en las 

políticas y prácticas de opresión y discriminación desplegadas por Israel contra las personas 

palestinas, que se desarrollaba, tal y como se viene afirmando desde la historiografía reciente, en 

el marco de un conflicto colonial que inició el movimiento sionista a finales del s. XIX. Este 

movimiento consiguió la creación del Estado de Israel a mediados del s. XX y su ideología siguió 

manifestándose en las políticas israelíes de ocupación y apartheid desplegadas a lo largo del resto 

de ese siglo y también durante el s. XXI (Basallote Marín et al. 2017; Dana y Jarbawi 2017; 

Masalha 2002; Pappé 2007). 

 

De esta forma, y a partir del inicio de la campaña que puso en marcha una amplia 

representación de la sociedad civil palestina en 2005 pidiendo la imposición de boicots, la 

realización de desinversiones y al establecimiento de sanciones contra el Estado de Israel por la 

comisión de graves crímenes internacionales como el apartheid y la ocupación de territorios 

conquistados mediante el uso de la fuerza(6). Desde entonces, la sociedad civil solidaria con 

Palestina ha ido adoptando paulatinamente esta estrategia hasta convertirse en una de sus 

herramientas más visibles durante la siguiente década. Así, la campaña por el boicot, las 

desinversiones y las sanciones (BDS) ha creado un movimiento internacional de presión 

económica, política y social construido desde la sociedad civil que intenta aislar a Israel y 

convertirlo en un «Estado paria» comparable con el sistema de apartheid sudafricano (Bakan y 

Abu Laban 2009, 32). 

 

El movimiento de boicot, desinversiones y sanciones (BDS) incluye entre sus actividades el 

boicot contra las instituciones académicas, científicas y culturales de Israel. De hecho, en su origen, 

la Campaña Palestina por el Boicot Académico y Cultural de Israel (PACBI, por sus siglas en 

inglés), surgió en el mismo contexto que la llamada al BDS, pero nació un año antes, de la mano 

de un amplio grupo de asociaciones profesionales y sindicatos palestinos que incluía a personas 

 
(6)  Sociedad civil palestina demanda boicot, desinversión y sanciones contra Israel hasta que cumpla con la ley 

internacional y los principios universales de derechos humanos. 9 de julio de 2005, [en línea], disponible en: 

https://www.bdsmovement.net/sites/default/files/2024-05/BDS%20Spanish.pdf [consultado el 04/03/2025] 

https://www.bdsmovement.net/sites/default/files/2024-05/BDS%20Spanish.pdf


287 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

académicas e intelectuales y pedían desafiar las políticas de apartheid israelíes mediante campañas 

de no cooperación académica, cultural y deportiva(7). 

Desde su inicio, el movimiento BDS y la PACBI tuvieron como objetivo apoyar la resistencia 

frente a la colonización, la ocupación militar y el sistema de apartheid impuesto sobre la población 

palestina, mediante estrategias de acción no-violenta que fomentaban la no cooperación tanto con 

instituciones israelíes como con entidades que se beneficiaban de sus prácticas y políticas 

contrarias al derecho internacional (Barghouti 2010; Ayyash 2025). 

 

Sin embargo, en el ámbito académico, el llamamiento a boicotear a las universidades israelíes 

ha sido controvertido y cuestionado desde diversas posiciones. Una de las objeciones más 

frecuentes sostiene que la medida vulnera el principio de libertad académica. Otra objeción se ha 

basado en el intento falaz de desacreditar la campaña, vinculándola con expresiones de 

antisemitismo, fruto de los prejuicios existentes en la sociedad contra la población judía (Bakan y 

Abu Laban 2009: 31). 

 

Desde PACBI se ha señalado que el boicot no entra en contradicción con la libertad académica 

ni vulnera el Derecho Internacional ni, más específicamente, el Derecho Internacional de los 

Derechos Humanos, debido a que no rechaza a individuos sobre la base de su identidad (como 

ciudadanía, raza, sexo o religión) o de su opinión, siguiendo la definición de libertad académica 

recogida por el Comité de Derechos Económicos, Sociales y Culturales de las Naciones Unidas(8), 

que es la referencia aceptada internacionalmente. La llamada al boicot incluye únicamente a 

aquellas personas que representan al Estado de Israel, a una institución cómplice, o son 

comisionados para participar en acciones de blanqueamiento político y mediático del país(9). 

Apoyando esta postura, Judith Butler argumenta que la lucha por la libertad académica no puede 

ceñirse a una estrecha concepción liberal, sino que «tienen que funcionar en sintonía con la 

oposición a la violencia estatal, al control ideológico y a la sistemática devastación de la vida 

cotidiana» (Butler 2006, 17). 

 

Por otro lado, el intento de criminalizar al movimiento BDS, vinculándolo al antisemitismo 

y, de esa manera, acusarlo de estar promoviendo un delito de odio, ha sido ampliamente rebatido. 

Es cierto que hay ciertos autores que critican las posiciones antisionistas y las etiquetan como 

antisemitas (Harrison 2006; Rosenfeld 2015), pero parece claro que la crítica al Estado de Israel y 

a la ideología sionista que lo sustenta no tiene que estar necesariamente vinculada a creencias o 

emociones negativas sobre las personas judías, por lo que no puede deslegitimarse utilizando la 

acusación de antisemitismo (Waxman et al. 2021, 8-10). De hecho, lo que denuncian grupos de 

 
(7)  Call for an Academic and Cultural Boycott of Israel. 6 de julio de 2004, [en línea], disponible en: 

https://bdsmovement.net/pacbi/pacbi-call [consultado el 04/03/2025] 

(8)  UN Committee on Economic, Social and Cultural Rights, 1999. General Comment 13, adopted by the Committee 

on Economic, Social and Cultural Rights, provides interpretation and clarification of Article 13 of the 

International Covenant on Economic, Social and Cultural Rights, [en línea], disponible en: https://www.right-

to-education.org/resource/cescr-general-comment-13-right-education-article-13 [consultado el 04/03/2025]. 

(9)  PACBI guidelines for the international academic boycott of Israel. 31 de julio de 2014, [en línea], disponible en: 

http://www.pacbi.org/etemplate.php?id=1108  [consultado el 04/03/2025]. 

https://bdsmovement.net/pacbi/pacbi-call
https://www.right-to-education.org/resource/cescr-general-comment-13-right-education-article-13
https://www.right-to-education.org/resource/cescr-general-comment-13-right-education-article-13
http://www.pacbi.org/etemplate.php?id=1108


288 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

solidaridad con Palestina es que se utiliza esta acusación para silenciarles (Palestine Legal 2015; 

Khalidi 2017). 

 

Asimismo, se señala que la crítica al Estado de Israel no representa un ataque a las personas 

judías, puesto que Israel no las representa política ni religiosamente. Por un lado, existen 

comunidades judías más allá de las fronteras del país, cuyos miembros son nacionales de otros 

estados y muchas de las personas que las integran son muy críticas con las políticas israelíes (Feld 

2024). Por otro lado, Israel no es una entidad religiosa que lidere al judaísmo y, aunque la ideología 

sionista instrumentaliza la religión para legitimar las políticas israelíes (Basallote Marín 2013, 

845), son numerosos los líderes religiosos y académicos judíos que han cuestionado esta práctica. 

En este sentido se manifiesta un grupo desde la Universidad de Harvard expresando que «nuestra 

identidad judía no está condicionada al apoyo de las políticas de ningún gobierno» (Trachtenberg 

et al. 2025). En este sentido, además, hay que recordar lo mencionado anteriormente sobre la 

dirección de las acciones de boicot académico contra representantes del Estado o instituciones 

cómplices de los crímenes contra la población palestina, no contra personas individuales que 

puedan compartir una religión. 

 

Cuando en las universidades españolas se debatió cómo responder a los horrores 

desencadenados a partir de octubre de 2023, una de las cuestiones que surgió fue la del llamamiento 

al boicot académico de las instituciones israelíes. Esta propuesta fue entendida como una manera 

de poner en marcha acciones con capacidad de incidir sobre el Estado de Israel para que modificara 

sus políticas sobre la población palestina, no solo en la Franja de Gaza, sino también en 

Cisjordania, Jerusalén, en el resto de la Palestina histórica y entre las personas que tienen la 

condición de refugiadas en terceros estados.  

 

La elección de las instituciones académicas israelíes como objetivo de las acciones de boicot 

responde a varias consideraciones. En primer lugar, alude al marco legal y político en que están 

insertas y que las condiciona, siendo profundamente discriminatorio hacia la población palestina. 

Como señalan Gamze Erdem Türkelli, Koen De Feyter y Thalia Kruger: «las universidades 

israelíes, como instituciones, están insertas en la naturaleza del sistema político israelí y se 

benefician de la ocupación. Han puesto su experiencia a disposición de las medidas 

gubernamentales destinadas a mantener y ampliar la ocupación» (2024). De hecho, el compromiso 

institucional de las universidades israelíes con el estado ha influido profundamente en las 

oportunidades y experiencias del estudiantado y profesorado palestino. Así, la investigación y la 

docencia en Israel están reguladas por un conjunto de leyes y disposiciones impulsadas por el 

parlamento israelí y orientadas por las políticas gubernamentales, las cuales han limitado el acceso 

de la población palestina a la educación, restringiendo y condicionando su matriculación y, 

persistentemente, han colaborado con el gobierno israelí en la represión del estudiantado palestino 

(Wind 2024). 

 

Tras octubre de 2023, esta colaboración se ha manifestado abiertamente con las expulsiones 

de decenas de estudiantes de 32 universidades israelíes por manifestar su solidaridad con Gaza a 

través de redes sociales, violando las libertades de expresión, manifestación y reunión de esas 



289 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

personas (Adalah 2023). El Ministro de Educación, Yoav Kish, respaldó públicamente estas 

acciones contra el estudiantado palestino(10). Además, las universidades israelíes han sido 

discriminatorias en el trato a las acciones de solidaridad, permitiendo actividades de grupos de 

estudiantes sionistas y prohibiendo o reprimiendo actividades del estudiantado palestino en 

solidaridad con la población de Gaza (Limone 2025) o, simplemente, expresando su identidad a 

través del uso de símbolos palestinos, siendo esta una práctica repetida en los campus israelíes 

(Anadolu Agency 2014). 

 

La segunda razón está relacionada con las complicidades de la academia israelí con los 

crímenes cometidos por el Estado, debido a que la producción de conocimiento en las 

universidades ha contribuido a sostener el proyecto colonial sionista. Así han contribuido a negar 

la historia de la población palestina y negar la sostenida expropiación de su tierra, además de 

justificar e interpretar las acciones que violan el derecho internacional con el fin de limitar la 

responsabilidad de Israel por los crímenes cometidos (Wind 2024, 21-55). Pero es que, además, 

las 58 instituciones de educación superior reconocidas oficialmente en Israel son parte integral del 

sistema militarista que domina el país. De hecho, todas tienen al menos un convenio con el 

Ministerio de Defensa y colaboran activamente en el desarrollo de elementos de la matriz de 

control y opresión que se ha impuesto sobre la población palestina, creando sistemas de 

armamento, doctrinas militares y sistemas electrónicos de control (Alazaida 2024). Además, 

muchas de ellas colaboran en la formación de los miembros de las Fuerzas Armadas de Israel y 

ofrecen ayudas dirigidas a ellos. Maya Wind señala también la importancia que ha tenido la 

academia israelí en el impulso del sector de la seguridad y de la industria militar en el país, 

desarrollando tecnología y armas que han sido utilizados contra los cuerpos y tierras de las 

personas palestinas y, después, han sido vendidas internacionalmente como «probadas en 

combate» (Wind 2024, 111). 

 

El debate de la academia española en torno al boicot académico y la ruptura de relaciones con 

instituciones de educación superior israelíes seguía un camino ya recorrido por la Universidad de 

Johannesburgo, en Sudáfrica, que había adoptado esta posición en el año 2011. Desde entonces, 

otras asociaciones de profesores, investigadores y estudiantes de Reino Unido, Estados Unidos, 

Canadá, Australia, Francia e Irlanda se fueron sumando a la campaña de boicot académico contra 

las instituciones israelíes considerando el papel que estas universidades y centros de investigación 

jugaban en el sistema de control y opresión de la población palestina. Este proceso se aceleró desde 

finales de 2023, ante la extrema violencia ejercida por Israel contra la población y la intensificación 

de la sistemática destrucción del sistema educativo palestino, proceso que había sido identificado 

como una de las dinámicas generadas por las políticas coloniales desplegadas por Israel y para el 

que Karma Nabulsi acuñó el término «academicidio» (Giroux 2025, 5-6). Los informes de la 

Asociación de Presidentes de Universidades de Israel señalaban que el número de incidentes de 

boicot académico notificados en la segunda parte de 2024 eran de cerca de 500, lo que suponía un 

 
(10)  La carta original emitida por el Ministro de Educación y dirigida a los presidentes de las instituciones académicas 

israelíes está disponible aquí: https://www.adalah.org/uploads/uploads/Education_Minister_Letter.pdf 

[Consultado el 25/01/2024] 

https://www.adalah.org/uploads/uploads/Education_Minister_Letter.pdf


290 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

66% más que en los primeros seis meses que siguieron a los acontecimientos de octubre de 2023 

(Stub 2025). Sin duda, el academicidio palestino también agitó el debate en torno al boicot 

académico de las instituciones israelíes en España. 

 

 

3. La evolución de la posición de las universidades españolas. 

Desde octubre de 2023, la academia española ha experimentado un conflicto en torno a su 

posicionamiento frente a los crímenes israelíes contra la población palestina, donde han 

participado miembros de las comunidades universitarias pertenecientes al Personal Docente e 

Investigador (PDI), al Personal Técnico, de Gestión Administrativa y Servicios (PTGAS), y al 

estudiantado, así como actores políticos, sindicales y otros grupos de la sociedad civil. Los 

resultados de este conflicto han sido muy dispares en las distintas universidades, dependiendo del 

grado de intensidad de las relaciones que mantenían con instituciones israelíes, del nivel de 

movilización generado por parte de los sectores partidarios de impulsar medidas de apoyo a la 

población palestina y de la penetración de las narrativas sionistas en la comunidad universitaria.  

 

El análisis de la evolución de la posición de las universidades españolas frente a las violencias 

ocurridas en la orilla oriental del Mediterráneo permite identificar cuatro etapas entre finales de 

2023 y mediados de 2025. La primera transcurre de octubre a diciembre de 2023; la segunda 

acontece entre enero y marzo de 2024; la tercera se puede establecer de abril a junio de 2024; y la 

última, la cuarta, se desarrolla desde julio de 2024 hasta mayo de 2025. 

 

 

3.1 Primera fase: octubre – diciembre 2024. 

La reacción de la academia española tras los acontecimientos del 7 de octubre fue de 

estupefacción y horror. Una parte significativa de la comunidad universitaria, incluidos gestores 

académicos y equipos decanales y rectorales, adoptó en distintos grados la narrativa israelí. 

Algunos consideraban que Israel ejercía su derecho a la autodefensa frente a un ataque terrorista 

desencadenado desde Gaza. Otros entendían que se estaba produciendo una guerra en la región 

que implicaba a dos contendientes de manera directa pero que podía extenderse a los países 

limítrofes. En cualquier caso, el contexto y la historia de colonización y resistencias se omitía de 

estas consideraciones, que no tenían en cuenta los antecedentes de la situación. 

 

El 16 de octubre de 2023, la CRUE emitió un comunicado expresando la posición del sistema 

universitario español. Éste manifestaba «su preocupación y rechazo por la escalada bélica en 

Oriente Próximo», reafirmaba su «compromiso con la paz, la justicia, los derechos humanos y los 

valores democráticos» y expresaba «su solidaridad con la población civil y las comunidades 

universitarias y científicas de Israel y Palestina, gravemente afectadas por los bombardeos»(11). 

Asimismo, consideraba que la diplomacia y las negociaciones debían ser las herramientas para 

frenar la violencia.  

 
(11)  Comunicado de CRUE por la escalada bélica en Oriente Próximo, 16 de octubre de 2023, [en línea], disponible 

en: https://www.crue.org/2023/10/crue-rechaza-escalada-belica-oriente-proximo/ [Consultado el 04/05/2025]. 

https://www.crue.org/2023/10/crue-rechaza-escalada-belica-oriente-proximo/


291 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

No obstante, una pequeña parte de la comunidad universitaria, previamente sensibilizada para 

con la situación en Palestina –por vínculos personales y/o académicos, al tener socios, colegas o 

amigos en Gaza, o, simplemente, por razones de conciencia–, querían hacer algo para frenar la 

violencia y las aparentes violaciones de los derechos humanos y del derecho internacional que 

estaban siendo retrasmitidas casi en directo por los medios de comunicación. Por ello, comenzaron 

a movilizarse, con una sensación de urgencia que les impulsaba a la acción para frenar la barbarie. 

Aunque las demandas iniciales no se articulaban de manera precisa, tenían un mínimo común 

denominador: abogar por un alto el fuego y por la protección de las comunidades universitarias 

palestinas. En este contexto, comenzó a plantearse la suspensión de relaciones con instituciones 

académicas israelíes, pero en ese momento aún era una medida que no terminaba por ser 

compartida por todos aquellos que eran críticos con la actitud de las universidades españolas. En 

general, las acciones emprendidas fueron, en muchos casos, fruto de iniciativas individuales que 

acabaron creando grupos informales en distintas universidades públicas. Estos buscaban influir en 

los órganos de gobierno de la universidad, cuyos discursos y declaraciones políticas eran, cuando 

menos, equidistantes, para que adoptaran posicionamientos más críticos con las acciones del 

gobierno israelí y más solidarios con las comunidades palestinas. 

 

Sin embargo, las autoridades de las universidades españolas se mantenían en las mismas 

posiciones. Así, la Asociación de Universidades Públicas Andaluzas (AUPA) también manifestaba 

el 23 de noviembre de 2023 su «absoluto rechazo a la escalada bélica» y una «rotunda condena a 

los ataques sufridos por la población civil». Pero el comunicado pedía el cese de las agresiones 

«que está sufriendo la población civil de Gaza» y también rechazaba «las acciones terroristas de 

Hamás», sin cuestionar la narrativa israelí en torno al conflicto y sin situarlo en el contexto de un 

proceso de dominación colonial, por ende, preocupándose más por la crisis humanitaria en la que 

iba a desembocar la espiral de violencia. La AUPA añadía en su comunicado la solicitud de un alto 

el fuego, la petición de liberación de los rehenes retenidos en Gaza y el respeto del Derecho 

Internacional, pero se olvidaba de mencionar a los miles de palestinos que ya habían sido detenidos 

por las fuerzas israelíes(12). 

 

De igual forma se manifestaba de nuevo la CRUE a través de un segundo comunicado emitido 

18 de diciembre de 2023, en el que señalaba, desde una posición equidistante, la extrema gravedad 

de «los ataques de Hamás» y «la respuesta israelí» desproporcionada(13). En dicha declaración, es 

interesante comprobar como CRUE reclamaba el fin de la espiral de violencia para evitar una crisis 

humanitaria, pero no cuestionaba las causas estructurales de esa violencia desatada en la región. 

 

 
(12)  Las universidades públicas andaluzas reclaman el alto el fuego en Gaza. Comunicado de la Asociación de 

Universidades Públicas de Andalucía, 23 de noviembre de 2023, [en línea], disponible en: 

https://www.universidadespublicasdeandalucia.es/las-universidades-publicas-andaluzas-reclaman-el-alto-el-

fuego-en-gaza/ [Consultado el 04/05/2025]. 

(13)  Segundo comunicado CRUE en relación con la escalada bélica en Israel y Palestina, 18 de diciembre de 2023, 

[en línea], disponible en https://www.crue.org/wp-content/uploads/2023/12/2023.12.18-Segundo-Comunicado-

de-Crue-en-relacion-con-la-escalada-belica-en-Israel-y-Palestina.pdf [Consultado el 04/05/2025]. 

https://www.universidadespublicasdeandalucia.es/las-universidades-publicas-andaluzas-reclaman-el-alto-el-fuego-en-gaza/
https://www.universidadespublicasdeandalucia.es/las-universidades-publicas-andaluzas-reclaman-el-alto-el-fuego-en-gaza/
https://www.crue.org/wp-content/uploads/2023/12/2023.12.18-Segundo-Comunicado-de-Crue-en-relacion-con-la-escalada-belica-en-Israel-y-Palestina.pdf
https://www.crue.org/wp-content/uploads/2023/12/2023.12.18-Segundo-Comunicado-de-Crue-en-relacion-con-la-escalada-belica-en-Israel-y-Palestina.pdf


292 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

Las declaraciones de la CRUE marcaban el tono de los manifiestos y comunicados que las 

universidades públicas españolas iban a realizar en esos meses. Todos ellos coincidían en defender 

la paz y la justicia, posicionándose en contra de la violencia, pero sin poner en marcha acciones 

para lograr esos objetivos. De hecho, ante las peticiones para el diseño y la implementación de 

políticas que incidiesen en lo que estaba ocurriendo en Gaza, las universidades señalaban la 

imposibilidad de llevar a cabo ese tipo de medidas desde el ámbito universitario porque era una 

cuestión relativa a la política exterior española y eso, según manifestaban, era competencia del 

gobierno. 

 

En este sentido, era evidente el contraste entre la percepción de los crímenes internacionales 

cometidos por Rusia en Ucrania y por Israel en Gaza, y la respuesta del sistema universitario 

español ante los mismos. Y es que, en el caso de Ucrania, la CRUE materializó su solidaridad con 

ella mediante el desarrollo de medidas concretas para cesar las colaboraciones con universidades 

rusas y apoyar a la población ucraniana y a sus comunidades universitarias, siendo un actor 

proactivo que se dirigió al gobierno para pedirle «afianzar y proteger la relación con la comunidad 

científica ucraniana»(14). En este caso, el propio Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades 

respondió poco después presentando el Plan de Acción Universidad-Refugio, un programa para 

acoger a estudiantes, investigadores y personal administrativo afectado por el conflicto en Ucrania 

y del que formaron parte 27 instituciones de educación superior públicas(15). Probablemente, este 

trato desigual del que ha sido objeto la población palestina, tiene mucho que ver con la influencia 

del orientalismo sobre nuestras instituciones académicas y el mantenimiento de sistemas de 

pensamiento racistas e islamófobos en ellas (Said 1978). Esto facilita la identificación de Israel 

con el mundo «Occidental» e influye en la aceptación de las narrativas sionistas en torno a la 

cuestión palestina. 

 

 

3.2 Segunda fase: enero – marzo 2024. 

A comienzos de 2024, las autoridades de las universidades españolas no mostraban voluntad 

para cambiar sustancialmente sus posiciones y, en algunos casos, reiteraban las dificultades que 

les planteaba abordar cuestiones que eran relativas a la política exterior. Sin embargo, la parte de 

la comunidad universitaria más solidarizada con la población palestina comenzó a aumentar la 

movilización en los campus. 

 

El proceso no fue sencillo, dado que en estas movilizaciones tuvieron que armonizarse los 

planteamientos de dos grupos diferentes de personas que se incorporaron inicialmente a ellas. En 

 
(14)  Comunicado CRUE COSCE Facme Invasión Ucrania, 2 de marzo de 2022, [en línea], disponible en: 

https://www.crue.org/2022/03/crue-refuerza-su-llamamiento-para-poner-fin-a-la-intolerable-invasion-a-

ucrania/ [Consultado el 04/05/2025].  

(15)  Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades, El Ministerio de Universidades presenta las medidas para impulsar el 

«Plan de Acción Universidad-Refugio» a personas afectadas por el conflicto de Ucrania, Nota de prensa, 31 de marzo de 

2022, [en línea], disponible en: https://www.ciencia.gob.es/en/Noticias/2022/Marzo/ministerio-universidades-presenta-

medidas-para-impulsar-plan-de-accion-universidad-refugio-a-personas-afectadas-por-conflicto-de-ucrania.html 

[Consultado el 16/01/2024]. 

https://www.crue.org/2022/03/crue-refuerza-su-llamamiento-para-poner-fin-a-la-intolerable-invasion-a-ucrania/
https://www.crue.org/2022/03/crue-refuerza-su-llamamiento-para-poner-fin-a-la-intolerable-invasion-a-ucrania/
https://www.ciencia.gob.es/en/Noticias/2022/Marzo/ministerio-universidades-presenta-medidas-para-impulsar-plan-de-accion-universidad-refugio-a-personas-afectadas-por-conflicto-de-ucrania.html
https://www.ciencia.gob.es/en/Noticias/2022/Marzo/ministerio-universidades-presenta-medidas-para-impulsar-plan-de-accion-universidad-refugio-a-personas-afectadas-por-conflicto-de-ucrania.html


293 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

primer lugar, existía un grupo de antiguos militantes del boicot académico que ya habían estado 

activos con anterioridad, a partir de las acciones desencadenadas por agresiones previas sobre Gaza 

en 2012 y 2014, que eran conocedores de las dinámicas coloniales israelíes y del sistema de 

apartheid contra la población palestina. En segundo lugar, a estas movilizaciones se sumaron 

nuevos militantes influidos por la exposición al genocidio que parecía desarrollarse en Gaza y que 

poco a poco fueron adoptando el marco del colonialismo de asentamientos como herramienta 

fundamental para entender lo que estaba ocurriendo. 

 

En esta segunda fase se mejoró la articulación de las demandas que se planteaban a las 

universidades en torno a tres cuestiones: el llamamiento al alto el fuego, la petición de ruptura de 

relaciones con instituciones académicas israelíes y el apoyo material a las universidades, 

profesorado y estudiantado palestino. En cierto modo, el modo de actuación se modificó, 

primándose la movilización de una mayor masa crítica desde un enfoque «de abajo hacia arriba» 

que buscaba sumar apoyos al boicot académico entre los departamentos y facultades de las 

universidades. También fue muy importante la construcción de redes para coordinar la lucha en 

las distintas universidades. Así, por un lado, surgió la Red Interuniversitaria Española de 

Solidaridad con Palestina en torno a la iniciativa de parte de la comunidad de la Universidad 

Autónoma de Madrid y que fue la responsable de movilizar la antigua red de boicot académico. 

Por otro lado, en Barcelona nació la Red Universitaria por Palestina, que consiguió sumar a más 

miembros de distintas comunidades universitarias y que, finalmente, lideró el proceso de 

coordinación de la acción colectiva por Palestina en las instituciones de educación superior, 

contando con la participación de grupos de las 50 universidades públicas españolas en mayo de 

2025 (RUxP 2025b). 

 

El crecimiento del movimiento de solidaridad con Palestina en las universidades fue 

acompañado por la asunción del marco del colonialismo de asentamientos para entender el 

conflicto y la utilización de conceptos como apartheid y genocidio para precisar la denuncia de los 

crímenes internacionales en los que está incurriendo Israel con su actuación sobre la población y 

los territorios palestinos, y exigir responsabilidades, no solamente a las instituciones académicas 

israelíes que forman parte del sistema colonial israelí, sino también a aquellas empresas o 

instituciones que son cómplices y colaboran con el régimen israelí. 

 

Este proceso se vio influido por la movilización sostenida de los grupos de la sociedad civil 

preocupados con la situación en Palestina coordinados desde la Red Solidaria Contra la Ocupación 

de Palestina (RESCOP), que desde octubre de 2023 y hasta la finalización de esta investigación 

en mayo de 2025, ha conseguido mantener una presencia regular en las calles con hitos como la 

convocatoria simultánea de acciones en más de 100 municipios de España (Albarrán Méndez 

2024) o la celebración de manifestaciones multitudinarias como la que reunió el 10 de mayo de 

2025 en Madrid a más de 50.000 personas (Martínez 2025). Estas acciones desde los grupos de la 

sociedad civil, que desde hace 20 años entienden la cuestión de Palestina como una lucha contra 

el colonialismo israelí y su sistema de apartheid, ha informado la acción del estudiantado del PDI 

y del PTGAS de las universidades. 



294 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

También contribuyó a este crecimiento el proceso iniciado por Sudáfrica contra Israel ante la 

Corte Internacional de Justicia, la cual adoptó medidas cautelares al considerar plausible la 

comisión del crimen de genocidio por parte del Estado de Israel(16). Además, permitió la 

normalización del uso del concepto de genocidio para poder señalar la gravedad de los crímenes 

cometidos contra la población palestina y la necesidad de exigir responsabilidades por ellos, 

acabando con la impunidad de la que goza Israel y las entidades cómplices en sus crímenes o que 

se benefician de ellos. 

 

Hay que destacar el esfuerzo pedagógico realizado desde los grupos de solidaridad con 

Palestina de las universidades españolas para aumentar la masa crítica de apoyo en dichas 

comunidades universitarias mediante las acciones de divulgación y sensibilización, explicando el 

contexto que permite comprender las violencias coloniales a las que se enfrenta la población 

palestina. Fue un período en el que se multiplicaron las charlas y las actividades, pero en el que 

también se entablaron diálogos con los gestores universitarios tanto en los departamentos, como 

en las facultades y en los órganos de gobierno de las universidades para explicar lo que ocurría en 

Gaza desde los marcos interpretativos que cuestionaban la narrativa sionista y mostrar que las 

universidades españolas podían contribuir significativamente a cambiar lo que estaba ocurriendo 

en Palestina a través de dos acciones fundamentales: el apoyo a las comunidades universitarias de 

Palestina y la ruptura de las complicidades con las instituciones académicas israelíes, porque 

colaboraban o se beneficiaban de los crímenes internacionales cometidos por Israel. La primera 

cuestión resultaba menos polémica y dependía fundamentalmente de la voluntad política para 

firmar nuevos convenios de colaboración con entidades palestinas y la disposición de fondos 

propios de las universidades para financiar ese apoyo en forma de ayudas a personas refugiadas y 

aumento de las movilidades para el intercambio académico. La segunda cuestión era más 

peliaguda, puesto que, desde sectores liberales se planteaba como contradictoria con la defensa de 

la libertad de expresión, y desde otros sectores, influidos por los grupos de presión israelíes y 

sionistas, se presentaba el boicot académico a las instituciones israelíes como una muestra de 

antisemitismo. 

 

 

3.3 Tercera fase: abril – junio 2024. 

A comienzos de abril de 2024 asistimos a una aceleración de los procesos de cambio que ya 

estaban en marcha en las universidades españolas y los acontecimientos se precipitaron, 

convirtiendo lo que parecía imposible en algo que ya era posible. Los cambios significativos que 

se produjeron en esta fase estuvieron determinados por varios factores. 

 

En primer lugar, las movilizaciones estudiantiles fueron muy relevantes. Estas construyeron 

las acampadas por Palestina en los campus de las universidades españolas, haciéndose eco de 

iniciativas similares que acontecieron en distintas partes del mundo (Mateo Fana, 2024). Así, el 29 

 
(16)  Orden de la Corte Internacional de Justicia de 26 de enero de 2024 sobre «la aplicación de la Convención para 

la Prevención y el Castigo del Crimen de Genocidio en la Franja de Gaza (Sudáfrica vs. Israel). Solicitud de 

indicación de medidas provisionales»: https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-

20240126-ord-01-00-en.pdf  

https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-20240126-ord-01-00-en.pdf
https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/192/192-20240126-ord-01-00-en.pdf


295 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

de abril se constituyó la primera en la Facultad de Filosofía de la Universitat de València y desde 

allí se fueron extendiendo (Sánchez 2024). A mediados del mes de mayo, las acampadas habían 

alcanzado 24 campus (Pérez 2024). 

 

En segundo lugar, la difusión del informe de Francesca Albanese, en el cual afirmaba que 

existían indicios suficientes para considerar que Israel estaba cometiendo numerosos crímenes 

internacionales contra la población palestina, incluido el crimen de genocidio(17), reforzó las 

demandas de la RUxP y sus argumentos en las universidades españolas. De hecho, la RUxP 

consiguió celebrar un evento conjunto simultáneo en todas las universidades que formaban parte 

de la red en ese momento, en el que participó y presentó su informe(18). 

 

En tercer lugar, se produjo un cambio en la posición del gobierno español en relación con la 

Cuestión Palestina. El 18 de abril, el Ministro de Asuntos Exteriores, José Manuel Albares, pidió 

ante el Consejo de Seguridad de Naciones Unidas que Palestina fuese admitida en la organización 

como Estado miembro de pleno derecho(19), y anunció la intención de reconocer el Estado de 

Palestina, la cual se materializó tras el Consejo de Ministros convocado el 28 de mayo(20). 

 

En este contexto, la CRUE emitió un tercer comunicado sobre su posición ante la situación 

en Gaza, el 9 de mayo de 2024, reafirmando su «compromiso con la paz, la convivencia» y 

añadiendo, «con la justicia y con la defensa del derecho humanitario». Además, se refirió 

directamente al estudiantado afirmando que hacían suyo «el sentir de nuestros campus y la 

reivindicación que desde ellos se está extendiendo». En función de estas consideraciones, la CRUE 

siguió pidiendo el cese de operaciones militares del ejército israelí y de cualquier acción de carácter 

terrorista (de Hamás), exigió al Estado de Israel el respeto del derecho internacional, la entrada de 

ayuda humanitaria en Gaza y la ejecución de medidas para su reconstrucción. Pero, además, lo 

más destacable, fue el compromiso adquirido de revisar y suspender los acuerdos de colaboración 

con universidades y centros de investigación israelíes que no hayan expresado un firme 

compromiso con la paz y el cumplimiento del Derecho Internacional Humanitario; intensificar la 

cooperación con el sistema científico y de educación superior palestino y desarrollar programas de 

atención a la población refugiada palestina; y velar por que en el ejercicio de la libre expresión no 

se produzcan conductas reprobables de antisemitismo o islamofobia(21). 

 
(17)  Informe de la Relatora Especial sobre la situación de los derechos humanos en los territorios palestinos ocupados 

desde 1967. A/HRC/55/73, 25 de marzo de 2024. https://docs.un.org/es/A/HRC/55/73  

(18)  La Universidad ante el Genocidio. Conferencia de Francesca Albanese celebrada el 10 de Abril de 2024. 

Disponible en: https://www.youtube.com/watch?v=YNmFre_i3CI&ab_channel=RedUniversitariaPorPalestina  

(19)  Ministerio de Asuntos Exteriores, Unión Europea y Cooperación: Albares defiende hoy la entrada de 

Palestina en la ONU, Nota de prensa, 18 de abril de 2024.  

https://www.exteriores.gob.es/es/Comunicacion/NotasPrensa/Paginas/2024_NOTAS_P/20240418_NOTA022.aspx  

(20)  Declaración institucional del presidente del Gobierno sobre el reconocimiento del Estado de Palestina, 28 de 

mayo de 2024, https://www.lamoncloa.gob.es/presidente/actividades/Paginas/2024/280524-sanchez-

declaracion-estado-palestina.aspx  

(21)  Comunicado de CRUE sobre la situación en la franja de Gaza, 10 de mayo de 2024, [en línea], disponible en: 

https://www.crue.org/2024/05/comunicado-de-crue-sobre-la-situacion-en-la-franja-de-gaza/ [Consultado el 

04/05/2025]. 

https://docs.un.org/es/A/HRC/55/73
https://www.youtube.com/watch?v=YNmFre_i3CI&ab_channel=RedUniversitariaPorPalestina
https://www.exteriores.gob.es/es/Comunicacion/NotasPrensa/Paginas/2024_NOTAS_P/20240418_NOTA022.aspx
https://www.lamoncloa.gob.es/presidente/actividades/Paginas/2024/280524-sanchez-declaracion-estado-palestina.aspx
https://www.lamoncloa.gob.es/presidente/actividades/Paginas/2024/280524-sanchez-declaracion-estado-palestina.aspx
https://www.crue.org/2024/05/comunicado-de-crue-sobre-la-situacion-en-la-franja-de-gaza/


296 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

Esta nueva posición de la CRUE se trasladó rápidamente a los campus de las universidades 

españolas y en 13 de ellas se adoptaron declaraciones de los claustros y/o de los consejos de 

gobierno anunciando la ruptura de relaciones: la Universidad de Granada y la Universidad de Jaén 

(17 de mayo de 2024), la Universitat de Barcelona (22 de mayo de 2024)(22), la Universidad de 

Santiago de Compostela (23 de mayo de 2024), la Universidad de Sevilla (27 de mayo de 2024), 

la Universitat de València (28 de mayo de 2024), la Universidad Complutense de Madrid (28 de 

mayo de 2024), la Universidad de Málaga (30 de mayo de 2024), la Universitat Pompeu Fabra (4 

de junio de 2024), la Universidad de Zaragoza (5 de junio de 2024) y la Universidad de La Laguna 

(18 de junio de 2024) (RUxP 2025a).  

 

Unos meses antes, el 31 de enero de 2024, la Universitat Politècnica de Catalunya fue la 

primera en aprobar una moción en su claustro en este sentido, aunque no se comprometió 

explícitamente a suspender o romper las relaciones con las instituciones académicas israelíes ni a 

cesar las colaboraciones científicas y de investigación con ellas(23). La declaración de su Consejo 

de Gobierno de 17 de mayo tampoco lo hizo(24). 

 

Los acuerdos en las distintas universidades se centraron en tres cuestiones fundamentales. 

Primero, recogen la ruptura o suspensión de relaciones y acuerdos bilaterales con instituciones 

académicas israelíes y adoptan el compromiso de no establecer nuevos acuerdos. Segundo, 

abordan el cese de colaboraciones científicas y de investigación, incluyendo las movilidades que 

facilitaban los intercambios de conocimiento. Tercero, ofrecen apoyo a las instituciones 

académicas y a las comunidades universitarias palestinas, estableciendo nuevas relaciones a través 

de convenios bilaterales, ampliando las oportunidades de movilidad para los distintos colectivos 

universitarios y desarrollando acciones de apoyo a estudiantado y profesorado palestino en 

situación de vulnerabilidad. 

 

 

3.4 Cuarta fase: Julio 2024 – Mayo 2025. 

La euforia que se desató tras el cambio de posición de la CRUE se fue atemperando con el 

paso de los meses y la constatación de que solamente una pequeña parte de las universidades 

españolas, en torno a un 20%, había adoptado medidas para revisar y suspender sus vínculos con 

instituciones israelíes (RUxP 2025a). Además, en los meses siguientes se fueron materializando 

 
(22)  En el caso de la Universitat de Barcelona, su claustro había aprobado previamente, el día 8 de mayo, una moción 

de apoyo a Palestina que incluía la ruptura de relaciones con instituciones académicas israelíes. Esta fue 

trasladada al Consejo de Gobierno para su consideración: https://web.ub.edu/es/web/actualitat/w/claustre-

universitari-aprova-mocio-suport-palestina  

(23)  Moción sobre la situación en Palestina, aprobada por el claustro de la Universitat Politècnica de Catalunya, 7 de 

enero de 2024, [en línea], disponible en: https://govern.upc.edu/ca/claustre-universitari/claustre-

universitari/sessio-01-2024-del-claustre-universitari/mocio-1-a-proposta-del-consell-de-direccio-sobre-la-

situacio-a-palestina [Consultada el 05/05/2025]. 

(24)  La UPC se suma al llamamiento por un alto al fuego inmediato y permanente en Gaza, Universitat Politècnica 

de Catalunya, Nota de prensa, 17 de mayo de 2024, [en línea] disponible en: https://www.upc.edu/es/sala-de-

prensa/noticias/la-upc-se-suma-al-llamamiento-por-un-alto-al-fuego-inmediato-y-permanente-en-gaza 

[Consultada el 05/05/2025]. 

https://web.ub.edu/es/web/actualitat/w/claustre-universitari-aprova-mocio-suport-palestina
https://web.ub.edu/es/web/actualitat/w/claustre-universitari-aprova-mocio-suport-palestina
https://govern.upc.edu/ca/claustre-universitari/claustre-universitari/sessio-01-2024-del-claustre-universitari/mocio-1-a-proposta-del-consell-de-direccio-sobre-la-situacio-a-palestina
https://govern.upc.edu/ca/claustre-universitari/claustre-universitari/sessio-01-2024-del-claustre-universitari/mocio-1-a-proposta-del-consell-de-direccio-sobre-la-situacio-a-palestina
https://govern.upc.edu/ca/claustre-universitari/claustre-universitari/sessio-01-2024-del-claustre-universitari/mocio-1-a-proposta-del-consell-de-direccio-sobre-la-situacio-a-palestina
https://www.upc.edu/es/sala-de-prensa/noticias/la-upc-se-suma-al-llamamiento-por-un-alto-al-fuego-inmediato-y-permanente-en-gaza
https://www.upc.edu/es/sala-de-prensa/noticias/la-upc-se-suma-al-llamamiento-por-un-alto-al-fuego-inmediato-y-permanente-en-gaza


297 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

nuevos proyectos de investigación financiados por la UE, que contaban con la participación de 

socios israelíes e instituciones de educación superior españolas, algunas de las cuales, como en el 

caso de la Universidad de Santiago de Compostela, habían afirmado su intención de suspender las 

relaciones con tales instituciones y de no establecer nuevos vínculos. Así, desde el 1 de septiembre 

de 2024 hasta mayo de 2025 se identificaron 44 colaboraciones (Elorduy 2025), preocupando 

especialmente 10 de ellas, ya que están financiadas por el Fondo Europeo de Defensa e implican 

el desarrollo de investigaciones con fines militares, que, indudablemente, redundarán en beneficios 

para las industrias de armas israelíes y podrán ser utilizadas por las fuerzas militares de Israel 

contra la población palestina. En este sentido, y a la luz de la opinión consultiva emitida por la 

Corte Internacional de Justicia el 19 de julio de 2024, en la que recordó a todos los estados su 

obligación de «tomar medidas para impedir las relaciones comerciales o de inversión que 

contribuyan al mantenimiento de la situación ilegal creada por Israel en el Territorio Palestino 

Ocupado»(25), es muy cuestionable que las universidades públicas españolas no contemplen tales 

obligaciones. De hecho, esto puede hacer que se les exijan responsabilidades por el 

incumplimiento de sus obligaciones, tal y como afirma el informe jurídico publicado por un grupo 

de investigadores de la Facultad de Derecho de la Universidad de Amberes (Turkelli, De Feyter y 

Kruger 2024). 

 

Estos retrocesos en la lucha por el fin de las complicidades de las universidades españolas con 

los crímenes israelíes tienen mucho que ver con el alivio de la presión que se había sostenido sobre 

los equipos de gobierno durante la fase anterior. Así, a partir de junio de 2024, con la llegada de 

las vacaciones de verano se asistió a un proceso de desmovilización, tanto del PDI y del PTGS, 

como del estudiantado, quienes fueron levantando las acampadas por Palestina al final del curso e 

iniciaron nuevas luchas durante el siguiente. En todo caso, la comunidad universitaria que se había 

movilizado por Palestina durante casi un año mostraba signos de agotamiento tras los esfuerzos 

realizados y, durante los siguientes meses, redujo la intensidad de sus movilizaciones.  

 

No obstante, la RUxP siguió activa coordinando las acciones de la comunidad universitaria a 

nivel estatal, manteniendo la demanda de ruptura de relaciones ante las universidades que no las 

habían suspendido, tratando de incidir sobre la CRUE y el Ministerio de Ciencia, Innovación y 

Universidades para aumentar los recursos en apoyo de las comunidades universitarias palestinas 

y, sumándose a la campaña desarrollada por la Coordinación Europea de Comités y Asociaciones 

por Palestina, para pedir la exclusión de las instituciones israelíes de los programas de financiación 

de la investigación de la Unión Europea y la revisión del Acuerdo de Asociación UE - Israel(26). 

 

Así mismo, durante este período se vio como el lobby sionista y proisraelí puso en el foco las 

decisiones de las universidades que implicaban cortar vínculos con Israel y aumentó su presión 

 
(25)  Opinión consultiva de la Corte Internacional de Justicia de 19 de julio de 2024 sobre «las consecuencias jurídicas 

de las políticas y prácticas de Israel en los Territorios Palestinos Ocupados, incluida Jerusalén Oriental». 

https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/186/186-20240719-adv-01-00-en.pdf  

(26)  European call: suspend the EU-Israel Association Agreement, European Coordination of Committees and Associations 

for Palestine, 19 de septiembre de 2024, [en línea], disponible en: https://www.eccpalestine.org/european-call-suspend-

the-eu-israel-association-agreement/ [Consultado 12/02/2025] 

https://www.icj-cij.org/sites/default/files/case-related/186/186-20240719-adv-01-00-en.pdf
https://www.eccpalestine.org/european-call-suspend-the-eu-israel-association-agreement/
https://www.eccpalestine.org/european-call-suspend-the-eu-israel-association-agreement/


298 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

sobre ellas. Entre sus actuaciones destacan las realizadas por Acción y Comunicación sobre 

Oriente Medio, asociación dedicada a la defensa de los intereses israelíes en España(27), para 

impedir el cumplimiento de los acuerdos adoptados por la Universidad de Granada, la Universidad 

de Málaga o la Universidad Complutense de Madrid, contra los que presentó recurso contencioso-

administrativo ante los tribunales. En el caso de la Universidad de Granada, el 3 de marzo de 2025 

la sentencia del juzgado desestimó el recurso de ACOM y avaló las medidas de la Universidad de 

Granada, subrayando que no solo no constituían discriminación, sino que eran acciones 

proporcionales y legítimas en cumplimiento del derecho internacional humanitario. Además, 

señalaba que estas decisiones se enmarcaban dentro de la autonomía de la institución y, en ningún 

caso, impedían la libertad de cátedra de cada docente(28). En cambio, en el caso de la Universidad 

Complutense de Madrid, el juzgado falló contra el Plan de Acción UCM-Palestina porque entendía 

que la suspensión de los acuerdos de colaboración con centros israelíes infringía el principio de no 

discriminación recogido en el artículo 14 de la Constitución Española(29). ACOM también intentó 

incidir en las instituciones de la Unión Europea denunciando el «boicot académico colectivo contra 

universidades israelíes en España» derivado del compromiso adoptado por la CRUE el 9 de mayo 

de 2024(30). 

 

En mayo de 2025, las protestas estudiantiles volvieron a algunos campus, como el de la 

Universidad Complutense de Madrid o la Universidad Autónoma de Barcelona. En el caso de la 

acampada madrileña, que incorpora estudiantes de diferentes universidades, el estudiantado 

señalaba la necesidad de detener la matanza en Gaza y apuntaba hacia el gobierno español y sus 

complicidades con el Estado israelí, al mantener relaciones alrededor del comercio de armas y la 

industria militar (Barragán 2025). En el caso de Barcelona, la acampada dirigía sus 

reivindicaciones hacia los órganos de gobierno de la universidad para que suspendieran los 

acuerdos de colaboración con empresas, centros de investigación y universidades israelíes (Solé 

Ingla 2025). 

 

En este escenario, ante el aumento de la intensidad de las movilizaciones, la CRUE emitió un 

cuarto comunicado el 26 de mayo de 2025, en el que reclamaba, nuevamente, el cese de la violencia 

en Gaza y el respeto del derecho internacional, pidiendo explícitamente al Estado de Israel que 

 
(27)  La entidad presenta su misión como la de reforzar «la relación entre España e Israel» y muestra, entre sus 

organizaciones aliadas, un amplio abanico de instituciones que participan en la hasbara israelí. Puede 

comprobarse en: https://a-com.es/somos-acom/ [Consultado el 21/05/2025]. 

(28)  El Juzgado avala a la UGR y la APDHA y respalda la suspensión de sus colaboraciones con Israel por el 

genocidio en Gaza, APDHA, Nota de prensa, 3 de marzo de 2025, [en línea], disponible en: 

https://www.apdha.org/el-juzgado-avala-a-la-ugr-y-la-apdha-y-respalda-la-suspension-de-sus-colaboraciones-

con-israel-por-el-genocidio-en-gaza/ [Consultado el 21/05/2025]. El texto de la sentencia judicial puede 

encontrarse aquí: https://www.andaluciaconpalestina.com/2025/fotos/250304_sentencia_judicial.pdf 

[Consultado el 21/05/2025]. 

(29)  La Justicia anula un plan de la Complutense para suspender relación con centros israelíes, Agencia EFE, 23 de 

marzo de 2025, [en línea], disponible en: https://www.lavanguardia.com/vida/20250324/10514072/justicia-

anula-plan-complutense-suspender-relacion-centros-israelies-agenciaslv20250324.html [Consultado el 

21/05/2025]. 

(30)  Carta ACOM a la Presidenta de la Comisión Europea, 11 de abril de 2025, [en línea], disponible en: https://a-

com.es/carta-a-la-presidenta-de-la-comision-europea/ [Consultado el 21/05/2025]. 

https://a-com.es/somos-acom/
https://www.apdha.org/el-juzgado-avala-a-la-ugr-y-la-apdha-y-respalda-la-suspension-de-sus-colaboraciones-con-israel-por-el-genocidio-en-gaza/
https://www.apdha.org/el-juzgado-avala-a-la-ugr-y-la-apdha-y-respalda-la-suspension-de-sus-colaboraciones-con-israel-por-el-genocidio-en-gaza/
https://www.andaluciaconpalestina.com/2025/fotos/250304_sentencia_judicial.pdf
https://www.lavanguardia.com/vida/20250324/10514072/justicia-anula-plan-complutense-suspender-relacion-centros-israelies-agenciaslv20250324.html
https://www.lavanguardia.com/vida/20250324/10514072/justicia-anula-plan-complutense-suspender-relacion-centros-israelies-agenciaslv20250324.html
https://a-com.es/carta-a-la-presidenta-de-la-comision-europea/
https://a-com.es/carta-a-la-presidenta-de-la-comision-europea/


299 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

permitiese «la entrada de la ayuda humanitaria necesaria en Gaza» y abogando por mantener los 

canales de diálogo y mediación(31). La RUxP respondió de manera contundente, reprochando a la 

CRUE que su comunicado era más tibio que los anteriores y «menos comprometido con los 

principios de paz y justicia que dicen defender». Asimismo, mediante una carta abierta, denunció 

que las universidades españolas «siguen firmando nuevas colaboraciones con entidades israelíes 

pese al dictamen consultivo de la Corte Internacional de Justicia», que señalaba la necesidad de 

tomar medidas para romper las relaciones que contribuyesen al mantenimiento de la ocupación 

ilegal de los territorios palestinos (RUxP 2025c). En este sentido, la RUxP insistió en señalar que 

las universidades públicas, como parte de las instituciones del Estado, tenían que cumplir con sus 

obligaciones en virtud del derecho internacional. 

 

En último lugar, también hay que hacer mención en este período a los intentos de extender el 

boicot más allá de las instituciones académicas y alcanzar a aquellas empresas que colaboran o se 

benefician de los crímenes internacionales que comete Israel. Las peticiones que se han dirigido a 

los equipos de gobierno de las universidades buscaban evitar que se contraten servicios o se 

realicen compras a proveedores que operen directamente en los territorios ocupados o tengan 

relaciones comerciales con las instituciones militares israelíes. Desde la RUxP se puso como 

ejemplo el caso del Banco Santander, dado que colaboraba con la gran mayoría de las 

universidades del Estado y, al mismo tiempo, financiaba a fabricantes de armamento que utiliza el 

ejército de Israel (RUxP 2025a). Los datos del Centre Delàs, en su informe sobre la relación entre 

la banca española y las empresas de armamento que se lucran con la ocupación de los territorios 

palestinos y los ataques israelíes contra Gaza, mostraban que el Banco Santander ha dedicado 

2.442 millones de dólares para la financiación de la industria militar que alimenta la maquinaria 

israelí (Amorós et al. 2024, 43-45). Sin embargo, los avances en esta materia han sido muy 

limitados, negociándose en algunas universidades la posibilidad de incluir cláusulas en los 

contratos, que limitasen la adquisición de bienes o servicios proporcionadas por empresas que no 

respeten los derechos humanos y el derecho internacional. Esto parte de la consideración de la 

contratación pública como una herramienta que puede contribuir al cumplimiento efectivo de las 

políticas públicas y la promoción de la responsabilidad social empresarial. Así, por ejemplo, la 

Universitat de València se comprometió a «revisar las posibles relaciones institucionales con 

entidades o empresas que no cumplan con el Derecho Internacional Humanitario», y a incorporar 

en la compra pública de la universidad «cláusulas administrativas de carácter social de manera que 

no puedan concurrir empresas que se beneficien, de forma directa o indirecta, de la violación de 

los derechos humanos y de los crímenes de guerra y de lesa humanidad»(32). 

 

 

 
(31)  Comunicado CRUE reclama el cese de la violencia en Gaza y el respeto al derecho internacional, 26 de mayo 

de 2025, [en línea], disponible en: https://www.crue.org/wp-content/uploads/2025/05/2025.05.26-Comunicado-

CRUE-reclama-el-cese-de-la-violencia-en-Gaza-y-el-respeto-al-derecho-internacional.pdf [consultado el 

02/06/2025].  

(32)  El compromiso de la Universidad con Palestina. Pronunciamiento del Consejo de Gobierno de 28 de mayo de 

2024, Universitat de València, [en línea], disponible en: https://links.uv.es/n3H1XlM [Consultado el 

21/05/2025]. 

https://www.crue.org/wp-content/uploads/2025/05/2025.05.26-Comunicado-CRUE-reclama-el-cese-de-la-violencia-en-Gaza-y-el-respeto-al-derecho-internacional.pdf
https://www.crue.org/wp-content/uploads/2025/05/2025.05.26-Comunicado-CRUE-reclama-el-cese-de-la-violencia-en-Gaza-y-el-respeto-al-derecho-internacional.pdf
https://links.uv.es/n3H1XlM


300 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

4. Reflexiones finales. 

Los procesos analizados a lo largo los veinte meses, que van desde octubre de 2023 a mayo 

de 2025, permiten estudiar la evolución de la posición de la academia española frente al genocidio 

en Gaza. En primer lugar, podemos valorar que existe una evidente desigualdad en el modo en el 

que se ha abordado la protección de la población palestina y sus comunidades universitarias, 

comparándolo con el caso de Ucrania en 2022. Ante situaciones de graves vulneraciones del 

derecho internacional, la academia española ha reaccionado de modo diferente. En el caso 

ucraniano la reacción fue rápida y contundente, suspendiendo casi inmediatamente las relaciones 

con las instituciones rusas y poniendo en marcha un programa de ayudas para atender la necesidad 

de las personas miembros de las comunidades universitarias ucranianas afectadas por la violencia. 

En el caso palestino la respuesta fue más tibia y lenta. Inicialmente trató de mantenerse una posición 

equidistante, que fue cambiando a medida que fue imposible negar la gravedad de los crímenes 

cometidos por Israel y el academicidio palestino. Por ello, las medidas que se desarrollaron 

posteriormente fueron de menor entidad. Por ejemplo, los programas de ayuda a la comunidad 

universitaria palestina han sido financiados con fondos propios de las universidades –mientras en el 

caso ucraniano se dispuso de un programa del Ministerio de Ciencia, Innovación y Universidades– 

y se han implementado de manera mucho más desigual, como muestra el hecho de que, tras el cambio 

de postura de la CRUE sobre la suspensión de relaciones con instituciones académicas israelíes, solo 

un 20% de las universidades públicas españolas actuaron en ese sentido, mientras que todas 

asumieron la ruptura de relaciones con las rusas. 

 

En segundo lugar, la academia española ha mostrado una sorprendente falta de coherencia 

entre el discurso mantenido por las autoridades universitarias y las políticas que han ejecutado. 

Así, por ejemplo, los discursos enfatizaron desde el principio los valores que defendían las 

universidades como la paz, la justicia y los derechos humanos, que además la mayoría contempla 

en sus propios estatutos. Sin embargo, eso no se tradujo en acciones que pudiesen tener un impacto 

real para construir esa paz, esa justicia o el respeto de los derechos humanos, hasta que algunas 

instituciones decidieron adoptar el boicot académico. Antes, algunas contemplaban medidas 

paliativas para atender a la población víctima de la violencia, pero el tono que marcó la CRUE 

durante los siete primeros meses afirmaba que las instituciones de educación superior no podían 

desplegar otras medidas porque eso parecía pertenecer al ámbito de la política exterior elaborada 

desde el gobierno. También es importante señalar la coincidencia entre el momento en el que la 

CRUE decide ampliar la gama de acciones para contribuir a detener la violencia y el genocidio, y 

el cambio de posición del gobierno español con respecto a la situación en Palestina, que incluyó 

su decisión de reconocerla como Estado de pleno derecho. 

 
En tercer lugar, a pesar de las numerosas movilizaciones y actuaciones llevadas a cabo durante 

el período analizado, la mayoría de la comunidad universitaria ha mantenido un preocupante 

silencio público en relación con los crímenes israelíes contra el sistema educativo y la población 

palestina. Esto tiene que ver con distintos factores. Uno de ellos explica como ese silencio tiene 

que ver con la concepción de una parte de la comunidad universitaria sobre la labor de la academia 

y su participación en el debate público y político. Son muchas las personas que entienden esa labor 



301 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

de forma restrictiva y limitada a sus actividades docentes y de investigación, de manera que 

abordar lo que ocurre en Palestina quedaría restringido a esas actividades. 

 

Otro factor se refiere a que el modo en el que se han encuadrado los acontecimientos en Gaza 

a partir del 7 de octubre de 2023 ha excluido el contexto colonial. Por un lado, hay quienes han 

asumido la narrativa israelí, que presenta sus acciones en el marco de la «lucha contra el 

terrorismo», actuando sobre los prejuicios hacia la población árabe que el orientalismo ha 

alimentado. Por otro lado, otros han considerado que lo que ocurre en Palestina es un conflicto 

entre dos partes con igual grado de responsabilidad, lo cual facilita la adopción de una posición 

equidistante.  

 

Además, existen otros dos factores que han contribuido, primero al silencio y, luego, a la falta 

de una acción decidida que aumente la presión sobre las instituciones israelíes, para que dejen de 

participar directamente o de ser cómplices de los crímenes cometidos por su Estado. Uno está 

relacionado con la idea errónea y falaz de identificar la crítica hacia las políticas israelíes con el 

antisemitismo, lo cual ha sido utilizado como instrumento para deslegitimar y criminalizar la 

defensa de los derechos humanos cuando cuestionan las acciones de este Estado. Otro tiene que 

ver con las propias jerarquías y relaciones de poder dentro de la academia, donde las posiciones y 

opiniones de las autoridades universitarias, en los distintos niveles, influyen notoriamente sobre el 

comportamiento del resto de miembros la comunidad, especialmente en la de los grupos más 

vulnerables, como por ejemplo el personal sin vinculación permanente, el profesorado junior o el 

estudiantado. 

 
En cualquier caso, parte de la comunidad universitaria ha roto el silencio y ha sido capaz de 

sostener una movilización a largo plazo, así como de construir alianzas, que han aumentado el 

volumen de participación y la intensidad de las acciones. En este sentido, en el marco de la 

solidaridad con Palestina, la academia ha tejido relaciones con múltiples grupos de la sociedad 

civil, de carácter diverso, que le ha permitido, no solo ampliar sus recursos, sino también 

incorporar innovaciones a su gama de actuaciones. De igual forma, cabe destacar como la 

solidaridad con Palestina también ha revitalizado otras luchas de la comunidad universitaria, 

especialmente entre el estudiantado (Castro 2024; Mortera Franco 2024), lo cual está relacionado 

con la experiencia y con los aprendizajes acumulados durante las movilizaciones, y puede llevar a 

considerar este proceso de movilización como una «escuela de ciudadanía democrática» para el 

ejercicio de una política orientada hacia la construcción del bien común. 

 

Las movilizaciones de la academia española frente al genocidio en Palestina han contribuido 

a elevar y desarrollar importantes debates en su seno. Siendo uno de los más relevantes aquel que 

aborda el rol de las universidades y del tipo de conocimiento que se produce en ellas, como una 

labor intrínsecamente relacionada con el tipo de sociedad que pretendemos construir. Otro tema 

señalado ha sido el de la libertad académica y el sentido situado de responsabilidad académica 

frente a este particular contexto: una responsabilidad derivada del lugar que ocupan las 

universidades en la construcción de conocimiento y también de su obligación de rendición de 



302 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

cuentas, como instituciones públicas, ante las consecuencias generadas por su comportamiento en 

relación con Israel y Palestina. 

 

Finalmente, cabe concluir que la mayor contribución de las movilizaciones de la comunidad 

universitaria frente al genocidio ha sido de carácter pedagógico, ampliando el debate en torno a 

Gaza y proporcionando argumentos para cuestionar la historiografía tradicional y los discursos 

oficiales israelíes. Todo ello ha permitido el avance de narrativas críticas y la contextualización de 

la cuestión de Palestina dentro del marco teórico del colonialismo de asentamientos, respaldando 

el uso de términos precisos, como apartheid y genocidio. Estos conceptos son útiles y necesarios, 

tanto para identificar las violencias que allí ocurren, como para exigir responsabilidades por los 

crímenes cometidos y que están tipificados en el derecho internacional. 

 

 

Referencias bibliográficas 

ABU-SITTA, Salman H. (2022): Atlas de Palestina (1917-1966), Londres: Palestine Land Society.  

ADALAH (2023): Crackdown on freedom of speech of Palestinian citizens of Israel, 16 noviembre. 

[en línea] disponible en: https://www.adalah.org/en/content/view/10925 [consultado el 

25/01/2024]. 

ALBARRÁN MÉNDEZ, Susana (2024): «Más de 100 municipios vuelven a las calles contra el 

genocidio en Palestina», El Salto, 23 de febrero, [en línea], disponible en: 

https://www.elsaltodiario.com/palestina/de-100-municipios-vuelven-calles-genocidio-

palestina [consultado el 18/01/2025]. 

ALAZAIDA, Mussa’ab Bashir (2024): «En Israel, la academia es militar, por eso hay que boicotear», 

AraInfo, 24 de febrero, [en línea], disponible en:  https://arainfo.org/en-israel-la-academia-es-

militar-por-eso-hay-que-boicotear/ [consultado el 26/02/2024]. 

AMNISTÍA INTERNACIONAL (2022): Israel’s apartheid against Palestinians. Cruel system of 

domination and crime against humanity [en línea], disponible en: 

https://www.amnesty.org/en/documents/mde15/5141/2022/en/ [consultado el 12/02/2025]. 

AMORÓS, Gemma; ARAGÓN, Eduardo; CALVO, Jordi Y CARBONELL, Max (2024): «La Banca 

Armada y su corresponsabilidad en el genocidio en Gaza. La financiación de las 

empresas que fabrican las armas usadas en las masacres contra la población palestina», 

Centre Delàs, informe 66, disponible en: https://centredelas.org/wp-

content/uploads/2024/10/informe66_CentreDelas_BancaArmadaYGenocidio_CAST_ok.pdf 

[consultado el 18/01/2025]. 

ANADOLU AGENCY (2014): «In Israel universities, Arabs feel discriminated against», 22 de 

octubre, [en línea], disponible en: https://www.aa.com.tr/en/education/in-israel-universities-

arabs-feel-discriminated-against/108571# [consultado el 25/01/2024]. 

AYYASH, Muhannad (2025): «The Boycott, Divestment and Sanctions Campaign: Challenging the 

Unintelligibility of Palestinian Decolonial Resistance in Canada», Journal of Palestine 

Studies, pp. 1–19. https://doi.org/10.1080/0377919X.2025.2481373  

BAKAN, Abigail B. Y ABU LABAN, Yasmeen (2009): «Palestinian resistance and international 

solidarity: the BDS campaign», Race and Class, nº 51 (1), pp. 29-54. 

https://www.adalah.org/en/content/view/10925
https://www.elsaltodiario.com/palestina/de-100-municipios-vuelven-calles-genocidio-palestina
https://www.elsaltodiario.com/palestina/de-100-municipios-vuelven-calles-genocidio-palestina
https://arainfo.org/en-israel-la-academia-es-militar-por-eso-hay-que-boicotear/
https://arainfo.org/en-israel-la-academia-es-militar-por-eso-hay-que-boicotear/
https://www.amnesty.org/en/documents/mde15/5141/2022/en/
https://centredelas.org/wp-content/uploads/2024/10/informe66_CentreDelas_BancaArmadaYGenocidio_CAST_ok.pdf
https://centredelas.org/wp-content/uploads/2024/10/informe66_CentreDelas_BancaArmadaYGenocidio_CAST_ok.pdf
https://www.aa.com.tr/en/education/in-israel-universities-arabs-feel-discriminated-against/108571
https://www.aa.com.tr/en/education/in-israel-universities-arabs-feel-discriminated-against/108571
https://doi.org/10.1080/0377919X.2025.2481373


303 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

BARGHOUTI, Omar (2010): «BDS: A global movement for freedom and justice». Al-Shabaka policy 

brief  [en línea], disponible en: https://al-shabaka.org/briefs/bds-a-global-movement-for-

freedom-justice/?generate_pdf=download [consultado el 04/04/2025]. 

BARRAGÁN, Lourdes (2025): «Las tiendas de campaña por Palestina vuelven a la Complutense un 

año después de la gran acampada», eldiario.es , 14 de mayo, [en línea], disponible en: 

https://www.eldiario.es/madrid/somos/tiendas-campana-palestina-vuelven-complutense-ano-

despues-gran-acampada_1_12299789.html [consultado el 02/04/2025]. 

BASALLOTE MARÍN, Antonio (2010): Paraíso usurpado: el sionismo y el pueblo palestino. Historia 

de la expansión territorial sionista sobre Palestina, Málaga: Diputación de Málaga. 

BASALLOTE MARÍN, Antonio (2013): «El sionismo y la construcción de la identidad nacional 

israelí», en Paloma González del Miño (dir.), La primavera árabe ¿una revolución regional?, 

Madrid: Editorial Universidad Complutense de Madrid, pp. 844-868. 

BASALLOTE MARÍN, Antonio & CHECA HIDALGO, Diego & LÓPEZ ARIAS, Lucía & RAMOS TOLOSA, 

Jorge (2017): Existir es resistir. Pasado y presente de Palestina-Israel. Granada: Comares. 

BEER, Michael A. (2021): Civil resistance tactics in the 21st century, Washington: ICNC Press. 

BUTLER, Judith (2006): «Israel/Palestine and the Paradoxes of Academic Freedom», Radical 

Philosophy, nº 135. pp. 8-17, [en línea], disponible en: 

https://www.radicalphilosophy.com/article/israelpalestine-and-the-paradoxes-of-academic-

freedom [consultado el 15/04/2025]. 

CASTRO, Sara (2024): «El movimiento estudiantil revive en los campus con las protestas por 

Palestina», El País, 20 de mayo, [en línea], disponible en: https://elpais.com/educacion/2024-

05-20/el-movimiento-estudiantil-revive-en-los-campus-con-las-protestas-por-palestina.html 

[Consultado 30/05/2024].  

DANA, Tariq. & JARBAWI, Ali (2017): «A Century of Settler Colonialism in Palestine: Zionism’s 

Entangled Project», The Brown Journal of World Affairs, nº 24 (1), pp. 197-220, [en línea], 

disponible en: https://bjwa.brown.edu/24-1/a-century-of-settler-colonialism-in-palestine-

zionisms-entangled-project/ [consultado el 09/02/2025]. 

ELORDUY, Pablo (2025): «Las universidades españolas han firmado 44 proyectos con Israel desde 

septiembre de 2024», El Salto, [en línea], disponible en: 

https://www.elsaltodiario.com/universidad/universidades-espanolas-han-firmado-veinte-

proyectos-israel-septiembre-2024 [consultado el 29/05/2025]. 

FELD, Marjorie N. (2024): The Threshold of Dissent. A History of American Jewish Critics of 

Zionism, New York: NYU Press. 

GIROUX, Henry A. (2025): «Scholasticide: Waging war on education form Gaza to the West», 

Journal of Holy Land and Palestine Studies, nº 24 (1), pp. 1-16. 

https://doi.org/10.3366/hlps.2025.0348 

HARRISON, Bernard (2006): The Resurgence of Anti-Semitism: Jews, Israel, and Liberal Opinion. 

Lanham: Rowman & Littlefield Publishers. 

HUMAN RIGHTS WATCH (2021): A threshold crossed. Israeli authorities and the crimes of 

apartheid and persecution, [en línea], disponible en: 

https://www.hrw.org/report/2021/04/27/threshold-crossed/israeli-authorities-and-crimes-

apartheid-and-persecution [consultado el 12/02/2025] 

https://al-shabaka.org/briefs/bds-a-global-movement-for-freedom-justice/?generate_pdf=download
https://al-shabaka.org/briefs/bds-a-global-movement-for-freedom-justice/?generate_pdf=download
https://www.eldiario.es/madrid/somos/tiendas-campana-palestina-vuelven-complutense-ano-despues-gran-acampada_1_12299789.html
https://www.eldiario.es/madrid/somos/tiendas-campana-palestina-vuelven-complutense-ano-despues-gran-acampada_1_12299789.html
https://www.radicalphilosophy.com/article/israelpalestine-and-the-paradoxes-of-academic-freedom
https://www.radicalphilosophy.com/article/israelpalestine-and-the-paradoxes-of-academic-freedom
https://elpais.com/educacion/2024-05-20/el-movimiento-estudiantil-revive-en-los-campus-con-las-protestas-por-palestina.html
https://elpais.com/educacion/2024-05-20/el-movimiento-estudiantil-revive-en-los-campus-con-las-protestas-por-palestina.html
https://bjwa.brown.edu/24-1/a-century-of-settler-colonialism-in-palestine-zionisms-entangled-project/
https://bjwa.brown.edu/24-1/a-century-of-settler-colonialism-in-palestine-zionisms-entangled-project/
https://www.elsaltodiario.com/universidad/universidades-espanolas-han-firmado-veinte-proyectos-israel-septiembre-2024
https://www.elsaltodiario.com/universidad/universidades-espanolas-han-firmado-veinte-proyectos-israel-septiembre-2024
https://doi.org/10.3366/hlps.2025.0348
https://www.hrw.org/report/2021/04/27/threshold-crossed/israeli-authorities-and-crimes-apartheid-and-persecution
https://www.hrw.org/report/2021/04/27/threshold-crossed/israeli-authorities-and-crimes-apartheid-and-persecution


304 DIEGO CHECA HIDALGO 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

KHALIDI, Dima (2017): «Chilling and censoring of Palestine advocacy in the United States», en 

On anti-semitism. Solidarity and the struggle for justice. Jewish Voice for Peace. Chicago: 

Haymarket Books, pp. 181-192. 

LIMONE, Noa (2025): «Israeli University Bans Jewish-Arab Group After It Displayed Images of 

Dead Gazan Children», Haaretz, 28 de abril [en línea], disponible en: 

https://www.haaretz.com/israel-news/2025-04-28/ty-article/.premium/haifa-university-bars-

israeli-palestinian-group-from-campus-after-anti-war-protest/00000196-7d93-dc9b-a7bf-

7ff3d1ab0000 [consultado el 02/06/2025] 

MARTÍNEZ, Guillermo (2025): «Una marcha contra la masacre en Palestina y por el fin del 

comercio de armas con Israel toma el centro de Madrid», elDiario.es, 10 de mayo, [en línea], 

disponible en: https://www.eldiario.es/madrid/marcha-masacre-palestina-comercio-armas-

israel-toma-centro-madrid_1_12287786.html [consultado el 18/05/2025]. 

MASALHA, Nur (2002): Israel. Teorías de la expansión territorial, Barcelona: Bellaterra. 

MASALHA, Nur (2012): The Palestine Nakba: Decolonising History, Narrating the Subaltern, 

Reclaiming Memory, Londres: Zed Books.  

MASALHA, Nur (2020): Palestine: A Four Thousand Year History, Londres: Zed Books. 

MATEO FANO, Alejandra (2024): «Un mes de las acampadas por Palestina: triunfos históricos y 

resistencia estoica en las universidades», Público, 29 de mayo, [en línea], disponible en: 

https://www.publico.es/sociedad/mes-acampadas-palestina-triunfos-historicos-resistencia-

estoica-universidades.html [consultado el 15/06/2024]. 

MORTERA FRANCO, Pablo (2024): «Los estudiantes acampados por Gaza: “La juventud se está 

volviendo a movilizar gracias a la causa palestina”», InfoLibre, 7 de julio, [en línea], 

disponible en: https://www.infolibre.es/premios-infolibre/estudiantes-acampados-gaza-

juventud-volviendo-movilizar-causa-palestina_1_1834344.html [Consultado 19/07/2024]. 

PALESTINE LEGAL (2015):  The Palestine Exception to Free Speech: A Movement under Attack in 

the US, [en línea], disponible en: 

https://static1.squarespace.com/static/548748b1e4b083fc03ebf70e/t/560b0bcee4b016db196

d664b/1443564494090/Palestine+Exception+Report+Final.pdf [consultado el 25/04/2025]. 

PAPPÉ, Ilan (2007): Historia de la Palestina moderna, Madrid: Akal. 

PAPPÉ, Ilan (2014): La limpieza étnica de Palestina, Barcelona: Booket. 

RAMOS TOLOSA, Jorge (2023): Una historia contemporánea de Palestina – Israel, Madrid: 

Catarata. 

ROSENFELD, Alvin H. (2015): Deciphering the New Antisemitism. Bloomington: Indiana 

University Press. 

RUXP (2025a): Estado de los compromisos universitarios en la suspensión de relaciones con 

Israel, 26 de mayo, [en línea], disponible en: 

https://drive.google.com/file/d/1Phk2DIouVARypr04clSjFZ2zS5zdl8Ak/view [consultado el 

01/06/2025]. 

RUXP (2025b): «Introducción», Boletín de noticias, nº 3. 

RUXP (2025c): «Aumenta la tibieza rectoral ante el genocidio palestino», Público, 28 de mayo, 

[en línea], disponible en: https://www.publico.es/opinion/columnas/aumenta-tibieza-rectoral-

genocidio-palestino.html [consultado el 01/06/2025]. 

https://www.haaretz.com/israel-news/2025-04-28/ty-article/.premium/haifa-university-bars-israeli-palestinian-group-from-campus-after-anti-war-protest/00000196-7d93-dc9b-a7bf-7ff3d1ab0000
https://www.haaretz.com/israel-news/2025-04-28/ty-article/.premium/haifa-university-bars-israeli-palestinian-group-from-campus-after-anti-war-protest/00000196-7d93-dc9b-a7bf-7ff3d1ab0000
https://www.haaretz.com/israel-news/2025-04-28/ty-article/.premium/haifa-university-bars-israeli-palestinian-group-from-campus-after-anti-war-protest/00000196-7d93-dc9b-a7bf-7ff3d1ab0000
https://www.eldiario.es/madrid/marcha-masacre-palestina-comercio-armas-israel-toma-centro-madrid_1_12287786.html
https://www.eldiario.es/madrid/marcha-masacre-palestina-comercio-armas-israel-toma-centro-madrid_1_12287786.html
https://www.publico.es/sociedad/mes-acampadas-palestina-triunfos-historicos-resistencia-estoica-universidades.html
https://www.publico.es/sociedad/mes-acampadas-palestina-triunfos-historicos-resistencia-estoica-universidades.html
https://www.infolibre.es/premios-infolibre/estudiantes-acampados-gaza-juventud-volviendo-movilizar-causa-palestina_1_1834344.html
https://www.infolibre.es/premios-infolibre/estudiantes-acampados-gaza-juventud-volviendo-movilizar-causa-palestina_1_1834344.html
https://static1.squarespace.com/static/548748b1e4b083fc03ebf70e/t/560b0bcee4b016db196d664b/1443564494090/Palestine+Exception+Report+Final.pdf
https://static1.squarespace.com/static/548748b1e4b083fc03ebf70e/t/560b0bcee4b016db196d664b/1443564494090/Palestine+Exception+Report+Final.pdf
https://drive.google.com/file/d/1Phk2DIouVARypr04clSjFZ2zS5zdl8Ak/view
https://www.publico.es/opinion/columnas/aumenta-tibieza-rectoral-genocidio-palestino.html
https://www.publico.es/opinion/columnas/aumenta-tibieza-rectoral-genocidio-palestino.html


305 LA ACADEMIA ESPAÑOLA FRENTE AL GENOCIDIO EN GAZA 

 

AAM 32 (2025) 283-305 

PÉREZ, Uxía (2024): «Consulta el mapa de las acampadas propalestinas en las universidades 

españolas», Rtve, 20 de mayo, [en línea], disponible en: 

https://www.rtve.es/noticias/20240520/mapa-acampadas-propalestinas-universidades-

espanolas/16110567.shtml [consultado el 15/06/2024]. 

SAID, Edward W. (1978): Orientalism, Londres: Routledge. 

SÁNCHEZ, Gonzalo (2024): «La mecha de València que encendió las acampadas por Palestina en 

toda España», Levante, 12 de mayo, [en línea], disponible en: https://www.levante-

emv.com/comunitat-valenciana/2024/05/12/acampada-palestina-uv-mecha-encendio-

protestas-espana-102154895.html [consultado el 15/06/2024]. 

SHARP, Gene (1973): The politics of nonviolent action, Boston: Porter Sargent. 

SOLÉ INGLA, Alba (2025): «Vuelve la acampada a favor de Palestina en la UAB», El Nacional.cat, 

22 de mayo, [en línea], disponible en: https://www.elnacional.cat/es/politica/vuelve-

acampada-favor-palestina-uab_1420333_102.html [consultado el 02/04/2025]. 

SOLOP, Frederic I. (1990): «Public protest and public policy: The anti-apartheid movement and 

political innovation», Policy Studies Review, nº 9 (2), pp. 307-326. 

https://doi.org/10.1111/j.1541-1338.1989.tb01127.x  

STUB, Zev (2025): «Facing 66% rise in academic boycotts, Israeli universities gear up to fight 

back», The Times of Israel, 25 de febrero, [en línea], disponible en: 

https://www.timesofisrael.com/with-66-rise-in-academic-boycotts-israeli-universities-gear-

up-to-fight-back/ [consultado el 03/04/2025]. 

THÖRN, Hakan (2006): «Solidarity Across Borders: The Transnational Anti-Apartheid 

Movement», Voluntas, nº 17, pp. 285–301. https://doi.org/10.1007/s11266-006-9023-3  

TRACHTENBERG, Barry, SILVERMAN, Victor, OMER, Atalia, SEGAL, Raz, ALPERT, Rebecca T. y 

BUTLER, Judith (2025): «Harvard appears to think all Jews support Israel. That is 

discriminatory», The Guardian, 13 de enero, [en línea], disponible en: 

https://www.theguardian.com/commentisfree/2025/jun/12/harvard-jews-srael-discriminatory 

[consultado el 03/04/2025]. 

TÜRKELLI, Gamze E.; FEYTER, Koen y KRUGER, Thalia (2024): «Serious breaches of obligations 

arising from peremptory norms of general international law and consequences for institutional 

cooperation with universities in Israel», Legal brief, University of Antwerp, 30 de Agosto, [en 

línea], disponible en: https://medialibrary.uantwerpen.be/files/7154/746c261e-9427-4832-

b1d0-9a47f79bdee2.pdf  [consultado el 23/10/2024]. 

WAXMAN, Dov, SCHRAUB, David, Y HOSEIN, Adam (2021): «Arguing about antisemitism: why we 

disagree about antisemitism, and what we can do about it», Ethnic and Racial Studies. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2021.1960407  

WIND, Maya (2024): Towers of ivory and steel. How Israeli universities deny Palestinian freedom, 

Londres: Verso. 

 

https://www.rtve.es/noticias/20240520/mapa-acampadas-propalestinas-universidades-espanolas/16110567.shtml
https://www.rtve.es/noticias/20240520/mapa-acampadas-propalestinas-universidades-espanolas/16110567.shtml
https://www.levante-emv.com/comunitat-valenciana/2024/05/12/acampada-palestina-uv-mecha-encendio-protestas-espana-102154895.html
https://www.levante-emv.com/comunitat-valenciana/2024/05/12/acampada-palestina-uv-mecha-encendio-protestas-espana-102154895.html
https://www.levante-emv.com/comunitat-valenciana/2024/05/12/acampada-palestina-uv-mecha-encendio-protestas-espana-102154895.html
https://www.elnacional.cat/es/politica/vuelve-acampada-favor-palestina-uab_1420333_102.html
https://www.elnacional.cat/es/politica/vuelve-acampada-favor-palestina-uab_1420333_102.html
https://doi.org/10.1111/j.1541-1338.1989.tb01127.x
https://www.timesofisrael.com/with-66-rise-in-academic-boycotts-israeli-universities-gear-up-to-fight-back/
https://www.timesofisrael.com/with-66-rise-in-academic-boycotts-israeli-universities-gear-up-to-fight-back/
https://doi.org/10.1007/s11266-006-9023-3
https://www.theguardian.com/commentisfree/2025/jun/12/harvard-jews-srael-discriminatory
https://medialibrary.uantwerpen.be/files/7154/746c261e-9427-4832-b1d0-9a47f79bdee2.pdf
https://medialibrary.uantwerpen.be/files/7154/746c261e-9427-4832-b1d0-9a47f79bdee2.pdf
https://doi.org/10.1080/01419870.2021.1960407




AAM 32 (2025) 307-327 

 

 

 

 

 

LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. 

EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

THE PALESTINIAN REFUGEE POPULATION IN LEBANON. 

THE RIGHT OF RETURN AND ITS LIMITATIONS 

 

وحق العودة وقيوده   اللاجئون الفلسطينيون في لبنان  
 

 

Belén Habboob Martos 

Universidad de Granada 

 

 

Recibido: 16/03/2025   Aceptado: 11/12/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 307-327 

 

 
Resumen: Este artículo tiene como objetivo estudiar el Derecho al Retorno y analizar los elementos que limitan 

de algún modo que la población refugiada palestina en el Líbano pueda ejercer este derecho reconocido 

internacionalmente y de forma explícita en la Resolución 194 de la Asamblea General de la ONU. Se pretende 

demostrar a través de una exhaustiva búsqueda documental y una serie de entrevistas semiestructuradas realizadas 

a cinco personas palestinas refugiadas en el Líbano durante el año 2021, que su situación, la insuficiente e 

inadecuada asistencia de la UNRWA y las políticas de Israel y la Organización para la Liberación de Palestina 

merman este derecho. La cuestión palestina es uno de los temas que ocupa especial relevancia dentro de la agenda 

política y humanitaria internacional desde hace décadas. Sin embargo, a pesar de la cantidad de actores y medios 

destinados para solucionar esta problemática, años después sigue sin resolverse. Una de las principales razones es 

la disputa por el Derecho al Retorno de la población refugiada palestina de 1948 –que tiene su origen en la llamada 

Nakba o «catástrofe» y donde más de 750.000 personas nativas palestinas fueron expulsadas forzosamente de sus 

hogares–, considerado una línea roja tanto para Israel como para Palestina. Por un lado, Israel lo ha negado 

sistemáticamente desde su creación hasta la fecha; por otro lado, Palestina, apoyada por multitud de resoluciones 

de la Asamblea General de las Naciones Unidas y la UNRWA, instan a Israel a que permita el ejercicio de este 

derecho, que el pueblo palestino considera inalienable. 

Palabras clave: Nakba. Población refugiada. Cuestión palestina. Líbano. Derecho al retorno. Colonialismo. Israel. 

 

Abstract: This article aims to study the Right of Return and analyze the elements that limit, in any way, the 

Palestinian refugee population in Lebanon from exercising this right, which is internationally and explicitly 

recognized in Resolution 194 of the UN General Assembly. It is intended to demonstrate through an exhaustive 

documentary search and a series of semi-structured interviews conducted with five Palestinian refugees from 

Lebanon during the year 2021 that their situation, the insufficient and inadequate assistance of UNRWA and the 

policies of Israel and the Palestine Liberation Organization undermine this right. The Palestinian Question has 

been one of the issues that has been particularly relevant on the international political and humanitarian agenda 

for decades. However, despite the number of actors and means allocated to solve this problem, years later it remains 

 
 Email: bhabboobm@ugr.es. ORCID: 0000-0002-8658-8807 

 

mailto:bhabboobm@ugr.es
mailto:0000-0002-8658-8807


308 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

unresolved. One of the main reasons is the dispute over the Right of Return of the Palestinian refugee population 

in 1948 –which has its origin in the so-called Nakba or “catastrophe” and where more than 750,000 native 

Palestinians were forcibly expelled from their homes– considered a red line for both Israel and Palestine. On the 

one hand, Israel has systematically denied it since its creation to date; on the other hand, Palestine, supported by a 

multitude of resolutions of the United Nations General Assembly and UNRWA, urges Israel to allow the exercise 

of this right, which the Palestinian people consider inalienable. 

Key words: Nakba. Refugee population. Palestinian Cause. Lebanon. Right of Return. Colonialism. Israel. 

 

ين في لبنان : يهدف هذا البحث إلى دراسة حقّ العودة وتحليل العوامل التي تقُيِّّد، بشكلٍ مباشر أو غير مباشر، قدرة اللاجئين الفلسطينيين المقيمملخص
شار إليه صراحةً في القرار رقم  

ُ
يعتمد البحث على دراسة وثائقية   الصادر عن الجمعية العامة للأمم المتحدة.  194على ممارسة هذا الحقّ المعترف به دوليًا والم

مع خمس شخصيات فلسطينية من اللاجئين في لبنان، بهدف الكشف عن   2021شاملة مدعومة بسلسلة من المقابلات شبه المنظمة التي أُجريت عام  
الأ وكالة  تقدّمها  التي  المساعدات  في  القصور  أوجه  وبيان  اللاجئون،  هؤلاء  يعيشها  التي  الإنسانية  غير  اللاجئين  الأوضاع  وتشغيل  لإغاثة  المتحدة  مم 

ى حدٍ سواء، وما  الفلسطينيين )الأونروا( وعدم كفايتها، إضافةً إلى تسليط الضوء على السياسات المتبعة من قِّبل إسرائيل ومنظمة التحرير الفلسطينية عل
تعُدّ القضية الفلسطينية من أبرز  حقّه في العودة إلى وطنه الأصلي.تتركه من آثار سلبية على قدرة اللاجئ الفلسطيني في تحسين ظروفه المعيشية أو ممارسة 

لأطراف الفاعلة القضايا التي احتلت مكانة مركزية في الأجندتين السياسية والإنسانية على الصعيدين الإقليمي والدولي منذ عقود. وعلى الرغم من تعدد ا
ويعُزى أحد الأسباب الجوهرية لاستمرار هذا الوضع    ية، فإنّّا لا تزال، حتى يومنا هذا، بلا حلٍّ جذري.وتنوعّ المبادرات والموارد المخصَّصة لمعالجة هذه القض

، حين جرى تهجير أكثر من  «الكارثة »أو    «النكبة ـ»ـ، والذي نشأ إثر ما يعُرف ب ـ1948إلى الخلاف القائم حول حقّ عودة اللاجئين الفلسطينيين لعام  
ذا الحقّ على ألف فلسطيني قسراً من منازلهم وأراضيهم. ويعُدّ هذا الحقّ محوراً حساسًا وخطاً أحمر لكلٍّ من إسرائيل وفلسطين؛ إذ تنُكر إسرائيل ه  750

مم المتحدة ووكالة الأونروا، باعتباره حقًا أصيلًا غير نحوٍ ممنهج منذ تأسيسها، في حين تتمسك به فلسطين، مدعومةً بعددٍ من قرارات الجمعية العامة للأ
 قابلٍ للتصرف للشعب الفلسطيني. 

 إسرائيل.  -استعمار -حق العودة  - لبنان  -القضية الفلسطينية  -اللاجئون الفلسطينيون -: النكبة الكلمات المفتاحية
 

 

1. Introducción 

El establecimiento del Estado de Israel trajo consigo una serie de problemáticas en torno a 

la cuestión palestina que, hoy en día, casi ocho décadas después, siguen sin resolverse. Uno de 

estos problemas, y eje central de este artículo, es el Derecho al Retorno, que se ha visto 

condicionado, ante todo, por la propia existencia de una potencia colonial (Israel) en la Palestina 

histórica(1), pero también por diversas cuestiones, tales como la situación jurídica, política, 

social, económica y humanitaria de la población refugiada palestina, que hoy resulta 

prácticamente insostenible. 

 

Philip Luther, director de Investigación y Trabajo de Incidencia de Amnistía Internacional 

para Oriente Medio y Norte de África (como se citó en Amnistía Internacional 2019), afirmó 

que «la situación de la población refugiada palestina es insostenible y amenaza con llegar a un 

punto crítico cada año que pasa». Las circunstancias de las personas refugiadas palestinas, 

actualmente, han dependido de las decisiones políticas de los estados donde obtuvieron refugio.  

 

El objetivo principal de este artículo es analizar los principales factores que limitan el 

Derecho al Retorno de la población refugiada palestina en el Líbano desde el inicio de la Nakba 

(catástrofe) en 1947(2) hasta el año 2021, en plena pandemia de la COVID-19. Para ello, se 

 
(1)  Conceptualizando el término Palestina histórica o Palestina como aquel territorio que comprende desde el 

río Jordán hasta el mar Mediterráneo, antes del establecimiento del Estado de Israel en 1948. 

(2)  Situando el inicio de la Nakba el 29 de noviembre de 1947, siendo éste el día en que se vota favorablemente 

en la Asamblea General de las Naciones Unidas la Resolución 181, que se traduce como el establecimiento 

de un Estado judío, uno árabe y una zona bajo régimen internacional en lo que hasta aquel momento era la 

Palestina histórica y lo que se denominaba formalmente Mandato Británico de Palestina (colonia del 



309 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

examinarán los orígenes de esta problemática, el Derecho al Retorno –que constituye el marco 

teórico de este trabajo– y los principales factores que obstaculizan su ejercicio.  

 

En el caso del Líbano, la situación económica y social del país, exacerbada por el escenario 

político actual derivado de las continuas incursiones por parte de Israel, ha dificultado aún más 

las condiciones de vida de la población refugiada palestina. Esta sufre importantes restricciones 

en el ejercicio de sus derechos básicos, que afectan a múltiples aspectos de su vida cotidiana 

(UNRWA 2024).  

 

La población refugiada palestina conforma, según datos de la propia Agencia de las 

Naciones Unidas para los y las Refugiadas Palestinas en Oriente Próximo (UNRWA, en 

adelante), aproximadamente una cuarta parte del total de la población refugiada a nivel global. 

 

Se estudia el Derecho al Retorno de la población palestina como un todo, pero las 

limitaciones cambian dependiendo del país de refugio. Incorporar al análisis el contexto 

histórico, político y social de cada país es primordial para entender las limitaciones que enfrenta 

cada población para poner en práctica su Derecho al Retorno. De aquí deriva la relevancia 

académica, política y social de centrar nuestro trabajo en este tema con un enfoque 

interdisciplinar situado(3), que nos lleva a cuestionarnos qué factores condicionan el ejercicio 

del Derecho al Retorno de la población refugiada palestina en el Líbano. 

 

Desde el marco de los estudios de género y feministas en el que me inscribo, considero 

necesario situar mi propia posición como investigadora. Soy descendiente de una familia 

palestina expulsada forzosamente en 1948 de la ciudad de Al-Ramla, en la Palestina histórica, 

hecho que me vincula directamente con la Nakba. Esta condición configura mi mirada y mi 

implicación en la investigación, en un ejercicio de honestidad intelectual que reconoce que toda 

producción de conocimiento es parcial, situada y encarnada. 

 

 

2. La población refugiada palestina: orígenes y consecuencias 

Delimitar quién es o no es una persona refugiada es mucho más difícil de lo que parece. 

Me pongo como ejemplo. Soy considerada hija de una persona refugiada, porque mi abuela 

tuvo que huir –en compañía de uno de sus hijos (mi padre) y embarazada– de una ciudad 

ocupada palestina en 1948, llamada Al-Ramla, después de que asesinaran a su marido, oriundo 

de esta ciudad. Sin embargo, mi abuela era de la ciudad de Gaza y tras esta expulsión mi familia 

se fue a Gaza, donde creció mi padre. A pesar de que nunca vivieron en un campo para personas 

refugiadas en Gaza u otro lugar, eran refugiadas porque tuvieron que exiliarse de Al-Ramla e 

irse a Gaza, que en aquel momento aún no había sido ocupada por Israel. También era la 

UNRWA la que establecía quién era o no persona refugiada. Para simplificarlo, hemos cogido 

el término que emplea la UNRWA para delimitarlo, aunque este puede ser problemático, ya que 

 
Mandato británico). Este Plan de Partición asentó los precedentes a nivel internacional para permitir la 

expulsión de casi el 50% de las personas nativas palestinas. 

(3)  Pensando el conocimiento situado como esa herramienta llena de poder «para producir mapas de conciencia 

para las personas que han sido inscritas dentro de las marcadas categorías de raza y sexo» producidas en el 

marco de las estructuras y narrativas dominantes «masculinistas, racistas y coloniales» (Haraway, 1995: 187-

188). 



310 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

excluye a personas que también deberían tener dicho estatus para asegurar su retorno al lugar 

de donde provienen de la Palestina histórica, ya que el entender que sólo hubo personas 

refugiadas en 1948 invisibiliza otros desplazamientos forzosos que tuvieron lugar a posteriori 

y otras realidades. 

 

A lo largo de los años he tenido la oportunidad de viajar de diversas formas –físicamente 

y a través de las historias orales de las personas palestinas– a los países donde se encuentra gran 

parte de las poblaciones refugiadas palestinas y donde opera la UNRWA (Líbano, Jordania, 

Siria y los territorios palestinos ocupados en 1967). He podido observar diferencias entre las 

poblaciones refugiadas palestinas, en función del lugar donde se encuentran refugiadas. Incluso 

dentro de un mismo país, la población refugiada enfrenta diferentes desafíos dependiendo del 

campo para personas refugiadas en el que están. La especial situación de privación de derechos 

de la población palestina en el Líbano es la que me ha llevado a centrarme en este caso. 

 

Para comprender y analizar los factores que limitan la práctica del Derecho al Retorno de 

la población palestina refugiada, especialmente la del Líbano (nuestro caso de estudio), es 

imprescindible remontarnos al año 1948, cuando alrededor de 750.000 personas palestinas se 

vieron obligadas a huir a los países fronterizos (Basallote, Checa, López y Ramos 2017: 35), 

donde recibieron y siguen recibiendo refugio, lo que se tradujo en una victoria para el 

movimiento sionista y un desastre para el pueblo palestino. 

 

 

2.1. La Nakba, la creación del Estado de Israel y sus políticas de negación 

El origen de la población palestina refugiada se encuentra en la Nakba(4) o «catástrofe», lo 

que motivó el desplazamiento violento de parte de la población palestina. Este fenómeno fue 

resultado de la acción del movimiento sionista(5), que llevó a la creación del Estado de Israel a 

través de un proceso de limpieza étnica. Ben Gurión –presidente de la Agencia Judía en aquel 

momento y quien se convertiría de facto en el primer jefe de Estado de Israel–, 

aproximadamente un mes antes de que se aprobase el Plan de Partición de la Palestina histórica 

por la Asamblea General de la Organización de las Naciones Unidas (ONU en adelante), 

mencionó explícitamente que la limpieza étnica era «el medio alternativo o complementario, 

de garantizar que el nuevo estado fuera exclusivamente judío» (Pappé 2006: 79). Así, el 10 de 

marzo de 1948 se adoptó el denominado Plan D o Dalet, el cual fue clave para que el objetivo 

sionista de crear un Estado judío en Palestina fuese posible. Unas 250.000 personas fueron 

desplazadas en esta fase, en la que se produjo una de las masacres más conocidas, la de Deir 

Yassin (Pappé 2006: 68-69). Tras este proceso de limpieza étnica el 14 de mayo de 1948, Israel 

se constituía como estado al mismo tiempo que perpetraba numerosos ataques en diversas 

ciudades de la Palestina histórica.  

 

 
(4)  «La Nakba palestina es insuperable en la historia para un país ocupado por una minoría extranjera, vaciado 

casi en su totalidad de su pueblo, y cuyos hitos físicos y culturales han sido borrados, su destrucción aclamada 

como un acto milagroso de Dios y una victoria para la libertad y los valores civilizados. Todo hecho según 

un plan premeditado, meticulosamente ejecutado con apoyo financiero y político desde el extranjero, 

mantenido hasta hoy día» Abu Sitta (como se citó en Masalha, 2012). 

(5)  Definido como un movimiento ideológico y político surgido en el S.XIX que nace y mantiene hasta hoy tres 

rasgos que le caracterizan: nacionalismo, racismo y colonialismo determinantes para el destino del pueblo 

palestino (Basallote 2015: 33). 



311 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

Se calcula que aproximadamente entre 418 y 614 localidades fueron borradas del mapa o 

repobladas y entre 750.000 y 800.0000 personas palestinas (Basallote, Checa, López y Ramos 

2017: 35), se vieron obligadas a huir de las políticas sionistas de terror y consiguieron asentarse 

en los países fronterizos: Líbano, Siria, la actual Jordania, Egipto, e incluso en los territorios 

palestinos de Jerusalén Este, Cisjordania y la Franja de Gaza, que quedaron «ocupados» por 

Jordania y Egipto respectivamente. 

 

A pesar de los esfuerzos de la potencia ocupante por denominar a esta expulsión sistemática 

de la población autóctona palestina «transferencia», haciendo creer que se trataba de una 

migración voluntaria, no lo ha conseguido. Pues, a estas personas palestinas expulsadas son a 

las que se les reconoció el estatus de refugiadas y sus derechos se vieron respaldados de algún 

modo con el establecimiento de la UNRWA el 8 de diciembre de 1949. El sionismo utilizó una 

serie de mitos fundacionales para establecerse como estado. Uno de ellos es el uso del término 

transferencia (Masalha 2008) –de especial interés para este artículo–, utilizado para denominar 

eufemísticamente la expulsión sistemática de la población palestina. 

 

La narrativa oficial israelí por antonomasia ha sido que la expulsión forzosa de más de 

750.000 personas palestinas fue «voluntaria» o que los líderes de los países árabes les pidieron 

u ordenaron que se fuesen de su tierra. Por su parte, la narrativa palestina y del mundo árabe(6) 

en general, respaldadas por las resoluciones de las Naciones Unidas como la 194 de la Asamblea 

General de la ONU y el establecimiento de la UNRWA, defienden que las personas judías que 

llegaron a Palestina durante los años anteriores a 1948, expulsaron forzosamente y de manera 

premeditada y planeada a estos miles de personas palestinas (Morris 2004: 1-3).  

 

Independientemente de la narrativa, la problemática de la población refugiada continúa y 

en la actualidad se ve golpeada por la complicada situación que se vive en la región en todos 

los ámbitos. Por esta razón, hemos de entender la Nakba como un continuo que tiene un 

comienzo, que incluso podría ser anterior al Plan de Partición de 1947. Sus orígenes podrían 

remontarse al Primer Congreso Sionista en 1897, a los Acuerdos de Sykes-Picot en 1916 o 

incluso a la Declaración de Balfour en 1917. La Nakba se materializa con el establecimiento 

del Estado de Israel en 1948 de forma directa. Esta catástrofe solo puede terminar, y solo si se 

detiene el desplazamiento forzoso de las personas palestinas y se permite el retorno de la 

población refugiada palestina a sus lugares de origen de los que fue expulsada para llevar a 

cabo el establecimiento y expansión de dicha potencia colonial, denominada Israel. 

 

Autores como Edward Said señalaban que la esencia del sionismo y su hilo conductor más 

consistente era y es el de negar la existencia de la población palestina y una tierra llamada 

Palestina (Said 2013: 137). Así, actualmente la Potencia ocupante continúa negando la Nakba 

y cualquier tipo de responsabilidad moral y legal de la expulsión y limpieza étnica de la 

población nativa palestina en 1948. 

 

Muchas de las personas expulsadas del norte de la Palestina histórica son las que se 

convirtieron en refugiadas en el Líbano. De hecho, las cinco personas entrevistadas para esta 

investigación son del norte de la Palestina histórica. 

 
(6)  Hago referencia a los países árabes como aquellos cuya lengua o una de sus lenguas oficiales es el árabe.  



312 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

 

Al poco tiempo de que parte de la población palestina fuera expulsada de sus tierras (en 

mayo de 1948 aproximadamente), comenzaron a reclamar su derecho a volver. La Hagana y 

algunos líderes del movimiento sionista a nivel local se replantearon qué hacer al respecto, ya 

que no había entonces una directriz nacional. Finalmente se negaron a facilitar el retorno de la 

población refugiada, a pesar de la presión internacional que recibieron. Para evitar el retorno se 

planteó la posibilidad de que personas judías se asentaran en las zonas que habían sido 

limpiadas étnicamente o que, si hiciese falta, se destruyesen (Morris 2004: 316). Esto formaba 

parte de un proceso de judaización y desarabización de la Palestina histórica.  

 

Los argumentos por parte de Israel utilizados para negar el Derecho al Retorno se basaban 

en que no podían dejar a la población refugiada volver mientras durasen las «hostilidades», 

pero al mismo tiempo, la población judía recién llegada sustituía a la población nativa, saqueaba 

y robaba las pertenencias de esta (la población nativa). «La desarabización llevada a cabo por 

las fuerzas judías tanto en los territorios asignados al Estado judío como en los territorios 

asignados a la entidad árabe conquistados durante la guerra, provocó un alto número de 

refugiados y desplazados palestinos que está en el origen del todavía vigente problema de los 

refugiados y de su magnitud actual» (Barreñada 2004: 166). 

 

En 1949, el retorno era prácticamente inconcebible debido a la destrucción gradual de las 

aldeas palestinas abandonadas, de los campos y la sustitución de una población por otra. 

También, despejaban las fronteras e intentaban echar a la población refugiada tierra adentro. Es 

decir, empujarla lo más lejos posible de las fronteras y lo más adentro del país de refugio. «Las 

sucesivas políticas del Estado israelí se destinaron a consolidar el poder y la dominación de la 

nueva mayoría judía. Un factor esencial de ese empeño fue y sigue siendo la prohibición del 

retorno de los refugiados palestinos, un objetivo que han utilizado hasta el día de hoy como 

premisa fundamental de la política israelí hacia las personas refugiadas» (Masalha 2005: 300). 

 

 

3. Derecho al retorno. El caso de la población refugiada palestina en el Líbano 

Según la UNRWA (2024), se considera persona refugiada de Palestina a aquella «cuyo 

lugar de residencia habitual, entre junio de 1946 y mayo de 1948, era la Palestina histórica y 

que perdió su casa y medios de vida como consecuencia de la guerra». Las personas 

descendientes de esta población son también consideradas refugiadas por la Agencia. 

 

Existe consenso internacional sobre los requisitos que deben reunir las personas para que 

se les pueda considerar de acuerdo con el derecho internacional, refugiadas: 1. Que estén fuera 

de su país de origen. 2. Que no puedan de ningún modo obtener la protección de su país o volver 

a este, por miedo a ser perseguidas. 3. La persecución esté basada en motivos de religión, raza, 

nacionalidad, opinión política o pertenezcan a un determinado grupo social. Estos criterios los 

confirman ACNUR (Agencia de la ONU para los y las refugiadas), el Convenio sobre el 

Estatuto de los Refugiados de 1951 y el Protocolo relativo al Estatuto de Refugiados de 1967. 

 

Por lo tanto, la población palestina expulsada en 1948 entraría dentro de esta definición. 

En el Líbano, las personas que se refugiaron en el país tras la guerra de junio de 1967 o Guerra 

de los Seis Días, según la historiografía israelí, son consideradas personas «indocumentadas», 



313 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

por lo que hemos decidido ajustarnos a la definición de la UNRWA y a lo estipulado 

internacionalmente a la hora de definir a nuestros sujetos de estudio. 

 

 

3.1. El Derecho al Retorno. Cuestiones jurídicas y políticas de este derecho  

La falta de autoridad en el equilibrio de poder (derivado de su propia estructura) que 

desafía la ONU en el intento de resolver la situación de Palestina, resultado de su propia 

decisión de dividir la Palestina histórica en 1947, ha dado lugar a que la ONU haya centrado 

sus esfuerzos en la asistencia al pueblo palestino mediante el apoyo institucional y financiero, 

asistencia a las personas refugiadas o concentrando su trabajo en el reconocimiento de los 

derechos nacionales palestinos (Iglesias 2000: 168). 

 

La Asamblea General de las Naciones Unidas en su Resolución 194 de 11 de diciembre de 

1948, reconocía la posibilidad de elegir entre el Derecho al Retorno o repatriación, el pago de 

compensaciones y el reasentamiento de las personas refugiadas. 

 

A todas las personas palestinas que se vieron obligadas a huir de Palestina en 1948 y se les 

ha prohibido a través de la legislación israelí volver a su tierra, las ampara en su Derecho al 

Retorno el derecho internacional. De este modo, el artículo 13 de la Declaración Universal de 

los Derechos Humanos de 10 de diciembre de 1948, establece que:  

 

1. Toda persona tiene derecho a circular libremente y a elegir su residencia en el territorio de un Estado. 

2. Toda persona tiene derecho a salir de cualquier país, incluso del propio, y a regresar a su país. 

 

Por otro lado, el Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos de 16 de diciembre 

de 1966, en su artículo 12.4 recoge que: «Nadie podrá ser arbitrariamente privado del derecho 

a entrar en su propio país».  

 

Cuando Israel ingresó en las Naciones Unidas, esta entendía que iba a respetar y garantizar 

el Derecho al Retorno del pueblo palestino, pero esto no se ha llevado a cabo hasta el día de 

hoy, por lo que ha infringido el derecho internacional en esta cuestión de forma reiterada. Israel 

se adhirió a este Pacto en 1991. Si bien hizo varias reservas, ninguna respecto a la cuestión del 

retorno del pueblo palestino, por lo que tiene la obligación de cumplir este Pacto. «El Derecho 

al Retorno es la expresión de la libertad de todo ser humano para marcharse de su país si lo 

desea y volver cuando se le antoje» (Mardam y Sanbar 2004: 302).  

 

El Pacto de 1966 tiene un valor consuetudinario, y como tal, a Israel se le aplica también 

la obligación de repatriación como a cualquier otro estado. Incluso antes de comprometerse 

formalmente. Algunas personas pueden acogerse al artículo 4 del Pacto que dice: 

 

1. En situaciones excepcionales que pongan en peligro la vida de la nación y cuya existencia haya sido 

proclamada oficialmente, los estados partes en el presente Pacto podrán adoptar disposiciones que, en la 

medida estrictamente limitada a las exigencias de la situación, suspendan las obligaciones contraídas en 

virtud de este Pacto, siempre que tales disposiciones no sean incompatibles con las demás obligaciones que 

les impone el derecho internacional y no entrañen discriminación alguna fundada únicamente en motivos de 

raza, color, sexo, idioma, religión u origen social. 



314 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

 

Pero ninguna de las condiciones que recoge se dan en este caso. Uno de los argumentos 

por parte de Israel es que el retorno de la población palestina puede poner en peligro su nación. 

Sin embargo, la Ley del Retorno israelí(7), que ha permitido el ingreso de un elevado número 

de personas judías, pone de manifiesto su capacidad para que lo mismo pueda ocurrir con la 

población palestina refugiada. Por esta razón, el artículo 4 del Pacto no puede excusar a Israel, 

ya que su argumento está basado en una discriminación (Mardam y Sanbar 2004: 302). 

 

Son varios los artículos de la Resolución 181 de la Asamblea General de las Naciones 

Unidas de 29 de noviembre de 1949 (responsable de la partición de Palestina en dos estados), 

que afectarían al Derecho al Retorno. Lo más destacado a nuestro parecer es que prohíbe que 

se expropien las tierras de los palestinos en el estado judío. 

 

Por su parte, la Resolución 194, anteriormente mencionada, considera el retorno como un 

principio que no podemos poner en duda. El artículo 11 de dicha resolución resuelve que:  

 

Debe permitirse a los refugiados que deseen regresar a sus hogares y vivir en paz con sus vecinos, que lo 

hagan así lo antes posible, y que deberán pagarse indemnizaciones a título de compensación por los bienes 

de los que decidan no regresar a sus hogares y por todo bien perdido o dañado cuando, en virtud de los 

principios del derecho internacional o por razones de equidad, esta pérdida o este daño deba ser reparado por 

los Gobiernos o autoridades responsables. Encarga a la Comisión de Conciliación que facilite la repatriación, 

reinstalación y rehabilitación económica y social de los refugiados, así como el pago de indemnizaciones, y 

que se mantenga en estrecho enlace con el director del Socorro de las Naciones Unidas a los Refugiados de 

Palestina, y por conducto de éste, con los órganos e instituciones apropiados de las Naciones Unidas.  

 

La aprobación de esta resolución por parte de la Asamblea General de la ONU marcó un 

antes y un después. A raíz de esta resolución, fue cuando la Asamblea General empezó a mostrar 

una seria preocupación y se involucró de forma más directa. «Una y otra vez proclamó que el 

Derecho al Retorno persistía mientras no se produjese la repatriación y la indemnización. Hay 

cerca de cincuenta resoluciones al respecto» (Mardam y Sanbar 2004: 307). 

 

Otra resolución a tener en cuenta para abordar el Derecho al Retorno desde una perspectiva 

jurídica internacional es la Resolución 2535B de la Asamblea General, que expresa su 

preocupación sobre «la negación de los derechos [palestinos] –que– se ha visto agravada por 

los supuestos actos de castigo colectivo, detención arbitraria, toques de queda, destrucción de 

casas y propiedades, deportación y otros actos represivos contra los refugiados y otros 

habitantes de los territorios ocupados» […] «reafirma los derechos inalienables del pueblo de 

Palestina». 

 

En definitiva, son numerosas las resoluciones de la Asamblea General de la ONU que 

instan a Israel a permitir la repatriación e indemnizaciones, pero al no ser vinculantes, Israel no 

tiene por qué cumplirlas y este es su argumento. 

 

 
(7)  La Ley del Retorno (1950) estipula que toda persona judía (que pueda acreditarlo) y sus familiares tienen 

derecho a inmigrar a Israel. Disponible en: https://www.nbn.org.il/life-in-israel/government-services/rights-

and-benefits/the-law-of-return/ [Consultado 10.11.2024]. 

https://www.nbn.org.il/life-in-israel/government-services/rights-and-benefits/the-law-of-return/
https://www.nbn.org.il/life-in-israel/government-services/rights-and-benefits/the-law-of-return/


315 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

El Derecho al Retorno ha sido tratado a nivel internacional en numerosas ocasiones con el 

objetivo de poner fin a un problema que lleva décadas sin resolverse. Como hemos visto, las 

políticas de negación a este derecho por parte del Estado de Israel, desde su creación, han sido 

predominantes, por no decir absolutas. Por otro lado, este derecho se ha convertido en un 

símbolo de la lucha nacional palestina. 

 

El objetivo del Estado de Israel era el de expulsar y despojar a todas las personas palestinas 

sin optar al retorno y al mismo tiempo el «retorno» de las personas judías y así adquirir los 

bienes de las primeras. Ante este doble objetivo, la Asamblea General de las Naciones Unidas 

declaró que las personas palestinas en el exilio eran refugiadas y tenían Derecho al Retorno y a 

la devolución de sus bienes, a lo cual Israel se oponía violando el Derecho Internacional. Por 

este motivo, la ONU crea la UNRWA con el objetivo de supervisar el respeto de los derechos 

del pueblo palestino. En el caso del Líbano, la población refugiada palestina no ha recibido la 

residencia permanente a diferencia de otros países como Siria (Mardam y Sanbar 2004: 295). 

Para los israelíes, «el Derecho al Retorno equivale a la aniquilación del Estado de Israel» Le 

Monde (como se citó en Mardam 2004: 312). 

 

La posición palestina, de sus líderes, ha sido la de preservar en todo momento el Derecho 

al Retorno e insta a Israel a que asuma su responsabilidad moral en dicha cuestión; mientras 

que, por la parte israelí, de lo máximo que se ha llegado a debatir es de algún tipo de 

compensación y una cifra muy simbólica de personas refugiadas que pudiesen retornar, 

alegando principalmente una reunificación familiar. En la Conferencia de paz de Lausana que 

tuvo lugar del 28 de abril al 14 de septiembre de 1949, Israel anunció la posibilidad de retorno 

de 100.000 personas refugiadas palestinas, lo que suponía incrementar hasta el 28% la minoría 

árabe palestina. Esto no gustó a la población israelí, por lo que se condicionó esa cifra a la firma 

de un acuerdo de paz en el que se reconocieran las «conquistas» territoriales, lo que tampoco 

terminó de contentar a los estados árabes, por lo que finalmente se abandonó la propuesta, e 

Israel sólo se comprometió a conceder un pequeño número de permisos de retorno por 

reunificación familiar (Morris 2004: 570-580).  

 

Los Acuerdos de Taba en 2001 abrían de nuevo un posible diálogo respecto a la cuestión 

de las personas palestinas refugiadas, con una especial intensidad. «Tras la Conferencia de Paz 

de Madrid de 1991, Israel aceptó a desgana discutir la cuestión de los refugiados siempre que 

no se planteara el Derecho al Retorno» (Masalha 2005: 302).  

 

A lo largo de los años, la ONU ha recordado continuamente que se respete y aplique la 4ª 

Convención de Ginebra de 1949 a los territorios ocupados desde 1967 (Resolución 592 de 8 de 

diciembre de 1986 del Consejo de Seguridad).  A pesar de la baja implicación por parte del 

Consejo de Seguridad Nacional en la cuestión palestina, este ha condenado la violación de los 

derechos humanos del pueblo palestino en los territorios ocupados desde 1967 por parte de 

Israel.  

 

Lo complejo de ejercer el Derecho al Retorno es saber cuántas personas palestinas tienen 

derecho a regresar y dónde viven actualmente, ya que hay muchos otros países donde hay 

personas refugiadas palestinas, pero donde la UNRWA no opera y no tiene datos sobre ellas.  

 



316 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

De lo que no cabe la menor duda es que la Resolución 194 de la Asamblea General de la 

ONU es el núcleo duro que respalda el retorno de la población palestina y ha sido ratificada 

más de un centenar de veces. 

 

Para finalizar, diremos que el Derecho al Retorno no tiene limitaciones jurídicas 

internacionales como tal, según lo expuesto y analizado, a través de las principales resoluciones 

pertinentes sobre dicha cuestión. Sin embargo, los argumentos de Israel, expresando que estas 

no son vinculantes –ni siquiera las del Consejo de Seguridad cuando condena a Israel–, sí son 

un límite al Derecho al Retorno de la población palestina. Las políticas israelíes negacionistas 

y las palestinas, insuficientes, tampoco terminan de facilitar que la población palestina pueda 

ejercer su Derecho al Retorno. Así lo indica una de las personas palestinas refugiadas en el 

Líbano en esta entrevista (Velasco 2015: 496). 

 

«Es que ni en el Líbano, ni en la Muqata de Ramala, ni en las Naciones Unidas van a gestionar políticas que 

les entreguen su derecho a vivir con dignidad (...). Y, sin embargo, los refugiados de los campamentos (los 

del 48) en lo único que siguen creyendo, y sin desviarse de sus progenitores, es en el retorno. ¡Todos creemos 

que algún día se producirá el retorno a Palestina!» 

 

La esperanza de volver se mantiene. 

 

 

4. Metodología 

En cuanto a la metodología, se ha recurrido fundamentalmente a fuentes secundarias a 

través de la revisión bibliográfica tanto en inglés como en español. Debido a los diferentes 

objetivos, el principal y los específicos, planteados en el trabajo de investigación, se destaca el 

carácter multidisciplinar de las fuentes, sobre todo relativas al derecho, la historia, la ciencia 

política y la sociología. Además, se han utilizado y combinado datos cuantitativos y 

cualitativos. Los primeros, obtenidos fundamentalmente por la UNRWA, relativos al número 

de población refugiada y distribución y número de campamentos; y los segundos, entrevistas 

semiestructuradas y análisis de documentos.  

 

He conversado y entrevistado a cinco personas refugiadas palestinas del Líbano que están 

organizadas social, política o institucionalmente en torno a la cuestión palestina –teniendo en 

cuenta las variables edad, género (pudiendo acceder sólo a hombres y mujeres) y el campo para 

personas refugiadas del que provienen–, a quienes les haré un total de 35 preguntas divididas 

en tres dimensiones que se corresponden con cada uno de los objetivos específicos. Sólo una 

de estas personas sigue viviendo en el Líbano y el resto de las personas salieron del país hacia 

Europa poco después de realizar las entrevistas. De esta manera, tenemos a dos mujeres de 26 

y 27 años y tres hombres de 30, 31 y 33 años en el momento de llevar a cabo las entrevistas. 

Todas las personas seleccionadas son jóvenes, ya que son en quienes recae en gran medida el 

peso del Derecho al Retorno, y además tienen mayor experiencia tecnológica, por los que nos 

es más fácil llevar a cabo las entrevistas online (debido a la imposibilidad de viajar al terreno 

para realizar el trabajo de campo, ya que estas entrevistas se realizan en plena pandemia de la 

COVID-19). La decisión de escoger a jóvenes se hace con la idea de establecer similitudes y 

diferencias en sus percepciones, ya que la variable generacional puede tener unos resultados 

diferentes a los que pretendemos con esta investigación. «La entrevista de investigación 



317 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

pretende, a través de la recogida de un conjunto de saberes privados, la construcción del sentido 

social de la conducta individual o del grupo de referencia de ese individuo» (Blasco y Odero 

2008: 1).  

 

Estas entrevistas proporcionan información sobre las diferentes percepciones respecto al 

tema central de este trabajo, los factores que limitan el Derecho al Retorno de cada persona y 

servirán para ver cómo se articulan con la teoría. Están divididas en tres grandes bloques, que 

se corresponden con los objetivos específicos. Para ello utilizaré los medios telemáticos y las 

entrevistas serán grabadas, traducidas y transcritas al español. Las personas que han participado 

han firmado un documento donde se les explican los fines de la utilización de esta técnica 

cualitativa y se les informa de que sus datos serán protegidos en todo momento y sus nombres 

permanecerán anónimos. Mis conocimientos de árabe e inglés me facilitarán la realización de 

estas entrevistas.  

 

Las limitaciones temporales y el límite de palabras nos obligan a dejar muchos aspectos y 

factores que podrían explicar la limitación del Derecho al Retorno de la población refugiada 

palestina en el Líbano, pero que son de menor relevancia. Otras limitaciones y elementos podrán 

ser incorporados en futuras investigaciones. 

 

En cuanto al lenguaje, he utilizado en todo momento el lenguaje inclusivo y el femenino 

tanto en singular como en plural, haciendo referencia a la palabra persona/s (persona/s, 

refugiada/s, persona/s palestina/s, etc.), para hacerlo de la forma más inclusiva posible. En el 

caso de las citas literales en las que se utiliza el masculino genérico, lo he respetado, salvo en 

las ocasiones en las que he traducido las citas del inglés o árabe, en las que he utilizado el 

femenino de persona/s, incluso en las entrevistas. Cuando se habla en primera persona, he 

respetado el pronombre utilizado por las personas entrevistadas. 

 

 

4.1. Objetivos de la investigación 

El objetivo principal de esta investigación es estudiar el Derecho al Retorno y analizar los 

principales factores actuales que limitan su ejercicio en el caso de la población refugiada 

palestina en el Líbano, que han impedido que décadas después de producirse la expulsión 

forzosa de gran parte de la población nativa palestina, en la Nakba, esta población siga sin poder 

ejercer este derecho reconocido internacionalmente. 

 

La pregunta de investigación a la que trataremos de responder a lo largo de este trabajo 

será: ¿Qué elementos principales limitan el ejercicio del Derecho al Retorno de la población 

refugiada palestina en el Líbano? Siguiendo la cuestión planteada, se establece la siguiente 

hipótesis de estudio: El Derecho al Retorno de la población refugiada palestina en el Líbano se 

ha visto limitado por su propia situación en el país y las políticas israelíes y palestinas sobre 

este derecho.  

 

Primer objetivo específico: Conocer la situación legal, los derechos y las libertades de la 

población palestina refugiada en el Líbano. 

Segundo objetivo específico: Examinar el trabajo de la UNRWA y su atención a la población 

refugiada palestina en el Líbano. 



318 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

Tercer objetivo específico: Estudiar las principales limitaciones políticas del Derecho al 

Retorno de la población palestina en el Líbano por parte de Israel y la Organización para 

la Liberación de Palestina (OLP, en adelante). 

 

Hipótesis 1: La población palestina refugiada en el Líbano vive en una situación de 

discriminación tanto política como legal por parte del Estado libanés, limitando su ejercicio 

del Derecho al Retorno. 

Hipótesis 2: La asistencia de la UNRWA es insuficiente para alcanzar una estabilidad 

económica y social, lo que merma el ejercicio del Derecho al Retorno. 

Hipótesis 3: El Derecho al Retorno está limitado principalmente por las políticas israelíes, pero 

también por la propia Organización para la Liberación de Palestina, que se ha desentendido 

de esta cuestión.  

 

 

5. La creación de la UNRWA y su asistencia a la población refugiada palestina en el Líbano  

La UNRWA es una organización de Naciones Unidas que proporciona varios servicios a 

las más de 5 millones de personas refugiadas palestinas que tiene registradas. Las atiende y les 

proporciona educación, salud, servicios sociales, entre otras cuestiones básicas. Tal fue y sigue 

siendo la problemática, generada por un proceso colonial, de la población refugiada palestina, 

que en 1949 se crea esta organización para socorrer y aminorar la crisis de personas refugiadas 

que hoy en día sigue siendo la más duradera de la historia. No hay ninguna otra población 

refugiada en el mundo que tenga una organización de la ONU especialmente dedicada a ella, 

como lo es la palestina con el caso de la UNRWA. 

 

En virtud de la Resolución 302 de la Asamblea General de la ONU de 8 de diciembre de 

1949, aprobada de forma unánime incluso con el apoyo expreso de Israel –reconociendo 

indirectamente los daños de la Nakba– y los países árabes, fue creada para crear campamentos 

y así alojar a las más de 750.000 personas refugiadas que habían sido expulsadas durante la 

Nakba. Empezó a funcionar el 1 de mayo del 50 y a partir de ahí, la Asamblea General renueva 

su mandato.  

 

Por lo tanto, la UNRWA está encargada de las personas refugiadas palestinas. Administra 

y organiza los campos de personas refugiadas en cinco zonas: Cisjordania, Gaza, Jordania, 

Líbano y Siria. Se trata de una agencia humanitaria que ha intentado adaptarse a las necesidades 

materiales de las personas refugiadas. Al ser un órgano subsidiario de la ONU, tiene numerosas 

limitaciones y restricciones de orden económico, ya que su presupuesto depende principalmente 

de las contribuciones voluntarias de los miembros de la comunidad internacional. También tiene 

restricciones desde el punto de vista jurídico, ya que al tener competencias en varios territorios 

se ha visto en la necesidad de negociar con los estados de acogida las condiciones para ejercer 

su actividad con las personas refugiadas a su cargo. Al ser un mandato temporal, le impide 

planificar a largo plazo su actividad. Su margen de actuación también está limitado por la 

obligación que establece la ONU de no contravenir lo dispuesto en la Resolución 194, apartado 

11, de diciembre de 1948, que otorga a las personas refugiadas el derecho a elegir entre la 

repatriación a sus lugares de origen y la compensación económica. A pesar de ello, la UNRWA 

no ha sido capaz de resolver los problemas políticos y humanitarios de la población refugiada 

palestina.  



319 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

«El principal objetivo (de la UNRWA) ha sido siempre la supervivencia de los palestinos sin llegar nunca a 

la independencia política; las políticas de la UNRWA han estado en sintonía con la resolución anual de la 

Asamblea General de la ONU instando a Israel a dejar volver a los refugiados; pero el llamamiento se ha 

hecho siempre en base a razones humanitarias más o menos neutrales» (Said 2013: 191). 

 

Tabla 1. Distribución de la población refugiada palestina reconocida internacionalmente y la 

asistencia que le proporciona la UNRWA. 

 Líbano Siria Cisjordania Franja de 

Gaza 

Jordania 

Población 

refugiada 

registrada 

469.555 551.873 828.328 1.388.455 2.206.736 

Campamentos 

de refugiados 

y refugiadas 

12 9 19 8 171 

Escuelas 66 103 95 275 171 

Alumnos y 

alumnas 

36.775 50.548 48.192 271.900 122.194 

Centros de 

formación 

profesional 

2 1 2 2 2 

Centros de 

atención 

primaria 

27 26 43 22 25 

Fuente de elaboración propia a través de los datos oficiales de la UNRWA 2021 

 

En esta tabla nº1 podemos ver la distribución de la población refugiada palestina 

reconocida internacionalmente y qué servicios proporciona la UNRWA en cada uno de los 

países donde opera. El país con mayor número de personas refugiadas según las cifras más 

actuales de la UNRWA es Jordania. 

 

La mayoría de las personas palestinas refugiadas están censadas en la UNRWA. Sin 

embargo, es complicado saber cuántas personas refugiadas hay, ya que la UNRWA no opera en 

todos los países donde hay personas palestinas refugiadas como, por ejemplo, Egipto e Iraq. 

Junto a la UNRWA, está la UNCCP (United Nations Conciliation Commission for Palestine) 

que contiene abundante información sobre los bienes confiscados a las personas refugiadas 

palestinas. Fue la misma Resolución 194 de la Asamblea General de la ONU la que creó esta 

Comisión, encargada de las indemnizaciones.  

 

«En el Líbano parece ser que estamos registradas unas 500.000 personas refugiadas, pero por ejemplo la 

descendencia de mi tía, que están en Europa, no están registradas. En mi caso, estoy registrado en la UNRWA, 

pero no estoy en el Líbano. Hay mucha gente que se ha ido del Líbano. No creo que esta cifra sea muy 

exacta», nos dice el informante nº1. 

 



320 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

La UNRWA no es la única organización que asiste a la población refugiada palestina, pero 

es la más importante debido al objetivo por el que fue creada y su longevidad. También le hace 

especial su carácter cortoplacista para el que fue creada y que décadas después continúe ahí.  

 

«El estatus ambiguo de la UNRWA significa que su relación con la población refugiada puede cambiar a 

medida que se desarrollan los acontecimientos políticos o la población palestina requiera un servicio u otro. 

La incapacidad de definir el papel de la UNRWA y determinar el alcance de sus poderes, se suma a la 

incertidumbre de la posición de la población refugiada» (Roberts 2010: 162).  

 

La UNRWA ha ampliado sus servicios (Roberts 2010: 162) a medida que el Estado libanés 

se los ha ido reduciendo. 

 

Tabla 2. Campamentos de la UNRWA para la población refugiada palestina en el Líbano (por 

ciudades). 

 Trípoli Baalbek Beirut Sidón Tiro 

Nº de 

campamentos 

2 1 4 2 3 

Nº de población 

refugiada por 

campamento 

1.- Nahr El-

Bared 

(1949): 

31.023 

2.- Beddawi 

(1955): 

16.591 

 

1.- Wavel 

(1948): 

7.909 

1.- Dbayeh 

(1956): 4.211 

2.- Shatila 

(1949): 8.645 

3.- Mar Elias 

(1952): 615 

4.- Burj El 

Barajneh 

(1948): 

16.066 

 

1.- Ein el-

Hilweh 

(1948): 

47.614 

2. - Mieh 

Mieh (1954): 

4.683 

1.- El-Buss (50´): 

9.849 

2.- Burj el-

Shemali (1948): 

19.771 

3.-Rashidieh 

(1963): 27.521 

 

Origen de la 

población 

refugiada 

palestina 

1.- Zona del 

Lago Huleh. 

2.- No 

determinado. 

 

1.- No 

determinado. 

1.- Galilea. 

2.- Amka, 

Majed y las 

aldeas de al-

Kroum y al-

Yajour. 

3.- Galilea.  

4.- Galilea.  

 

1.- Amqa, 

Saffourieh, 

Shaab, 

Taitaba, 

Manshieh, 

al-Simireh, 

al-Nahr al-

Sofsaf, 

Hitten, Ras 

al-Ahmar, y 

al-Tarshiha 

Tiereh. 

2.-Saffourieh, 

Tiereh, Haifa 

y Miron. 

1.- Acre 

(Galilea). 

2.- Hawla y 

Tiberias. 

3.- Deir al-Qassi, 

Alma an-Naher. 

 

 

Fuente de elaboración propia a través de los datos oficiales de la UNRWA 2021 

 



321 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

En esta tabla nº 2 observamos la distribución de gran parte de las personas refugiadas en 

el Líbano entre los 12 campamentos establecidos por la UNRWA en diferentes años y ciudades 

del país, además del origen de dicha población de diferentes ciudades (generalmente del norte) 

de la Palestina histórica. Antes de la Guerra Civil libanesa había otros campamentos que 

actualmente han desaparecido. 

 

La población palestina en el Líbano se enfrenta a condiciones muy severas, y, desde el 

inicio de la pandemia de COVID-19, más aún. La masificación, las condiciones de insalubridad, 

mala canalización del agua y falta de buenas estructuras caracterizan su situación actual. Cada 

campo de personas refugiadas enfrenta diferentes problemáticas. La persona informante 

número 1, nos comenta que la mayor dificultad en el campo donde él ha nacido y crecido, Ein 

el-Hilweh, es la masificación, al tratarse del campamento con más personas refugiadas en el 

Líbano, por lo que entendemos que habrá mayor dificultad para distribuir los recursos.  

 

«Cada campo tiene su problemática específica. En el caso de Ein el-Hilweh, donde he nacido y crecido, la 

principal problemática es que es el campo más masificado. También enfrenta un grave problema social 

porque ya ha dejado de ser un campamento exclusivamente para población palestina. Ahora hay personas 

sirias, kurdas y también palestinas procedentes de Siria, etc.». Informante nº1. 

 

Sin embargo, para la UNRWA el principal problema es el alto porcentaje de abandono 

escolar (UNRWA España, 2021). El otro campamento situado en Sidón, el Mieh Mieh, tiene 

que lidiar con la escasez de agua y la extrema situación socioeconómica en la que viven las 

personas refugiadas palestinas. El campo de Nahr al-Bared, enfrenta sobre todo problemas de 

masificación y suministros de agua. Por su parte, el Beddawi tiene graves problemas de pobreza 

y desempleo. El único campamento en Baalbek, Wavel, sufre unas condiciones extremas tales 

como viviendas insalubres y condiciones de pobreza y abandono escolar. En Beirut, tanto el 

campamento de Dbayeh como el de Chatila se enfrentan a una situación económica severa y a 

un alto porcentaje de desempleo. Las principales problemáticas en el campo para personas 

refugiadas de Mar Elias son las enfermedades crónicas y la necesidad urgente de rehabilitar su 

infraestructura, y en Burj El Barajneh las condiciones ambientales son muy pobres. Por último, 

en la ciudad de Tiro, el Buss no enfrenta problemáticas especiales. No obstante, Burj el-Shemali 

tiene como principal dificultad el desempleo y la necesidad de crear estructuras para adaptarse 

a los hogares con personas con discapacidad. Las personas refugiadas en el campo de Rashidieh 

no encuentran empleo fijo y la mejora del alcantarillado es una importante tarea pendiente. 

 

Se puede afirmar, por lo tanto, que los campos han ayudado en gran medida a preservar la 

identidad colectiva del pueblo palestino, a través de la Resolución 302.  

 

«La ambivalencia del sentimiento palestino hacia la UNRWA constituye un tema complejo en sí mismo» 

[…] «lo que me preocupa es la insatisfacción constante latente ante el papel del mismo organismo. Hay que 

recordar ante todo que las personas refugiadas no tardaron mucho en convertirse (y así han permanecido) en 

un grupo sumamente politizado» […] «la UNRWA actuaba en función de un paternalismo apolítico 

representado por el reparto de alimentos y de ropa, además de instalaciones médicas y educativas» (Said 

2013: 191-192).  

 



322 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

«Para mí, el campo de personas refugiadas de Ein el-Hilweh es Palestina. Yo aprendí lo que era Palestina 

allí. Vi una imagen de Jerusalén en un local de falafel y ahí aprendí lo que era Jerusalén. El nombre de mi 

escuela era Faluya. Ir de un campo a otro, es como ir de un pueblo de Palestina a otro. Se nota en los acentos» 

nos responde el informante nº1 cuando le pregunto qué significa su campo y los campos de personas 

refugiadas, en general, para él.  

 

En definitiva, el papel de la UNRWA revela contradicciones y no hay delimitaciones sobre 

la asistencia que proporciona. Sin embargo, es innegable que contribuye con la salud y la 

educación en mayor medida, pero esta no es suficiente, concluyen todas las personas 

entrevistadas. 

 

 

6. La situación legal, los derechos y las libertades de la población palestina refugiada en 

el Líbano 

El simple hecho de conceptualizar quién es una persona refugiada en el Líbano es política.  

 

La alternativa de darles una residencia permanente a las personas refugiadas palestinas en 

el Líbano encuentra una fuerte resistencia, tanto por parte de la mayoría de la población libanesa 

como a nivel institucional (Masalha 2005). 

 

Rebecca Roberts (2010: 8) señala que el Gobierno libanés –entendemos que cualquier 

gobierno libanés, ya que la situación legal, política y de derechos humanos de la población 

refugiada palestina no ha cambiado, cuando sí lo ha hecho el gobierno libanés–, considera a la 

población palestina como un factor desestabilizador en un país ya inestable, de por sí, y sigue 

políticas antipalestinas. Diferentes sectores políticos han empleado el argumento de la 

implicación activa de los palestinos en la guerra civil libanesa para ganar votos. 

 

El Líbano, desde 1970, sirvió de base territorial para la organización política y militar de 

la OLP, pero tras la guerra civil libanesa, la ocupación siria y las dos invasiones israelíes, la 

relación con Palestina ha quedado muy debilitada. El Líbano no ha recibido con hospitalidad a 

las personas refugiadas en general, como sí lo han sido en otros países árabes, sobre todo. 

 

«debido a la fragilidad del equilibrio social y constitucional que se produce entre las diversas comunidades 

religiosas libanesas y a que a partir de 1970 sirvió de base política y militar de la OLP, lo que reflejaba el 

débil gobierno central de aquel momento que no pudo impedir el establecimiento de esta estructura palestina 

paraestatal» (Iglesias 2000: 77). 

 

Hemos de señalar que esto es consecuencia, en gran medida, de la implicación de la OLP 

en la guerra civil libanesa. Por su parte, tras la retirada de la potencia ocupante israelí del sur 

del Líbano, las personas palestinas que no fueron expulsadas de sus hogares en 1948, 

«acudieron a la valla fronteriza para reencontrarse con sus familiares refugiados en el Líbano, 

lo que tuvo un profundo impacto emocional y político, al demostrar que los “temas del 48” 

seguían vivos y les concernían» (Barreñada 2004: 708).  

 

Después de la salida de la OLP del Líbano en 1982, la población en gran medida quedó 

huérfana. Huérfana de articulación política y también de derechos. Un decreto relacionado con 



323 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

la entrada, residencia y salida del Líbano eximía a las personas refugiadas palestinas en el país 

de utilizar un documento de viaje cuando viajasen entre el Líbano y Siria. Sin embargo, el 6 de 

enero de 1970, una decisión ejecutiva emitida por el ministro del interior el 2 de agosto del 

mismo año establecía que la población refugiada debía portar la cédula de identidad y obtener 

un permiso expedido por la Dirección General de Seguridad para poder cruzar las fronteras 

(Palestinian journeys 2021). Hay otras leyes que restringen los derechos del pueblo palestino 

refugiado en el Líbano, como la del registro de la propiedad, que prohíbe a las personas 

palestinas y a cualquier otra persona sin nacionalidad tener un bien o inmueble en el Líbano. 

 

Tras los Acuerdos de Oslo, el apoyo político de la OLP a la población refugiada se redujo 

significativamente. La disminución de la asistencia proporcionada por la UNRWA y las 

divisiones generadas en el seno de la OLP respecto a la aprobación de dichos acuerdos afectaron 

profundamente a la comunidad refugiada, agravando los problemas sociales en los 

campamentos y fomentando conflictos entre facciones y luchas internas (Knuden, 2009: 62). 

La comunidad refugiada palestina en el Líbano ha experimentado un abandono institucional, 

donde la OLP, como único representante legítimo del pueblo palestino, cumple un papel de 

representación simbólica, pues la OLP no tiene poder o control alguno sobre los campamentos 

para personas refugiadas. 

 

A través de las entrevistas realizadas, en las que las cinco personas informantes responden 

casi lo mismo sobre sus derechos en el Líbano, se puede de algún modo corroborar que la 

ausencia de derechos tan básicos como la educación, sanidad, empleo o la libertad de 

movimientos, y otros que no son básicos pero muy importantes, como el de tener una propiedad 

a tu nombre o los mismos derechos políticos para la población palestina en el Líbano, son la 

norma.  

 

Explicaba el informante nº1 respecto al trabajo en el Líbano como refugiado. «Sí, he 

trabajado en el Líbano. Yo trabajé cuando tenía 14 y 15 años. Entonces trabajaba de manera 

ilegal, claro. Trabajé en una cafetería encendiendo narguile, en la construcción…» Si algo me 

llamó la atención de las respuestas, fue especialmente el uso, en una de ellas, de la palabra 

apartheid.  

 

«No en todos los campamentos se necesita un permiso para entrar, pero aquí sí. Tienes que estar registrado/a. 

Incluso hay un muro que separa el campamento de la ciudad (Saida). Se podría decir que es apartheid. La 

palabra apartheid se puede aplicar a la población palestina del Líbano más de lo que se puede aplicar a la 

población palestina dentro de Palestina, porque Israel es una potencia ocupante, pero el Líbano no. Es un 

asedio y una exclusión política y social». 

 

La informante nº 2, respecto a sus derechos como palestina expresaba:  

 

«No tengo derechos, no puedo estudiar en escuelas públicas o universidades y tampoco puedo ejercer la 

profesión de periodista, está prohibido. Tampoco puedo trabajar, y aunque hay familias que tienen a sus 

descendientes fuera del país y les envían dinero para comprar una casa, no pueden registrar la casa a su 

nombre».  

 



324 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

La discriminación no es solo legal, como alegan las personas entrevistadas, sino también 

social. «La mayoría de los trabajos que he solicitado me han rechazado por ser palestina», dice 

la informante nº 3.  

 

Las personas entrevistadas que han recibido educación por parte de la UNRWA o que han 

dado clase al estudiantado manifiestan que la situación es insostenible, ya que ahora, debido a 

la crisis financiera que azota al Líbano, la educación es de peor calidad. «Antes había 

veinticinco estudiantes por clase, ahora hay de cuarenta y cinco a sesenta y cinco y una misma 

docente imparte varias materias», apunta la entrevistada nº 3. Por su parte, el entrevistado nº 5 

expone que sus progenitores recibieron educación de la UNRWA y hablan muy bien inglés. El 

informante 4 comenta que la UNRWA, «Proporciona una asistencia muy pobre a la población 

refugiada palestina. La UNRWA no tiene un verdadero interés en solucionar la cuestión 

palestina». 

 

 

7. Conclusiones 

1. La población palestina refugiada en el Líbano vive en una situación de discriminación 

tanto política como legal por parte del Estado libanés, limitando su ejercicio del Derecho al 

Retorno. 

 

a. El Estado libanés ha implementado una política de exclusión(8) hacia la población 

refugiada palestina en el país, que la discrimina en todos los aspectos de la vida diaria. La 

población palestina no tiene espacios en los que ser escuchada. No tiene derecho a voto, ni 

ningún mecanismo de participación política en el país. «Tenemos miedo incluso de 

manifestarnos por si nos arrestan. El proceso es muy complejo», señala la entrevistada nº 

3. Esta cuestión limita el Derecho de Retorno, ya que entendemos que, sin derechos 

políticos como la organización política, las demandas de este sector poblacional no van a 

ser canalizadas por ningún actor.  

b. El Estado libanés no solo ha aplicado políticas de exclusión, sino también leyes de 

exclusión, alegando que son una medida para que la población no pierda el sentimiento de 

volver a Palestina, ya que están ahí solo de paso (Mardam y Sanbar 2004). Desde leyes 

que limitan viajar a los países fronterizos, hasta las que prohíben realizar casi un 40% de 

los trabajos (UNRWA 2024), moverse libremente de un campo a otro, o incluso a la ciudad, 

estudiar o trabajar en cualquier institución pública, poner un inmueble a su nombre, etc. 

De este modo, las leyes de exclusión son leyes que niegan derechos fundamentales como 

la libre circulación o el libre movimiento. En consecuencia, la población palestina sin 

derechos no puede ejercer su Derecho al Retorno. 

 

Ambos factores, políticos y legales, en este caso del país de refugio, limitan el Derecho al 

Retorno.  

 

2. La asistencia de la UNRWA es insuficiente para alcanzar una estabilidad económica y 

social, lo que merma el ejercicio del Derecho al Retorno. 

 
(8)  «Han estado relacionados tanto con las políticas de exclusión activadas por los distintos gobiernos del país 

de acogida (percepción de “extranjero”) como con la constante presión de Israel, incluso, sobre los espacios 

creados en el destierro libanés (reafirmación del origen)» (Velasco 2015: 151). 



325 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

a) El papel de la UNRWA aún está por determinar. No obstante, proporciona unos servicios 

que no son suficientes para dar una estabilidad económica y social a la población refugiada 

palestina, ya que las problemáticas que enfrenta este sector poblacional en los diferentes 

campos de personas refugiadas son preocupantes. Por ejemplo, la masificación, el alto 

abandono escolar, la falta de recursos hidráulicos, falta de estructuras adecuadas para 

personas con algún tipo de discapacidad física, etc.  

 

La insuficiente asistencia de la UNRWA para la población palestina refugiada no le permite 

tener una estabilidad económica y social. Esto dificulta e impide que la población palestina 

repiense cómo articular los mecanismos para retornar a sus hogares, tanto jurídicos como 

políticos, ya que no tienen una estabilidad financiera ni derechos políticos para alcanzarlo. 

 

3. El Derecho al Retorno está limitado principalmente por las políticas israelíes, pero 

también por la propia OLP, que se ha desentendido de esta cuestión.  

 

a) Las políticas israelíes de continua negación, primero, de la existencia de la población 

palestina (como uno de sus mitos fundacionales), segundo, de la Nakba o catástrofe y, en 

tercer lugar, del Derecho al Retorno, y su responsabilidad material y de daños morales, 

dificultan especialmente el ejercicio de este derecho. Además, para evitar que esto ocurra, 

aprobó una ley que se llama Ley del Retorno de 1951, que permite la llegada de personas 

inmigrantes judías de todo el mundo, promoviendo a su vez políticas que rechazan el 

retorno de la población nativa palestina expulsada en 1948. 

b) La Organización para la Liberación de Palestina (OLP) y, más que sus políticas, el hecho 

de desentenderse –especialmente desde que en 1982 la OLP saliera del Líbano– de la 

población refugiada palestina en el Líbano y su relación de pasividad con el Estado libanés, 

pese a la discriminación que hay contra su pueblo, socavan el ejercicio del Derecho al 

Retorno. «Hace 2 años vino un ministro palestino al Líbano y lo que hizo fue defender las 

leyes libanesas que por supuesto son racistas con la población palestina del Líbano. Esto 

no nos representa. Si hubiese una verdadera representación, no hubiese mandado a alguien 

desde Ramallah». Informante nº 1 sobre la relación entre la OLP y el Estado libanés. Si 

bien es cierto que la cuestión del retorno es una línea roja por la presión que hay del pueblo 

palestino, hace tiempo que no se trata a nivel político.  

 

Consecuentemente, podemos afirmar que tanto las políticas de Israel como las (no) 

políticas de la OLP limitan el ejercicio del retorno del pueblo palestino refugiado en el Líbano. 

 

¿Quién/ quiénes crees que está/n limitando tu Derecho al Retorno?  

 

«El sionismo (ideología) es la principal limitación de nuestro derecho al retorno, junto con la complicidad 

de la comunidad internacional. Pero también nosotras (las personas palestinas) somos las que principalmente 

limitamos nuestro propio derecho al retorno. Nadie nos priva de volver de alguna manera, como los y las 

fedayines, por ejemplo, o las personas revolucionarias. Nos tenemos, nosotras mismas, que movilizar para 

ello» […] «Nadie nos va a facilitar el derecho al retorno, lo vamos a tener que tomar por la fuerza». 

Informante nº1.  

 



326 BELÉN HABBOOB MARTOS 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

Ahora bien, si estas son las principales limitaciones del Derecho al Retorno de la población 

refugiada palestina en el Líbano, habría que tener en cuenta en futuros estudios el factor 

mediático, por ejemplo. Si estos son algunos de los factores y actores que limitan el ejercicio 

del Derecho al Retorno, sería interesante reflexionar sobre cuál o cuáles no serían factores 

limitantes. Parece difícil responder a esta pregunta. Sin embargo, a lo largo de la investigación 

se ha observado cómo el derecho internacional ampara el Derecho al Retorno. Por ello, el futuro 

del pueblo palestino en el exilio no se solucionará en tanto en cuanto Israel no cumpla con la 

legislación internacional, reconociendo por tanto los daños no solo materiales, sino morales, 

producidos en la Nakba y el derecho de las personas refugiadas a volver a sus hogares de origen. 

 

 

8. Referencias bibliográficas 

AL-HAQ (25 de febrero de 2025): «Action Alert: Al-Haq Urges the International Community to 

Intervene, as Israeli Tanks enter the West Bank following Netanyahu Orders of an “Intensive 

Operation”», [en línea], disponible en https://www.alhaq.org/advocacy/25946.html, 

[consultado el 27 de febrero de 2025]. 

AMNISTÍA INTERNACIONAL (15 de mayo de 2019): «La negativa de Israel a conceder a la población  

palestina refugiada el derecho a regresar ha alimentado 70 años de sufrimiento», [en línea], 

disponible en https://www.amnesty.org/es/latest/press-release/2019/05/israels-refusal-to-grant-

palestinian-refugees-right-to-return-has-fuelled-seven-decades-of-suffering/, [consultado el 05 

de noviembre de 2024]. 

BARREÑADA, I. (2004): Identidad nacional y ciudadanía en el conflicto israelo-palestino. Los 

palestinos con ciudadanía israelí, parte del conflicto y excluidos del proceso de paz. (Tesis 

doctoral). Universidad Complutense de Madrid, Madrid. [En línea], Docta Complutense. 

Disponible en https://hdl.handle.net/20.500.14352/55830  

BASALLOTE, A., CHECA, D., LÓPEZ, L., & RAMOS, J. (2017): Existir es resistir: pasado y presente 

de Palestina-Israel. Granada: Comares. 

BASALLOTE, A. (2015): La Cuestión Israelí: Sionismo y disidencia. Ideología, identidad y 

contestación social en la sociedad judía de Israel. (Tesis doctoral). Universidad de Sevilla, 

Sevilla. [En línea]. Disponible en https://idus.us.es/handle/11441/30941  

BLASCO, T., Y ODERO, L. (2008): «Técnicas conversacionales para la recogida de datos en 

investigación cualitativa: La entrevista (I)», Nure investigación, 33, 1-5. 

HARAWAY, D. J. (1995): Ciencia, cyborgs y mujeres: la reinvención de la naturaleza. Madrid: 

Cátedra. 

IGLESIAS, J. (2000): El Proceso de Paz en Palestina. Madrid: Ediciones UAM. 

KNUDSEN, A. (2009): «Widening the Protection Gap: The ‘Politics of Citizenship’ for 

Palestinian Refugees in Lebanon», Journal of Refugee Studies, 22(1): 51–73. 

MARDAM-BEY, F., Y SANBAR, E. (2004): El derecho al retorno: el problema de los refugiados 

palestinos. Madrid: Ediciones del Oriente y del Mediterráneo. 

MASALHA, N. (2012): The Palestine Nakba: Decolonising history, narrating the subaltern, 

reclaiming memory. Londres: Zed Books Ltd. 

MASALHA, N. (2008): La expulsión de los palestinos: el concepto de «transferencia» en el 

pensamiento político sionista, 1882-1948. Madrid: Bósforo Libros. 

MASALHA, N. (2005): Políticas de la negación. Israel y los refugiados palestinos. Barcelona:  

Bellaterra. 

https://www.alhaq.org/advocacy/25946.html
https://www.amnesty.org/es/latest/press-release/2019/05/israels-refusal-to-grant-palestinian-refugees-right-to-return-has-fuelled-seven-decades-of-suffering/
https://www.amnesty.org/es/latest/press-release/2019/05/israels-refusal-to-grant-palestinian-refugees-right-to-return-has-fuelled-seven-decades-of-suffering/
https://hdl.handle.net/20.500.14352/55830
https://idus.us.es/handle/11441/30941


327 LA POBLACIÓN REFUGIADA PALESTINA EN EL LÍBANO. EL DERECHO AL RETORNO Y SUS LIMITACIONES 

 

AAM 32 (2025) 307-327 

MORRIS, B. (2004): The birth of the Palestinian refugee problem revisited. Cambridge 

University Press. [En línea], disponible en https://n9.cl/vtvjt 

NEFESH B´NEFESH (s.f.): «The Law of Return» [En línea], disponible en: 

https://www.nbn.org.il/life-in-israel/government-services/rights-and-benefits/the-law-of-

return/, [Consultado 10.11.2024]. 

ORGANIZACIÓN DE LAS NACIONES UNIDAS (s.f.): Asamblea General de las Naciones Unidas. 

Resoluciones. [En línea], disponible en https://www.un.org/es/ga/63/resolutions.shtml  

ORGANIZACIÓN DE LAS NACIONES UNIDAS (1967): Protocolo sobre el Estatuto de los 

Refugiados. [En línea], disponible en 

https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/BDL/2001/0003.pdf?file=fileadmin/Docu

mentos/BDL/2001/0003. 

ORGANIZACIÓN DE LAS NACIONES UNIDAS (1966): Pacto Internacional de Derechos Civiles y 

Políticos. [En línea], disponible en 

https://www.ohchr.org/SP/ProfessionalInterest/Pages/CCPR.aspx  

ORGANIZACIÓN DE LAS NACIONES UNIDAS (1951): Convención sobre el estatuto de los 

refugiados. [En línea], disponible en https://www.acnur.org/5b0766944.pdf  

ORGANIZACIÓN DE LAS NACIONES UNIDAS (1948): Declaración Universal de los Derechos 

Humanos. [En línea], disponible en https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-

of-human-rights 

PALESTINIAN JOURNEYS (2021): «Lebanon’s Policies on Palestine and Palestinians», [En línea], 

disponible en 

https://www.paljourneys.org/ar/timeline/overallchronology?nid=24659&chronos%5B0%

5D=24659  

PAPPÉ, I. (2006): La limpieza étnica de Palestina. Barcelona: Grupo Planeta. 

ROBERTS, R. (2010): Palestinians in Lebanon: Refugees living with long-term displacement. 

Londres: IB Tauris. 

SAID, E. (2013): La cuestión palestina. Barcelona: Penguin Random House Grupo Editorial. 

UNRWA (2024): «UNRWA Situation Report 118 on the situation in the Gaza Strip and the West 

Bank, including East Jerusalem», [En línea], disponible en 

https://www.unrwa.org/resources/reports/unrwa-situation-report-118-situation-gaza-strip-

and-west-bank-including-east-Jerusalem.  

UNRWA ESPAÑA (2024): «Los refugiados y refugiadas de Palestina», [en línea], disponible en 

https://unrwa.es/refugiados/  

VELASCO, M.R. (2015): Los palestinos en el Líbano: evolución del colectivo y análisis del 

impacto sobre el país a partir de 1948. (Tesis doctoral). Universitat Autònoma de 

Barcelona, Barcelona. [En línea], disponible en https://ddd.uab.cat/record/141572  

https://www.nbn.org.il/life-in-israel/government-services/rights-and-benefits/the-law-of-return/
https://www.nbn.org.il/life-in-israel/government-services/rights-and-benefits/the-law-of-return/
https://www.un.org/es/ga/63/resolutions.shtml
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/BDL/2001/0003.pdf?file=fileadmin/Documentos/BDL/2001/0003
https://www.acnur.org/fileadmin/Documentos/BDL/2001/0003.pdf?file=fileadmin/Documentos/BDL/2001/0003
https://www.ohchr.org/SP/ProfessionalInterest/Pages/CCPR.aspx
https://www.acnur.org/5b0766944.pdf
https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.un.org/es/about-us/universal-declaration-of-human-rights
https://www.paljourneys.org/ar/timeline/overallchronology?nid=24659&chronos%5B0%5D=24659
https://www.paljourneys.org/ar/timeline/overallchronology?nid=24659&chronos%5B0%5D=24659
https://www.unrwa.org/resources/reports/unrwa-situation-report-118-situation-gaza-strip-and-west-bank-including-east-Jerusalem
https://www.unrwa.org/resources/reports/unrwa-situation-report-118-situation-gaza-strip-and-west-bank-including-east-Jerusalem
https://unrwa.es/refugiados/
https://ddd.uab.cat/record/141572




AAM 32 (2025) 329-331 

 

 

 

 

 

RESEÑAS 

 

 

 

 

 

Nelly AMRI, Sur les pas des maîtres. Entre Orient et Occident musulmans. L’Ifriqiya au cœur 

des échanges soufis (IIIe/IXe-Xe/XVIe siècle), Sousse, Contraste Éditions, Collection “Itinéraires 

soufis”, 2023, 363 págs. 

 

 

Recibido: 24/03/2025  Aceptado: 03/07/2025  

 

 

Antes de entrar en materia, cabe señalar que para el autor de esta reseña ha sido sumamente 

complicado restituir toda la esencia, densidad y riqueza del libro de Nelly Amri en las pocas 

líneas dedicadas a informar de su contenido, de manera a la vez objetiva y precisa. Además, si 

cabe, es necesario decir que aún está por escribir una historia «total» de la dinámica de los 

intercambios sufíes entre el Occidente y el Oriente musulmán, así como dentro de cada una de 

las dos macrozonas. De hecho, el estudio del espacio ifrīqí en el panorama general de estos 

intercambios también seguía incompleto hasta hoy. Entonces, este nuevo libro de Nelly Amri 

pretende ser una contribución a ambos temas: conexiones culturales y religiosas entre Oriente 

y Occidente por una parte y estructuras del sufismo y su desarrollo en el Magreb medieval por 

otra parte. Para ello, la autora invita el lector a seguir los pasos de los maestros sufíes, desde el 

siglo III/IX hasta el siglo X/XVI, desde y hacia Ifrīqiya, entre el Occidente y el Oriente 

islámicos, e intenta dilucidar la delicada cuestión de sus influencias recíprocas. 

 

Este libro, por tanto, constituye en cierta medida una especie de culminación de un largo 

y minucioso recorrido de las diferentes etapas de la escatología musulmana, con una mirada 

comparativa a otros sistemas escatológicos, en particular el observado en el cristianismo. A este 

respecto, cabe recordar que la autora ya ha publicado una serie de trabajos de calidad que, en 

algunos casos, demuestran las interesantes posibilidades de llevar a cabo un examen 

comparativo de los modelos escatológicos en medios musulmanes y cristianos. En efecto, Nelly 

Amri, historiadora de formación y profesora emérita en la Universidad de La Manouba (Túnez), 

es autora de numerosas obras sobre la historia del sufismo, la santidad, en particular femenina, 

la hagiografía y el sentimiento religioso en el Islam, especialmente en Ifrīqiya y el Magreb 

medieval. Entre sus publicaciones de calado, destacamos Les saints en Islam, les messagers de 

l’espérance. Sainteté et eschatologie au Maghreb aux XIVe et XVe siècles, París, Les Éditions 

du Cerf, 2008 y Croire au Maghreb médiéval. La sainteté en question (XIVe-XVe siècle), París, 

Les Éditions du Cerf, 2019; como coeditora, ha editado algunos volúmenes de gran interés para 

el estudio de la religiosidad en el Islam: Saint et sainteté dans le christianisme et l’islam. Le 

regard des sciences de l’homme, Paris, Maisonneuve & Larose – Maison méditerranéenne des 

sciences de l’homme, 2007 [en colaboración con Denis Gril]; The Presence of the Prophet in 

Early Modern and Contemporary Islam. Volume 3. Prophetic Piety: Individual and Collective 

Manifestations, Leiden-Boston, Brill, 2023 [en colaboración con Rachida Chih y Stefan 



330  N. AMRI, Sur les pas des maîtres. Entre Orient et Occident musulmans. L’Ifriqiya au cœur des échanges soufis. (Mohamed Meouak) 

 

AAM 32 (2025) 329-331 

Reichmuth]. Además de la publicación de artículos y capítulos de libros, ha desarrollado una 

labor de traducción al francés de textos bio-hagiográficos tunecinos como por ejemplo la 

hagiografía de la famosa santa ˁĀˀiša al-Mannūbiyya (m. 665/1267) y una traducción y edición 

parcial del manual de adab sufí de ˁAbd al-Wahhāb al-Mzūgī (m. 675/1276).  

Ahora, pasamos a ver cuáles son los aspectos más destacados de la obra objeto de esta 

reseña. Después de presentar el libro en un «Preámbulo» y una «Introducción», entramos en el 

corazón de la monografía con una primera parte titulada en francés « Voyages d’Orient et 

d’Occident (IIIe/IXe-Xe/XVIe siècle) ». En dicha parte se trata en primer lugar de estudiar la 

procedencia y el proceso de acumulación de los conocimientos si no se ha viajado fuera de 

tierras ifrīqíes. Luego, se aborda la cuestión de las fuentes escritas, así como de una «fiebre del 

viaje» que invade a varios sabios; en este capítulo, se trata los flujos y las motivaciones de 

dichos viajes. En esta misma sección, se deja un espacio para examinar las rutas y los itinerarios 

más frecuentes. En otro capítulo, la autora aborda la cuestión del sufismo ifrīqí y las influencias 

orientales y occidentales. En este apartado, se plantea examinar el predominio de Oriente, el 

lugar que ocupa Ifrīqiya y el sufismo oriental. Se pasa revista a algunas producciones escritas 

procedentes de Ifrīqiya, de los modelos de santidad y de los intercambios, variados y complejos. 

Con el fin de apuntalar mejor su argumentación sobre los intercambios entre Ifrīqiya y Oriente, 

Nelly Amri estudia también un tema difícil como es la cuestión de la posible 

«occidentalización» del Mašriq en materia de sufismo y santidad. En otro capítulo se trata de 

los Ifrīqíes que llegaron a alcanzar un cierto nivel de fama en Oriente. Además de este punto, 

se examina el tema del sufismo en Ifrīqiya a la luz de la influencia magrebí-andalusí y de la 

existencia de un hipotético «gobierno» esotérico del mundo frente a una posible ruptura de las 

fronteras, entre Occidente y Oriente.  

 

La segunda parte de la obra tiene como título en francés: « L’Ifrîqiya et la voie spirituelle 

d’Abû Madyan (m. 594/1197-8) (VIe/XIIe-VIIe/XIIIe siècle) ». En un primer capítulo, se procede 

a un repaso detallado de las enseñanzas de Abū Madyan con los sufíes de Ifrīqiya. Luego, se 

pone de relieve la trayectoria ifrīqí de Abū Madyan en Túnez y el viaje de los sabios de Ifrīqiya 

a Biŷāya (Argelia). En este mismo capítulo, se estudia Túnez como un verdadero centro 

madyaní en el siglo VII/XIII y al mismo tiempo se da un útil retrato de los territorios tunecinos 

en el siglo VII/XIII con datos sobre el impacto de las enseñanzas de Abū Madyan a través de 

algunos sabios tunecinos. Dichos sabios son varios y podemos destacar algunos como ˁAbd al-

ˁAzīz al-Mahdawī, Abū Saˁīd al-Bāŷī, Ṭāhar al-Mzūgī, Abū Muḥammad al-Murŷānī, etc. 

Finalmente, el último capítulo de esta segunda parte se detiene sobre el tema de los demás 

centros madyaníes de Ifrīqiya y su influencia en la geografía espiritual y sufí de los espacios 

ifrīqíes. Se pone de relieve áreas como la península del Cabo Bon (al-ŷazīra al-qibliyya), el 

Medjerda alto y medio, Cairuán, su región y su sāḥil, Sfax y su territorio y el Sur. 

 

El libro termina con unas conclusiones. Además, tiene unos «Anexos» con seis textos 

conteniendo detalles y observaciones sobre diferentes aspectos del sufismo en Ifrīqiya. Una 

bibliografía muy densa y al día permite al lector tener una idea pormenorizada de los temas 

tratados en la obra. Unos índices (uno de personas y topónimos, y otro con nombres técnicos) 

ayudan en la búsqueda de cualquier aspecto investigado. Y cuatro mapas (mapa del mundo 

islámico, entre los siglos II/VIII y XI/XVII; mapa del Magreb, entre los siglos XIII y XVI; mapa 

del Magreb medieval; mapa de Ifrīqiya en época ḥafṣí) dan la oportunidad de situar los lugares, 

grandes o pequeños, mencionados en el libro.  

 

Por último, nos gustaría rendir homenaje al riguroso enfoque histórico planteado por la 

autora. A lo largo de todo el libro, Nelly Amri realiza un examen detallado de las fuentes árabe-



331  N. AMRI, Sur les pas des maîtres. Entre Orient et Occident musulmans. L’Ifriqiya au cœur des échanges soufis. (Mohamed Meouak) 

 

AAM 32 (2025) 329-331 

bereberes, movilizando en particular los textos bio-hagiográficos y religiosos. Esta metodología 

le permite prestar especial atención a las variaciones y a los rasgos permanentes de los 

intercambios sufíes en Ifrīqiya y fuera de ella durante un largo periodo medieval (siglos III/IX-

X/XVI). Ofrece así al lector una síntesis de gran calado, escrita con un estilo claro y ágil, un 

estudio de referencia para todos aquellos interesados en la historia de Ifrīqiya vista desde el 

ángulo de las múltiples relaciones entre el interior del país y el exterior. La obra invita al lector 

a un fabuloso viaje por los espacios sufíes puestos en perspectiva dentro de la sociedad 

norteafricana, desde los siglos III/IX al X/XVI. 

 

Mohamed Meouak 

Instituto de Lingüística Aplicada 

(Universidad de Cádiz) 





AAM 32 (2025) 333-335 

COJANU, Bogdan Eduard, La Pragmatique dans la Didactique de l’Arabe Langue Étrangère, 

Bucureşti, Editura Universităţii din Bucureşti, 2024, 224 págs. ISBN: 978-606-16-1517-9. 

 

 

Recibido: 02/05/2025   Aceptado: 18/11/2025 

 

 

La monografía de Bogdan Cojanu trata el tema de la enseñanza y aprendizaje del árabe con 

un enfoque pragmático, para identificar y responder a los desafíos que la bien conocida pluriglosia 

árabe nos plantea. El libro consta de tres partes y de unas conclusiones equilibradas. Las partes 

segunda y tercera se dividen en tres secciones y varios capítulos que incluyen conclusiones 

parciales. 

 

La ardua misión en la que se embarca el autor es, pues, evaluar la aplicabilidad del Marco 

Común Europeo de Referencia para las lenguas (MCER, CEFR en inglés)  al árabe, pero en detalle: 

nivel por nivel, descriptor por descriptor. En cuanto al objetivo es intelectualmente muy honesto: 

tomar nota y respetar la realidad lingüística del árabe, preguntándose y verificando, al mismo 

tiempo, cómo y cuánto es factible la correspondencia de los descriptores ya existentes o 

(eventualmente) identificados en la práctica (pp.173-181). 

 

El trabajo de Cojanu incluye un recorrido riguroso y puntual tanto a través de las prácticas 

didácticas desarrolladas en países árabes (pp.45-87), con una exhaustiva revisión de los libros de 

texto utilizados en la región, como de las europeas y de los Estados Unidos (pp.87-167), con igual 

abundancia de análisis y mención de los materiales didácticos más utilizados a lo largo de los años. 

Si bien se trata de un análisis puramente teórico, sin participación directa in situ del autor en las 

prácticas docentes mencionadas, la panorámica ofrecida es rica y bien articulada, y permite al autor 

llegar a la cuestión que más le interesa: la aplicabilidad de los descriptores del CEFR al idioma 

árabe.  

 

Bogdan Cojanu ha llevado a cabo su investigación tanto para los estudiantes como para los 

profesores. Los primeros, considerados con el objetivo respetuoso –tal vez más a largo plazo– de 

crear un mecanismo válido para ofrecerles una evaluación fiable de sus habilidades. Los segundos, 

de los que él mismo forma parte, son desde el principio los mayores beneficiarios de su monografía, 

ya que pueden encontrar una amplia discusión sobre las pautas más útiles para conducir a los 

estudiantes a la adquisición segura de las habilidades objetivo.  

 

El autor reconoce muchas investigaciones y trabajos anteriores y, entre muchos conceptos y 

teorías clave, menciona el code-shifting, además de los conocidos code-switching y code- mixing. 

Ante esta realidad lingüística, se pregunta si es posible enseñar realmente el continuum que los tres 

fenómenos mencionados presuponen y, de serlo, cómo podría llevarse a cabo esa enseñanza. A 

continuación, detalla lo que se debe enseñar, qué orden se debe seguir, destacando que las 

habilidades receptivas, sin duda, preceden a las productivas. Al pasar de la oralidad a la escritura, 

el autor identifica las bases de esta última como un medio facilitador para la adquisición de la 

capacidad inicial de discriminación fonética. 

 



334 COJANU, Bogdan Eduard, La Pragmatique dans la Didactique de l’Arabe Langue Étrangère. (Letizia Lombezzi) 

 

AAM 32 (2025) 333-335 

Detalla sucesivamente las habilidades individuales, ofreciendo su lectura sobre la variedad de 

árabe involucrada en cada una. Por lo tanto, argumenta caso por caso que: 1) la lectura y la escritura 

siguen siendo el predominio del estándar y que, aunque legítimamente pueden ser entrenadas en 

árabe coloquial, encontraríamos no pocos problemas o ambigüedades debido a la falta de 

estandarización del dialecto; 2) la conversación, sin duda, debe prevalecer en árabe coloquial, que 

sigue siendo hasta hoy más complejo enseñar, porque los marcos de referencia dejan muchas 

lagunas a este respecto; 3) la escucha se separa de las otras habilidades para ser una competencia 

clave, tanto en árabe estándar como en coloquial; 4) la interacción y la mediación entendida como 

la acción para facilitar la comunicación cuando existen barreras lingüísticas o culturales son  

adecuadamente analizadas a fondo. La interacción, (pp. 205-211) no solo significa hacer compras, 

advierte Cojanu, por un lado; por otro, la mediación (pp. 211-219) implica el acceso a un texto o 

mensaje, su comprensión y la capacidad de manipularlo, como una competencia mucho más 

compleja también para los niveles avanzados. 

 

Otras cuestiones que aborda este trabajo son el concepto de competencia lingüística (pp. 219-

221), que desagrada a los insiders o hablantes nativos –puesto que la conciben como navegar en el 

continuum– y a los outsiders o hablantes no nativos –que la percibirán como la necesidad de 

dominar al menos dos códigos–. Cojanu no pone en duda en absoluto esta necesidad, sino que la 

trata como una necesidad reconocida que, sin embargo, mientras siga siendo un mero 

reconocimiento no ayuda a la obtención eficaz de competencias utilizables. Queriendo superar el 

reconocimiento con la puesta en práctica concreta, no parece posible hoy día identificar 

procedimientos totalmente fiables, algo que parece corresponder a una habilidad propia del docente 

individual. Sin embargo, Cojanu califica como artificial el proceder primero con la lengua estándar 

para luego buscar remedio a lo incompleto de tal oferta didáctica. 

 

En conclusión, el autor insiste en su tesis principal: cueste lo que cueste, identificar un marco 

dedicado al árabe representa la verdadera quidditas que sería de ayuda también para enseñar. 

Cojanu es plenamente consciente de que nos espera un largo camino para tal empresa y concluye 

que la mejor solución es reforzar la enseñanza del árabe estándar, que puede ser utilizado de manera 

funcional y no totalmente artificial. Recomienda, igualmente, no descuidar el aprendizaje del 

dialecto que debe integrarse con la oferta simultánea de un curso: al mismo tiempo, pero en rutas 

separadas. El autor expresa su convicción de que la competencia sociolingüística para usar una 

variedad hablada es mucho más crítica para los estudiantes que adoptar, aunque artificialmente, el 

árabe estándar para tareas cotidianas que, de hecho, en su mayoría no lo implican. Bogdan Cojanu 

nos invita a ser pedagogos pacientes, aceptando que la curva de aprendizaje del árabe sea un poco 

más larga. 

 

El desarrollo de la materia es elegante, académicamente respetuoso y puntual. Todas estas 

características bien podrían haber dado a Cojanu el derecho de ir más allá, por ejemplo, 

preguntando: ¿A quién le conviene preferir el árabe estándar? ¿A quién beneficia esta 

estandarización? 

 

Posiblemente conviene al mercado de las certificaciones, siempre acechando a las espaldas de 

profesores dedicados y sinceros investigadores. Sin duda, sería más fácil ofrecer cursos y, luego, 

preparar y vender pruebas de árabe estándar que no dialectales. O me gustaría preguntar al autor si, 

en el futuro, podría interesarle añadir a su minucioso y muy útil análisis de los descriptores, nivel 



335 COJANU, Bogdan Eduard, La Pragmatique dans la Didactique de l’Arabe Langue Étrangère. (Letizia Lombezzi) 

 

AAM 32 (2025) 333-335 

por nivel, un «quién puede enseñar qué». A cada nivel su profesor, con su experiencia, su fuerza 

intelectual, su competencia técnica y, por qué no, su energía. Cojanu estaba en su derecho, después 

de un tratamiento tan riguroso, de atreverse a hacer una propuesta que incluyese ejemplos concretos 

de módulos de enseñanza que tal vez no satisfaría a todos, pero sin duda parece necesaria para dar 

un apoyo concreto al debate teórico. También, sus indudables capacidades y experiencia ante el 

reto de diseñar una oferta curricular concreta para enseñar el árabe, podrían haber inducido a 

Cojanu a inclinarse un poco más en favor de ese árabe coloquial que él mismo conoce y respeta 

profundamente. Y hay que respetarlo, con prioridades de estudio asignadas, porque el lenguaje 

hablado es experiencia e implicación, cambiante, rápido, inalcanzable en algunos momentos donde 

siempre encontraremos esas famosas características compartidas (shared features), que 

caracterizarán de vez en cuando a nuestros interlocutores, pero nunca pertenecerán a ningún 

descriptor preciso. 

 

Letizia Lombezzi 

Università di Bologna, DSPS 





AAM 32 (2025) 337-339 

TORRES DÍAZ, Olga (ed.). Traducción, estética y diálogo interreligioso, Sevilla, Editorial 

Universidad de Sevilla (Colección Estudios Árabo-Islámicos de Almonaster la Real, n.º 23), 

2023, 208 págs. ISBN: 978-84-472-2515-6. 

 

 

Recibido: 18/10/2025  Aceptado: 18/11/2025 

 

 

El volumen forma parte de la Colección de Estudios Árabo-Islámicos de Almonaster la 

Real, dirigida por Fátima Roldán Castro (Universidad de Sevilla) y respaldada por un destacado 

Comité Científico y un Consejo de Redacción integrados por investigadores de universidades 

nacionales e internacionales (Alicante, Barcelona, Cádiz, Granada, Jaén, Madrid, Nápoles, 

París, Salamanca o Venecia, entre otras). Como en volúmenes anteriores, a los autores se les 

ha dado total libertad para decidir sobre el formato, la bibliografía y el sistema de transcripción, 

lo que respeta su estilo (p. 12), una acertadísima medida que simplifica y libera a los 

investigadores de las trabas de formato que exigen mucho tiempo y resultan innecesarias, pues 

el lector –y más aún el lector académico– está habituado a encontrarse con múltiples formatos 

que usa cada libro, editorial, revista, país, etc., por lo que encontrar en un mismo volumen 

como el presente diversos formatos y sistemas de transliteración no le supondrá en absoluto 

ningún obstáculo. Además, el libro se ha impreso en papel ecológico, un detalle que suma valor 

por el compromiso con la sostenibilidad y la responsabilidad social. 

 

El libro ha sido editado por Olga Torres Díaz e incluye aportaciones de siete investigadores 

(entre ellos la propia editora) especializados en filología, traducción, historia y estudios 

culturales y religiosos. En concreto, este ejemplar se centra en los procedimientos de traducción 

de textos religiosos, demostrando que traducir no consiste simplemente en intercambiar 

palabras de un idioma a otro, sino que implica interpretar y contextualizar formas de pensar, 

sentir y expresarse. De hecho, desde su inicio, la obra remite a la frase de George Steiner: 

«Cada lengua es un mundo. Sin traducción, habitaríamos provincias lindantes con el silencio» 

(p. 7). Esta frase refleja bien la idea central del volumen. La traducción construye puentes entre 

«mundos», conecta lo que de otra forma estaría dividido por barreras o límites lingüísticos. 

 

El primer capítulo, titulado «Sobre traducción, estética y diálogo interreligioso. A modo 

de prefacio» de Olga Torres Díaz (Universidad de Sevilla) (pp. 11-23), nos presenta los temas 

principales del libro y plantea cuestiones fundamentales sobre la interpretación de un texto y 

la función del traductor (p. 15), o sobre la cuestión de si traducimos solamente para comprender 

y compartir o si lo hacemos para reafirmar nuestras propias creencias y puntos de vista (p. 15). 

También se habla de teorías como la de Klemperer que sugieren que el lenguaje no solo 

organiza nuestras ideas, sino que da forma a nuestras emociones o nuestra forma de ser. 

Particularmente, cuando lo utilizamos sin pensarlo, más nos influye (p. 16). Por lo tanto, los 

escritores actúan como mediadores sirviendo a «dos señores» (p. 14): por un lado, respetando 

el texto original y, por otro, asegurando su sentido en la lengua receptora, afrontando de esta 

manera los desafíos inherentes a cualquier traducción. 

 

El segundo capítulo, «La traducción de los derechos en la sinosfera (China y Japón)» de 

Miguel Álvarez Ortega (Kyoto University, Japan) (pp. 25-52), analiza cómo China y Japón 

recibieron y adaptaron el concepto de «derechos» a mediados del siglo XIX. Álvarez explica 

que no se trató solo de traducir palabras, sino de entender y adaptar ideas que eran nuevas en 



338 TORRES DÍAZ, Olga (ed.). Traducción, estética y diálogo interreligioso. (Julia Montoro-Vílchez) 

 

AAM 32 (2025) 337-339 

sociedades con tradiciones muy distintas, marcadas por deberes, roles sociales y filosofías 

como el Confucionismo y el Budismo. 

 

El tercer capítulo, «Dejar al otro ser otro: la cuestión de la alteridad en el Islam» de Jaime 

Flaquer García (Universidad Loyola, Andalucía) (pp. 53-81), se centra en cómo el Islam ha 

tratado históricamente con el desafío de la alteridad, es decir, a la presencia de otras creencias, 

pensamientos y formas de vida diferentes. Parte de algo sencillo, la manera en que miramos al 

otro dice mucho sobre quiénes somos y cómo nos organizamos como sociedad (p. 55). Hay 

temas clave, como la verdad de la revelación, la salvación de los demás y los derechos de las 

minorías. Para entenderlo, repasa documentos oficiales de los últimos dos decenios que 

muestran cómo se intenta manejar la diversidad dentro de contextos sociales y políticos. 

 

El cuarto capítulo, «Religión, fe y judaísmo en Pablo de Tarso. Problemas de traducción 

y nueva interpretación» de Pedro Giménez de Aragón Sierra (Universidad Pablo de Olavide) 

(pp. 83-124), aborda cómo en tiempos de Pablo de Tarso no había una clasificación de 

«religión» tal como la que entendemos en la actualidad. En las cartas de Pablo se encuentran 

términos griegos, hebreos y latinos (por ejemplo, Emunah, Fides o Pistis) que no eran 

sinónimos de «fe» como un conjunto de creencias religiosas. Asimismo, en Gálatas, 

«judaísmo» no hacía referencia a una religión judía. Por esto mismo, Giménez de Aragón, 

subraya que estas diferencias son cruciales para traducir e interpretar correctamente los textos 

paulinos y que estas precisiones tienen relevancia directa para el diálogo interreligioso.  

 

En el quinto capítulo, «Aisha’s Heirs - The change of religious authority as aesthetic 

process», de Nina Käsehage (Goethe Universität, Frankfurt) (pp. 125-146), nos invita a 

reflexionar sobre la manera en que las mujeres están cambiando el poder religioso dentro del 

islam. Käsehage parte del papel histórico de la murshida (i. e., muršida), la guía espiritual 

femenina, y lo relaciona con ejemplos contemporáneos como las mujeres imanes, entre ellas 

Seyran Ateş en Alemania, Sherin Khankan en Dinamarca o Amina Wadud en Estados Unidos. 

Este cambio es un proceso que muestra cómo las estructuras patriarcales siguen muy presentes 

y cómo cada acto de liderazgo femenino desafía y reorganiza la forma en la cual se vive y 

transmite la fe. 

 

Seguidamente, el sexto capítulo, «La aportación cultural de los cristianos arabizados 

andalusíes» de Juan Pedro Monferrer-Sala (Universidad de Córdoba) (pp. 147-173), ofrece la 

oportunidad de indagar en la producción de manuscritos por los cristianos arabizados en al-

Andalus, los mozárabes. Estos textos, a pesar de ser escasos, muestran la vida doctrinaria, 

lingüística y cultural de una comunidad que se encuentra en contacto permanente con el islam 

y el árabe. Asimismo, se encuentran en una sociedad andalusí diversa, donde los cristianos 

fueron demográficamente la mayoría hasta el siglo XI, aunque, lógicamente, tuvieron que 

adaptarse a la condición legal de «individuos protegidos» bajo el dominio islámico, lo que 

influyó tanto en su práctica religiosa como en sus expresiones culturales y literarias. El rápido 

e intenso proceso de arabización de toda la sociedad de al-Andalus se manifiesta también en 

«el interés que demostraron los intelectuales cristianos, tanto clérigos como seglares, para 

abrazar ese proceso de arabización» (p. 150). 

Finalmente, «El orden poético de Averroes» de José Miguel Puerta Vílchez (Universidad 

de Granada) (pp. 175-203), investiga la visión de la poética del pensador cordobés Ibn Rušd, 

hispanizado como Averroes (1126-1198), un aspecto poco conocido. A partir del Comentario 

medio escrito por el filósofo cordobés sobre la Poética de Aristóteles titulado Taljīṣ Kitāb al-

šiˁr, el autor revisa su sentido original y su vínculo con el pensamiento filosófico y ético de 



339 TORRES DÍAZ, Olga (ed.). Traducción, estética y diálogo interreligioso. (Julia Montoro-Vílchez) 

 

AAM 32 (2025) 337-339 

Averroes. Concluye que este libro del genio cordobés se explica perfectamente en su contexto 

histórico de la tradición humanista árabe e islámica y de la aplicación que este sabio andalusí 

realizó intentando armonizar razón y revelación con el fin de mejorar las sociedades 

imperfectas de su tiempo. 

 

En conclusión, Traducción, estética y diálogo interreligioso nos enseña que el lenguaje 

no solo transmite, sino que también conecta a las personas con creencias y maneras de pensar 

diferentes. Más allá de traducir palabras de una lengua a otra, la traducción de textos religiosos 

conlleva entender cómo piensan y sienten otras culturas, cómo perciben la fe y cómo 

manifiestan sus tradiciones y valores. Es una forma de escuchar con respeto y atención al otro, 

acercándonos a su mundo sin eliminarlo ni distorsionarlo. Este libro nos hace recordar que la 

comprensión auténtica entre culturas se produce cuando valoramos y reconocemos la alteridad 

y que cada traducción tiene el potencial de ser un puente que conecta mundos que, de otra 

manera, estarían separados. 

 

Julia Montoro-Vílchez 

Grupo de Investigación HUM761 

Universidad de Jaén 





AAM 32 (2025) 341-345 

 

 

 

 

 

NOTAS Y COMENTARIOS 

 

 

 

 

 

DOS EPISODIOS DIPLOMÁTICOS 

EN EL TĀRĪḪ IFTITĀḤ AL-ANDALUS DE IBN AL-QŪṬIYYA 

 

TWO DIPLOMATIC EPISODES 

IN THE TĀRĪḪ IFTITĀḤ AL-ANDALUS BY IBN AL-QŪṬIYYA 

 

   بن القوطيةلا  ح الاندلسا في تاريخ افتتحلقتان دبلوماسيتان  
 

Pablo Gabriel Quintana 

Becario Posdoctoral del Instituto de Humanidades y Ciencias Sociales del Litoral (CONICET-

Universidad Nacional del Litoral). Profesor JTP de “Espacio y civilización. Medioevo: 

sociedades feudales” (FHAyCS-Universidad Autónoma de Entre Ríos) 

 

 

Recibido: 07/04/2025    Aceptado: 03/07/2025 

 

 

BIBLID [1133-8571] 32 (2025) 341-345 

 

 

1. Introducción 

De acuerdo con Elbl (2000), la diplomacia medieval puede ser definida como las conductas 

vinculadas con las relaciones entre entidades políticas autónomas, las cuales se traducen en 

comunicaciones o negociaciones formales mediante enviados acreditados como tales. Para el 

caso islámico, tal como señala Viguera Molins (1995), dichas relaciones podían establecerse 

hacia el interior del dār al-islām, es decir, entre territorios donde regía la ley islámica, o con el 

dār al-ḥarb, en referencia a aquellos territorios gobernados por autoridades no islámicas. 

Además, Elbl (2000) distingue cuatro agendas básicas en la diplomacia medieval: la imperial, 

que designa a las «relaciones internacionales» de los grandes imperios territoriales, como 

Roma, Bizancio o China, los cuales se perciben como centros de poder y civilización superiores 

a sus vecinos y que, por tal motivo, pretenden sostener las relaciones tributarias o impedir la 

invasión de sus fronteras; la política, que tenía por objetivo resolver asuntos relacionados con 

la paz, las fronteras y las alianzas, sobre todo allí donde se observaba una gran concentración 

de unidades políticas en permanente contacto; la comercial, resultado de los viajes y el contacto 

 
  Email: quintana.pablo@uader.edu.ar ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2454-0103 

mailto:quintana.pablo@uader.edu.ar
https://orcid.org/0000-0002-2454-0103?lang=en


342 PABLO GABRIEL QUINTANA 

 

AAM 32 (2025) 341-345 

entre habitantes de diferentes entidades políticas y cuyos asuntos se relacionaron con la 

seguridad de los mercaderes y sus pertenencias, y costumbres o tributos impuestos a la actividad 

comercial; por último, la exploratoria, que implicaba actividades clandestinas o diplomacia 

secreta cuando los enviados viajaban de incógnito o con propósitos no manifiestos. 

 

Para el caso de al-Andalus, siguiendo a Viguera Molins (1995), las embajadas diplomáticas 

podrían ser clasificadas según su destino: hacia el interior de al-Andalus (entre diferentes 

administraciones o entre la administración y un individuo o viceversa) y hacia el extranjero 

(con destino al dār al-islām o al dār al-ḥarb). Esta clasificación resulta particularmente 

adecuada a la historia política del emirato omeya que tuvo relaciones conflictivas tanto con los 

poderes cristianos del norte de la península como con diversos focos de rebelión hacia el interior 

de al-Andalus. En este sentido, cabría preguntarse si las misiones de negociación enviadas 

sucesivamente a los territorios de los Banū Qasī, los Banū Ḥafsūn o a Toledo hasta el último 

cuarto del siglo IX pueden ser consideradas como embajadas diplomáticas. Al respecto, cabe 

señalar que los límites del concepto de diplomacia parecen difuminarse en función de la 

pluralidad de fenómenos que puede abarcar, no restringiéndose exclusivamente a las relaciones 

entre dos entidades políticas, sobre todo en contextos de fragmentación del poder.  

 

En este trabajo analizaremos dos episodios vinculados a la diplomacia medieval 

mencionados en el Tārīḫ iftitāḥ al-Andalus de Ibn al-Qūṭiyya (m. 977) con el fin de dar cuenta 

de la pluralidad de dichos fenómenos y de delimitar el abordaje de la diplomacia en situaciones 

en las que la autonomía de las partes intervinientes no es clara o tienen lugar en un marco de 

fragmentación política. Además, este análisis introductorio pretende definir los lineamientos de 

un estudio ulterior de la cuestión en el conjunto de los relatos de la conquista de Hispania hasta 

el establecimiento del emirato omeya en el 756.   

 

 

2. Episodio 1: Sara la Goda y la embajada ante el califa omeya Hišām b. ˁAbd al-Malik 

El primer episodio involucra a una antepasada de Ibn al-Qūṭiyya, Sara «la Goda» (al-

qūṭiyya), hija de Alamundo y nieta del rey visigodo Witiza (m. 710), casada en primeras 

nupcias, luego de la conquista, con un mawālī de origen no árabe y miembro del ejército 

conquistador, ˁĪsa b. Muzāḥim. De acuerdo con el cronista, Alamundo y sus hermanos 

establecieron un pacto con los conquistadores, particularmente con Ṭāriq b. Ziyād (m. 720) y 

Mūṣa b. Nusayr (m. c. 716) en representación del califa omeya al-Walīd I (m. 715), mediante 

el cual recibieron el amān y les fueron reconocidas sus posesiones territoriales(1). Luego de la 

muerte de Alamundo, uno de sus hermanos, Arṭubās, le arrebató a Sara las propiedades que 

había recibido de su padre como herencia. Frente a ello, Sara decidió viajar a Siria para 

presentarse ante el califa omeya Hišām (m. 743), quien ordenaría la restitución inmediata de 

los bienes usurpados a la Goda haciendo cumplir el pacto original y el casamiento de ésta con 

ˁĪsa b. Muzāḥim. 

 

 
(1)  El amān es el salvoconducto o promesa de seguridad por la cual un ḥarbī –un individuo o grupo no musulmán 

perteneciente a la dār al-ḥarb- es protegido por las sanciones de la ley sobre su vida y sus propiedades. Sobre 

el concepto de amān, véase: Schacht (1986), «Amān», pp. 429-430; Herrero Soto (2012): El perdón del 

gobernante, p. 481. Sobre el pacto firmado por los hijos de Witiza según la versión de Ibn al-Qūṭiyya, véase 

Manzano Moreno (1999), «Las fuentes árabes», pp. 389-432. 



343 DOS EPISODIOS DIPLOMÁTICOS EN EL TĀRĪḪ IFTITĀḤ AL-ANDALUS DE IBN AL-QŪṬIYYA 

 

AAM 32 (2025) 341-345 

El reclamo presentado por Sara es enunciado por Ibn al-Qūṭiyya con la expresión «acuerdo 

contraído» (al-ˁaqd al-munˁaqad) y refiere al pacto establecido entre los hijos de Witiza y el 

califa omeya al-Walīd I. El término ˁaqd, según Chehata (1986), designa un acto legal por el 

cual dos partes asumen una serie de obligaciones mutuas y se establece con el fin de asegurar 

los efectos legales acordados previamente. Ibn al-Qūṭiyya nos informa al respecto que los hijos 

de Witiza, antes del ingreso de los ejércitos musulmanes a la península, pactaron un «contrato» 

o «compromiso» (ˁuhda) en primera instancia con Ṭāriq b. Ziyād, quien les entregó un «escrito» 

(kitāb) con la promesa de obediencia (ṭāˁa) y les ordenó reunirse con Mūṣa b. Nusayr para que 

ratificara el acuerdo. Este, a su vez, los dirigió directamente con el califa al-Walīd, quien 

formalizó el compromiso y lo garantizó con la entrega de un «registro» (siğill) a cada uno de 

ellos(2). 

 

Tal como han explicado Fierro (1989) y Manzano Moreno (1999), entre otros autores, la 

versión de Ibn al-Qūṭiyya representa la visión de la conquista que tenían los descendientes de 

aquellos grupos que habían consolidado su posición gracias a los pactos establecidos con los 

conquistadores, minimizando la importancia de las campañas militares y negando la reserva del 

quinto (jums) bajo la administración directa de la comunidad. Como hemos visto, entre los 

beneficiarios de dichos pactos se encontraban los antepasados del autor de la crónica. El 

episodio que protagoniza Sara «la Goda» tiene la particularidad de informarnos de un caso de 

embajada ante el califa protagonizada por un individuo cuyos propósitos son de carácter 

personal, pues Sara representa los intereses de su familia, aunque en el caso de los hijos de 

Witiza se trata, asimismo, de un vínculo bilateral, no así entre una administración y sus súbditos, 

pues recordemos que una de las partes está constituida por los descendientes de uno de los 

últimos reyes visigodos.  

 

Lamentablemente, no contamos con mayores detalles sobre lo acordado entre los hijos de 

Witiza y el califa al-Walīd y, por lo tanto, no es posible distinguir las diferencias entre este tipo 

de acuerdos (ˁaqd) y los denominados tratados de capitulación (ṣulḥ), ni tampoco si los primeros 

pueden asociarse a los pactos establecidos entre el poder omeya y la aristocracia visigoda en 

general(3). En cuanto al carácter diplomático que rodea al acuerdo, cabe destacar su índole 

política, de acuerdo con la clasificación de Elbl (2000), pues con el mismo se define la 

distribución de propiedades en el marco de un proceso de conquista entre representantes de dos 

entidades políticas: el califato omeya y el reino visigodo de Hispania. Aunque los hijos de 

Witiza no detentaban el poder en dichas circunstancias, las negociaciones se asientan sobre su 

derecho de acceso al trono visigodo. Por último, resulta pertinente subrayar que, según el 

cronista, ante la usurpación sufrida, Sara decide presentarse directamente ante la persona del 

califa, no ante las autoridades locales de al-Andalus, y que el acuerdo establecido se ratifica en 

una serie de documentos a los que se denomina «escrito» o «carta» (kitāb) y «registro» (siğill). 

Estos «escritos» en particular aparecen frecuentemente en la crónica designando a los 

documentos utilizados para transmitir órdenes emitidas por las autoridades políticas 

musulmanas: por ejemplo, el propio Hišām envía un «escrito» o «carta» (kitāb) a Ḥanẓala b. 

Ṣafwān al-Kalbī, gobernador de Ifrīqiya, ordenándole cumplir lo acordado con Sara(4); también, 

 
(2)  Véase Ibn al-Qūṭiyya (1926): Historia de la conquista de España, p. 4. 

(3)  Véase Lorenzo Jiménez (2020), «The conquerors and the formation of al-Andalus», pp. 18-36. 

(4)  Véase Ibn al-Qūṭiyya (1926): Historia de la conquista de España, pp. 5-6; James (2009): Early islamic Spain, 

pp. 50-51. 



344 PABLO GABRIEL QUINTANA 

 

AAM 32 (2025) 341-345 

el emir Muḥammad I ordena a uno de sus funcionarios mediante un «escrito» o «carta» (kitāb) 

que le escriba a ˁAbd Allah b. Ḥāriṯ, jefe (ṣāḥib) de la Marca Superior, diciéndole que tenga 

cautela (taḥaffuẓ) con los Banū Qasī(5).  

 

 

3. Episodio 2: Las embajadas omeyas ante la corte carolingia 

El segundo episodio refiere una de las embajadas diplomáticas enviadas por el emir ˁAbd 

al-Raḥman II (m. 852) a la corte del rey carolingio Carlos «el Calvo» (m. 877) y del emperador 

bizantino Teófilo (m. 842). El cronista describe las circunstancias de la muerte del embajador, 

llamado al-Quṣbī, durante la misión y el conflicto posterior desatado por la desaparición del 

dinero que había dejado a sus hijos en herencia, asunto por el cual el juez encargado de 

administrarlo, Abū b. ˁAbd Allāh, fue destituido de su cargo durante el emirato de Muḥammad 

I (m. 886)(6). De acuerdo con las especulaciones de Lévi Provençal (1950), los motivos de las 

negociaciones entre el emir omeya y el rey carolingio en el 847 dieron como resultado un 

tratado por el cual se establecía una tregua que pretendía dar por finalizadas las invasiones de 

ejércitos musulmanes a la Septimania franca(7). 

 

Las diversas embajadas que intercambiaron los emires omeyas con los reyes carolingios y 

los emperadores bizantinos son relatadas con más detalles por otros cronistas como Ibn Ḥayyān 

(m. 1076) o al-Maqqarī (m. 1632), testimonios estudiados por Cardoso (2023) y Lévi Provençal 

(1950), entre otros autores. No obstante, en relación al vocabulario diplomático presente en el 

texto de Ibn al-Qūṭiyya cabe destacar que se enuncia que al-Quṣbī había sido enviado (wiğha) 

como parte de una «delegación» (wafda), terminología que coincide con la utilizada por al-

Maqqarī al describir las embajadas provenientes de los reinos francos, ibéricos y de 

Constantinopla(8). 

 

 

4. Conclusión 

A modo de resumen, la crónica de Ibn al-Qūṭiyya no presenta tantos elementos 

relacionados con el tópico de la diplomacia medieval. Sin embargo, se puede identificar en el 

vocabulario y en los breves episodios referidos la complejidad de abordar el concepto de 

diplomacia en las fuentes árabes relacionadas con al-Andalus. En este sentido, las fronteras 

difusas del concepto responden, en principio, a los contextos de fragmentación o conflictividad 

política a la que debieron hacer frente los sucesivos emires y califas omeyas de al-Andalus 

puesto que no solo entablaron relaciones diplomáticas con poderes extranjeros no musulmanes, 

sino también con rebeldes locales sin autonomía política y diversas autoridades asentadas en 

las fronteras entre el dār al-islām y el dār al-ḥarb.  

 

Por último, consideramos que resulta pertinente realizar un estudio sobre el rol de la 

diplomacia durante el proceso de conquista de Hispania atendiendo a las relaciones que 

 
(5)  Véase Ibn al-Qūṭiyya (1926): Historia de la conquista de España, pp. 84-85; James (2009): Early islamic 

Spain, p. 116. 

(6)  Véase Ibn al-Qūṭiyya (1926): Historia de la conquista de España, pp. 71-72; James (2009): Early islamic 

Spain, pp. 109-110. 

(7)  Véase Lévi Provençal (1950): España musulmana hasta la caída del califato de Córdoba, p. 142. 

(8)  Véase Cardoso (2023): «Embajadores, misivas e incidentes», pp. 39-40); al-Maqqarī (1840-1843): The 

history of the Mohammedan dynasties in Spain, vol. II, pp. 139-140. 



345 DOS EPISODIOS DIPLOMÁTICOS EN EL TĀRĪḪ IFTITĀḤ AL-ANDALUS DE IBN AL-QŪṬIYYA 

 

AAM 32 (2025) 341-345 

entablaron las autoridades visigodas con sus pares musulmanes como también durante el 

periodo de las autoridades dependientes de los califas de Damasco hasta la instauración del 

emirato omeya en el 756. Al respecto, cabe preguntarnos: si nos enfocáramos en las crónicas 

que transmiten una visión de la conquista asociada al establecimiento de pactos, como sucede 

en el episodio protagonizado por los hijos de Witiza y Sara «la Goda», ¿podríamos considerar 

que las negociaciones entabladas tienen un carácter diplomático? En futuras investigaciones 

será necesario ampliar el análisis al conjunto de las crónicas referidas a la conquista atendiendo 

al vocabulario y las prácticas asociadas a los vínculos entre ambos poderes y las 

representaciones mutuas presentes en las fuentes. 

 

 

5. Referencias bibliográficas 

AL-MAQQARĪ (1840-1843): The history of the Mohammedan dynasties in Spain, Pascual de 

Gayangos (trad.), 2 vols., Londres: Oriental Translation Fund.  

CARDOSO, Elsa (2023): «Embajadores, misivas e incidentes en la Córdoba de los omeyas y su 

contexto mediterráneo», Llidó Miravé, Javier y Villarroel González, Óscar (coords.) El 

embajador en la alta y plena edad media hispana, Ediciones Trea, pp. 33-57. 

CHEHATA, Chafik (1986): «ˁAḳd», Gibb, Hamilton et al. (eds.) Encyclopaedia of islam, Leiden: 

E. J. Brill, vol. I, pp. 318-320. 

ELBL, Ivana (2000): «Diplomacy», Block Friedman, John y Mossler Figg, Kristen (eds.) Trade, 

travel and exploration in the Middle Ages, an encyclopedia, Nueva York: Routledge. 

FIERRO, Maribel (1989): «La obra histórica de Ibn al-Qūṭiyya», Al-Qantara, X, pp. 485-512.  

HERRERO SOTO, Omayra (2012): El perdón del gobernante (al-Andalus, ss. II/VIII-V/XI). Una 

aproximación a los valores político-religiosos de una sociedad islámica pre-moderna, 

Tesis doctoral, Universidad de Salamanca.  

IBN AL-QŪṬIYYA (1926): Historia de la conquista de España de Abenalcotía el cordobés, Julián 

Ribera Tarragó (ed. y trad.), Madrid: Real Academia de Historia. 

JAMES, David (2009): Early islamic Spain. The History of Ibn al-Qūṭiyya, Nueva York: 

Routledge. 

LÉVI PROVENÇAL, Evariste (1950): España musulmana hasta la caída del califato de Córdoba 

(711-1031 de J. C.), Menéndez Pidal, Ramón (dir.) Historia de España, tomo IV, Madrid: 

Espasa-Calpe. 

LORENZO JIMÉNEZ, Jesús (2020): «The conquerors and the formation of al-Andalus», Fierro, 

Maribel (ed.) The Routledge Handbook of Muslim Iberia, Nueva York: Routledge, pp. 18-

36. 

MANZANO MORENO, Eduardo (1999): «Las fuentes árabes sobre la conquista de al-Andalus: una 

nueva interpretación», Hispania, LIX/2, nº 202, pp. 389- 432. 

SCHACHT, Joseph (1986): «Amān», Gibb, Hamilton et al. (eds.) The encyclopaedia of islam, vol. 

I, Leiden: E. J. Brill, pp. 429-430. 

VIGUERA MOLINS, María Jesús (1995): «Safīr: b) In Muslim Spain», Bosworth, Clifford Edmund 

et al. (eds.) The Encyclopaedia of islam, vol. VIII, Leiden: E. J. Brill, pp. 813-814. 




