
107Historia del Arte y método iconológico

TROCADERO (23) 2011  pp. 107-126

Historia del Arte y método iconológico

Antonio Aguayo Cobo

Universidad de Cádiz

Resumen

La irrupción en la historiografía del Arte del método iconológico, por parte de 
Erwin Panofsky, supone una auténtica revolución metodológica que aún suscita algunas 
reticencias. Por medio de algunos ejemplos se intenta demostrar el carácter científico y 
la fiabilidad de dicho método, que intenta el análisis de la obra de arte desde el punto de 
vista semántico, partiendo del contexto cultural de la época.

Palabras clave: Teoría del Arte, Método iconológico, Iconografía, 
Arquitectura parlante, Renacimiento

Abstract

The explosion in the historiography of Art iconological method, by Erwin 
Panofsky, is a methodological revolution that still raises some doubts. Through 
examples attempt to demonstrate the scientific nature and reliability of this method, 
which attempts to analyze the work of art from the semantic point of view, based on the 
cultural context of the time.

Keywords: Art Theory, Method iconological, Iconography, Architecture 
speaker, Renaissance

DOI: http://dx.doi.org/10.25267/Trocadero.2011.i23.05



108 Antonio Aguayo Cobo

El Arte, cuando surge en los albores de la humanidad, nace con una función y una 
finalidad transmisora de ideas, hechos, lugares o sentimientos. Se concibe como un 
medio de comunicación, y como tal posee unos códigos, inteligibles para la sociedad, o 
al menos para una parte, de cada época.

No es nuestra intención en este pequeño trabajo, ni el hacer una definición del Arte, 
tarea en exceso pretenciosa y más propia de la Filosofía que de la Historia del Arte, ni 
tan siquiera, descendiendo del mundo de las ideas, al sensible, analizar la obra de arte. 
Nos limitaremos a buscar el significado de algunas obras de arte de las que podríamos 
definir como clásicas, entendiendo como tales aquellas que utilizan la figuración como 
medio de expresión1.

Desde que la idea primigenia nace en la mente del autor, o incluso, y más 
probablemente en la del comitente, tiene lugar un largo, y complejo proceso hasta que 
dicha idea, surgida inicialmente, toma cuerpo y realidad, en forma plástica como obra 
de arte. Tanto si la idea surge en la mente del artista, o aún más intensamente si la idea 
proviene del mecenas, el fin de la obra de arte que va a surgir de las manos del artista 
tiene varios niveles de comunicación, y por tanto de significados.

El primero y más evidente, es el de transmitir una idea de belleza, término éste 
más que discutible, sometido a los cánones y gustos de una época determinada, cuyos 
esterotipos y modelos, siempre difíciles de modificar, sólo podrán ir evolucionando 
gracias a la audacia creativa de los grandes genios, que venciendo las reticencias 
de la sociedad, tenazmente conservadora, son capaces de, trasgrediendo los gustos 
imperantes, hacer posible la evolución hacia nuevos modelos y temas, sólo más 
tardiamente aceptados por la gran mayoría de la sociedad

Si exceptuamos los grandes maestros, cuyo estilo es facilmente reconocible, aún 
dentro de unas características propias de una época determinada, pero que son en 
definitiva los que hacen posible la ruptura de moldes y moldelos, marcando la evolución, 
cuántas obras de arte, cuadros, tallas, estampas, podemos encontrar en nuestros templos 
parroquiales y conventos, así como en los múltiples museos que, de maestro anónimo, 
son claro exponente de una época religiosa, de un estilo, de una mentalidad, que perdura 
aún hoy a lo largo de varios siglos.

La sociedad de la que forma parte el autor, y que va a hacer posible la creación de 
la obra de arte, está sometida a diversas corrientes culturales y religiosas que son las 
que conforman el espíritu de la obra. El artista, aunque no quiera, y aunque se declare 
autodidacta, ajeno al mundo que le rodea, es partícipe de toda una serie de corrientes 
culturales, que son las que le condicionan su vida y obra. La estructura política y social 
dominante, la economía, hacen posible todo un conjunto del pensamiento: filosofía, 
literatura, religiosidad, etc. Todas y cada una de estas manifestaciones culturales estan 
plenamente interrelacionadas y no es posible entender una obra sin comprender el resto 
de la cultura de su época.

Teniendo en cuenta los condicionantes anteriormente citados es evidente que 
hay que convenir que el análisis o estudio de la obra de arte no puede hacerse de una 
manera aislada, fuera del contexto en el que se ha creado. No se puede ver el objeto 
artístico como algo en sí mismo, sino que forma parte de una compleja interrelación de 

1 GARCÍA MAHIQUES, Rafael: Iconografía e iconología. Madrid, Encuentro 2009. Vol 2. pp. 55 y ss.



109Historia del Arte y método iconológico

conocimientos. No se puede entender la obra de arte sin tener una comprensión de todo 
el entorno que ha hecho posible esa obra: literatura, filosofía, religión, música, etc.

No quiere esto decir que el espectador no pueda experimentar placer al contemplarla, 
u oirla, Toda obra de arte debe poseer la cualidad de conmover al espectador sensible, 
pero no nos estamos refiriendo a la experimentación del gusto estético, cosa posible 
para todo aquel que posea una sensibilidad espiritual. Lo que nos estamos planteando 
es la posibilidad de  comprender y entender la obra artísticas hasta las intenciones que 
el artista ha tenido en el momento de la creación.

En toda obra de arte, además de lo puramente visual que se puede apreciar en el 
primer acercamiento sensorial, existe un mensaje mas profundo, una idea transmitida 
por medio de las imágenes. Para su comprensión hay que poseer las claves vigentes en 
el momento en que el artista utiliza determinados símbolos para elaborar su creación. 

El arte no puede entenderse como algo espiritual, por encima de la sociedad, 
sino que hay que verlo como la expresión cultural de una época, junto con las demás 
manifestaciones, a las cuales está ligada intrínsecamente, y de las que no se podrá 
prescindir si se pretende entender la obra en su plena capacidad transmisora de ideas.

Entendidas así las cosas, puede decirse que el Arte, ese arte con mayúsculas, tan 
propio de ideas románticas, que depende plenamente del genio individuial del artista, 
no existe. El Arte no existe en sí mismo, sino como expresión cultural de todas y cada 
una de las épocas que le ha tocado vivir.

La morfología de la obra: apariencia, formas, materiales, texturas, composición, 
etc., son hijas de una época de la cual es muy difícil salir, encontrándose el artista 
constreñido por unas normas, escritas o no, que intentan garantizar y perpetuar unos 
modelos iconográficos, al tiempo que unas formas que permitan la perfecta identificación 
de la obra de arte por parte del público.

Esta consideración nos lleva al siguiente punto, para nosotros fundamental, de la 
semántica de la obra de arte, de su significado, tanto inmediato como profundo.

A la primera cuestión de qué es el arte, hemos manifestado nuestra incapacidad de 
ofrecer una respuesta, pero a cambio estamos pretendiendo profundizar en la finalidad 
de la obra de arte. ¿Para qué sirve el arte? ¿Al servicio de qué o de quién está? ¿Con qué 
finalidad se elabora la obra de arte? ¿Qué valores intenta transmitir?

Hemos hecho mención anteriormente a la pléyade de cuadros, de autor anónimo, 
y aparentemente menores, que pueblan nuestros conventos e iglesias. Es evidente que 
hay una primera finalidad, evidente, que es el mover a la piedad, a la devoción, tanto a 
los religiosos como a los demás fieles. Pero la gran colección de santos, santas, cuadros 
piadosos, etc. tienen una finalidad igualmente importante, aunque no tan inmediata. 
Todos estos personajes expresan un  modelo de vida que hay que emular, que hay 
que imitar: humildad, paciencia, modestia, castidad, obediencia, sufrimiento, etc. que 
conforman un ideario al que hay que sujetar y someter a la población, tanto dentro del 
claustro como fuera. 

Parece obvio que este modo de vida, este modelo de comportamiento, puede 
ser apovechado por el poder político, que prefiere una sociedad sumisa, paciente y 
conformista, que tema más el castigo divino que las penalidades terrenas, las cuales son 
aceptadas mansamente como parte del precio que se ha de pagar para obtener el premio 
eterno en la otra vida.



110 Antonio Aguayo Cobo

El Rey es visto como el pastor que ha de gobernar el rebaño de su pueblo de manera 
adecuada. A cambio exige que éste, cada oveja, se someta enteramente al pastor, con 
un vínculo basado en la obediencia, entendida como virtud y cultivada como un fin en 
sí misma2.

Sin embargo, no todas las obras tienen un mensaje tan directo o al menos tan facilmente 
deducible. Los valores transmitidos a traves de las obras artísticas, en la mayoría de los 
casos, ofrecen un discurso bastante más complejo y en muchos casos hermético.

Hay que partir del hecho esencial del cambio de mentalidad que ha experimentado 
la sociedad en la actualidad. El artista para plasmar su obra y transmitir el mensaje 
deseado, utiliza unos códigos visuales y unos símbolos vigentes en el momento en el 
que se elabora la obra, inteligibles para una parte de la sociedad, fundamentalmente la 
sociedad culta, poseedora de unos conocimientos, que la diferencia de la gran masa, 
que precisa de una explicación. Estos símbolos, pasado el tiempo, con el cambio de 
mentalidad y de cultura han perdido su inteligibilidad, no sólo para la gran mayoría de 
la población, no letrada, sino incluso para la élite cultural para la que fue elaborada.

Hemos hablado de la vigencia de unos modelos iconográficos, difíciles de cambiar 
debido precisamente a que puedan ser entendidos por la sociedad a la que van destinados. 
Una obra que no sea entendida, no cumple su cometido de comunicación. Es una obra 
inutil, esteril, y por tanto fallida. El artista ha de asegurarse que ha ser entendida y 
comprendida por aquella parte de la sociedad a la que está destinada, que no ha de ser 
forzosamente la totalidad. En realidad, nunca está destinada a ser comprendida por 
todo el público. Ahí radica la esencia del arte, en su exclusividad. Es un instrumento al 
servicio de una élite cultural o de poder.

Que el arte a lo largo de los siglos ha sido un instrumento al servicio del poder, sea 
este el que sea, parece fuera de toda duda. Cuando se pretende adoctrinar al pueblo, 
inculcarle una doctrina o un mensaje, este es absolutamente diáfano y su lectura aparece 
clara y transparente. Si así no fuese, serviría de base a las explicaciones doctrinales, 
hasta el punto de ser definido por san Gregorio como “escritura para iletrados”3. Cuando, 
por el contrario, lo que se pretende es que el arte sólo sea entendido por unos pocos, 
una élite, la lectura no resulta tan fácil y asequible a la gran mayoría de las personas 
“iletradas”, utilizando un lenguaje repleto de símbolos y códigos, inteligible tan sólo a 
unos pocos, aquellos que, en un mundo de analfabetos, tienen acceso a la lectura y la 
cultura escrita. 

El arte, de este modo, marca doblemente la diferencia entre la élite y el pueblo. 
Por un lado hay una diferencia en el poder político, y por otro lado, y esto es más 
importante, en el ámbito cultural, haciéndole comprender su ignorancia.

La comprensión del arte, en su forma más integral, quedaría pues circunscrita a 
aquellos que poseen las claves, la cultura, los símbolos con que se ha elaborado la obra 
de arte. 

Durante mucho tiempo en el arte sólo se ha considerado el puro placer estético 
de la contemplación, viéndolo como una manifestación espiritual del artista, fuera de 

2 ALONSO REY, María Dolores: “Pastores en los libros de emblemas españoles”, Imago. Nº 1, 2009, pp. 
27- 36.
3 MORALEJO ÁLVAREZ, Moralejo: Formas elocuentes. Reflexiones sobre la teoría de la representación. 
Madrid, Akal, 2004, p. 9.



111Historia del Arte y método iconológico

toda manifestación cultural. La comprensión integral de la obra de arte como expresión 
cultural de una época es lo que se pretende por medio del método iconológico.

La introducción del método iconológico de la mano del maestro Erwin Panofsky, 
significó una auténtica revolución en la historiografía de la Historia de Arte. Suponía la 
superación de un análisis basado únicamente en los elementos formales, tal y como se 
venía haciendo hasta ese momento, para sustentarse fundamentalmente en el análisis de 
los contenidos de la obra. El método iconológico supone el análisis integral de la obra, 
teniendo en cuenta todos los elementos que han participado en la génesis de la obra, 
desde la intención del artista, hasta la finalidad para la que estaba concebida, pasando, 
fundamentalmente por la personalidad y cultura del comitente.

La introducción en España del método iconológico, viene marcada por la publicación 
del libro de Panofsky Estudios sobre iconología4, en el año de 1972, que venía precedido 
de un magnífico estudio introductorio del profesor Enrique Lafuente Ferrari. 

Tras la aparición de los primeros libros del maestro Panofsky, será el profesor 
Santiago Sebastián el que se encargue de divulgar, y en cierta medida “popularizar” el 
método iconológico en libros como Arte y Humanismo5, seguido de muchos otros. 

Estas publicaciones parecen haber servido de revulsivo a la historiografía del 
arte, surgiendo  toda una serie de investigadores que se suman, en mayor o menor 
medida, al nuevo método, entre los que, modestamente, nos contamos. Sin embargo, 
paralelamente, surgen toda una serie de reticencias en torno al nuevo método, 
acusándolo, en gran medida, de pura elucubración mental. Hay que tener en cuenta 
que en muchos casos se le da una importancia primordial y alsolutamente prioritaria 
al documento, despreciandose o minusvalorándose aquellas aportaciones que carecen 
de base documental en el sentido tradicional. A este respecto hay que aclarar que el 
método iconológico es, probablemente, mucho más esclavo de los documentos de lo 
que se piensa, pero son otro tipo de documentos los que se utilizan. No es la escritura 
ante el notario por la que se otorga un contrato, que también se puede utilizar, pero 
fundamentalmente se hace uso de los libros, estampas, emblemas, etc. de la época. No 
hay afirmación que no sea cotejada y fuente documental que no sea citada. La teología, 
mitología, etc, son las fuentes que se utilizan, aunque ya conocidas desde antiguo y en 
gran parte despreciadas. Es importante la línea de investigación abierta en la utilización 
de los libros de emblemática y las artes plásticas, puesta de manifiesto a nivel hispano 
por Santiago Sebastián6. 

La influencia de la emblemática es mucho más poderosa e intensa de lo que se 
podría pensar. No sólo alcanza su influencia a los siglos XVI, XVII o XVIII, ya que 
podemos rastrear su influjo en obras muy posteriores7.

4 PANOFSKY, Edwin: Estudios de iconología. Alianza editorial. Madrid, 1972.
5 SEBASTIÁN, Santiago: Arte y Humanismo. Cátedra. Madrid, 1978.
6 SEBASTIÁN, Santiago: Emblemática e Historia del Arte. Cátedra. Madrid, 1995.
En este sentido es encomiable la labor llevada a cabo por la Sociedad Española de Emblemática, plasmada 
en los Congrsos bianuales que desde aquella ya lejana fecha del I Congreso de Emblemática, celebrado en 
A Coruña en 1994, suponen un punto de encuentro para todos aquellos, que desde diferentes disciplinas, 
coincidimos en el estudio de la Emblemática y su influencia en las distintas artes.
7 AGUAYO COBO, Antonio: “Vida del Cristiano. Un juego de la Oca del franquismo”. Ferrol Análisis, 18. 
Págs. 221-227.
AGUAYO COBO, Antonio: “El Parchís: No solo un juego de niños”. Ferrol Análisis, 19. Págs. 214-223.



112 Antonio Aguayo Cobo

No es nuestra intención, en este breve trabajo, el hacer una introducción al método 
iconográfico-íconológico, ya que hay magníficos tratados sobre el tema. Tan sólo, y 
basándonos en nuestra experiencia personal, trataremos de argumentar algunas de las 
razones por las que consideramos que dicho método posee las premisas necesarias para 
ser considerado un método científico, absolutamente fiable, equiparable al resto de los 
procedimientos que se ocupan de la Historia del Arte, pero con unas características 
propias que le permiten ir más allá del aspecto externo de la obra de arte.

Para el análisis de la obra hay que tener en cuenta todos aquellos factores que  
han podido condicionar el nacimiento y génesis como tal obra de arte. Esta, la obra 
de arte, no es un elemento único, hijo únicamente del genio del artista. Es cierto que 
esto influye, naturalmente, pero este, el artista, es a su vez, hijo de una época, a la que 
no le es posible escapar. Su mirada puede estar dirigida hacia delante, calificándolo 
en ese caso de avanzado,  puede estar dirigida hacia atrás, siendo considerado un 
retardatario, hacia derecha o izquierda, ocupándose de aspectos concretos, o fijando 
su atención en temas determinados, pero siempre seguirá siendo hijo de su época. La 
obra estará condicionada por todos aquellos elementos que han marcado la formación 
del artista: Filosofía, religión, literatura, costumbres, supersticiones, etc., en definitiva, 
la cultura de la época.  Pero hay que considerar otro protagonista, ya mencionado, no 
siempre suficientemente valorado a la hora de analizar la obra de arte: el comitente, el 
mecenas, el que encarga la obra. Este, que paga al artista e invierte su dinero, pretende 
darle un destino concreto a la  obra. Quiere que por medio de esa obra se exprese 
algo  y cumpla una  determinada finalidad. El arte nunca ha sido, nunca es, gratuito. 
Mediante el encargo de la obra de arte, el comitente desea expresar al resto de la 
comunidad con  la que convive, varias cosas, todas de gran importancia. En primer 
lugar, lo que demuestra es que, a diferencia del resto de la comunidad, él posee el 
suficiente poder económico, la suficiente riqueza, que le permite encargar dicha obra. 
Es más que probable que la obra tenga una finalidad religiosa, lo que le añadiría un 
segundo elemento de diferenciación personal y moral. Por un lado el comitente, a 
diferencia del resto de sus convecinos, dispone de una apreciable cantidad de dinero, 
de riqueza, para emplearla en la contratación de una obra de arte. Esto le proporciona 
un gran prestigio económico y social. Si además, la obra tiene una finalidad religiosa, 
a este prestigio se le suma el aspecto moral, piadoso. Gasta su riqueza en la alabanza 
de Dios, en darle gracias, en expresar su agradecimiento.

Hay otro aspecto, según nuestro punto de vista, no menos importante, que es el 
aspecto cultural. El comitente, mediante el encargo y presentación de la obra de arte, 
pretende mostrar una diferencia con los demás: él posee una cultura que le posibilita, 
no sólo a encargar, sino también a entender la obra de arte. 

Papel fundamental tiene en este aspecto, la iconografía de la obra o que porta la 
obra. Mediante esta iconografía se quiere expresar un mensaje, aunque este, en la gran 
mayoría de los casos, viene expresado en un lenguaje, no siempre al alcance de todos, 
como es el de las imágenes.

Ya se ha visto como la obra de arte, supone en sí misma una diferenciación social. 
Marca una diferencia con el resto de la población. Si esta diferenciación se aplica a la 
arquitectura, como portadora de una iconografía, esta diferenciación es doble. Por un 
lado señala la diferencia entre dentro y fuera del edificio. A este sólo tienen acceso los 



113Historia del Arte y método iconológico

elegidos, pero hay también otra diferenciación, más sutil, pero no menos importante: 
los que entienden lo que se expresa mediante la iconografía y los que se quedan al 
margen de ese conocimiento, que a su  vez son los que se quedan fuera del edificio, 
generando así una doble exclusión.

El arte es siempre instrumento de poder de una élite social, política y/o religiosa, 
e intelectual, y va destinado a esa misma élite, o al menos a una similar, capaz de 
entender el mensaje y apreciarlo.

El mensaje, dado el carácter selectivo que tiene, no puede estar expresado en un 
lenguaje asequible a todo el mundo. Ya hemos visto como el lenguaje empleado es el 
de las imágenes, que adquieren un valor de símbolo, de alegoría, que unidas entre sí 
conforman un programa unitario y coherente. Un mensaje que hay que analizar a la 
luz de la finalidad del edificio, de la cultura del comitente o mentor, de la capacidad y 
cultura del artista, y de la cultura de la época en que se construye e idea la edificación.

Todo esto nos lleva a varias cuestiones igualmente interesantes. ¿Todos los 
ornamentos con que se adornan los edificios tienen significado? ¿Es posible una 
lectura segura de estos programas iconográficos? Y por otro lado, ¿una obra de arte, 
técnicamente discreta, mediocre, o incluso mala, puede tener valor, iconográficamente 
hablando? Trataremos de responder a estas cuestiones.

En cuanto a la última de las cuestiones, la del valor iconográfico de las obras, este 
no depende de la calidad formal de esta, sino del interés que puede significar para la 
historia de la iconografía. Resulta evidente que en muchas ocasiones, sobre todo en 
obras de carácter local, podemos encontrar obras, que debido a la poca pericia del 
artista, cuya formación ha sido en muchos casos únicamente de carácter estrictamente 
local, presentan una baja calidad, siendo en algunas ocasiones francamente deficiente, 
pero que, debido a la iconografía representada, muestra un indudable interés. ¿Cómo 
se puede entender esta dicotomía? Es muy posible que la formación del artista haya 
sido mediocre, habiéndonos encontrado alguno de ellos que confiesa abiertamente ser 
analfabeto, no sabiendo ni tan siquiera firmar el documento, pero que sin embargo, en 
la obra revela un más que regular conocimiento de la iconografía de los dioses de la 
antigüedad, los emblemas, las alegorías, o incluso de la filosofía de la época8. Esto  que 
podría parecer una incoherencia no lo es tal. Hemos hablado reiteradamente del papel, 
del peso del comitente en el resultado final de la obra. Resulta evidente que un artista, 
que se confiesa analfabeto no puede elaborar un programa tan complejo, el cual está 
elaborado, obviamente, por el mentor de la obra, que impone, además, todos y cada 
uno de los motivos iconográficos que figuran en la fachada del palacio, reservándose la 
identificación de las figuras para sí, ocultando el programa en el contrato, lo cual nos 
lleva  a varias conclusiones inmediatas:

– El comitente es el autor del programa iconográfico en la gran mayoría de los casos
– Este no quiere que dicho programa sea conocido, ni tan siquiera por el artista que 

lo va a ejecutar.

8 AGUAYO COBO, Antonio: “El palacio de Riquelme. Interpretación iconológica”. Historia de Jerez. Núm. 
9. Jerez, 2003. Este palacio, uno de los señeros del Renacimiento jerezano, es encargado por D. Hernán 
Riquel, al maestro jerezano, Fernando Álvarez, con quien firma contrato en 1542, reconociendo el dicho 
maestro que no puede firmar por ser analfabeto. Sin embargo, el programa iconográfico que porta la fachada 
es uno de los más importantes y coherentes de todo el Renacimiento local, denotando un extraordinario 
conocimiento de la mitología y cultura clásica.



114 Antonio Aguayo Cobo

– Existe, por tanto, un claro sentido del carácter diferenciador del programa con 
respecto al resto de la sociedad

– Cada elemento de la fachada tiene un significado por sí mismo, y ocupa un lugar 
determinado, que no puede ser cambiado sin variar el significado.

La última de las conclusiones a la que hemos llegado nos pone en relación con 
la pregunta que formulábamos anteriormente: ¿Todos los ornamentos con que se 
adornan los edificios tienen significado? No es posible hacer una aseveración tajante 
con respecto al valor de la iconografía que portan todos los edificios. Para nuestro 
análisis nos ocuparemos únicamente en lo que se conoce como arquitectura parlante, 
centrándonos en la época del Renacimiento hispano.

La arquitectura es la potencia ordenadora de las demás artes, y por tanto portadora 
de la iconología. La iconografía está tan sólo en función del simbolismo y la finalidad 
del edificio.

Hay elementos de los cuales es imposible dudar de su significado. Nos estamos 
refiriendo, por ejemplo a los medallones que figuran en muchas fachadas, patios o 
incluso bóvedas, tanto de edificios religiosos como civiles. Muchos de estos elementos 
poseen, incluso, una cartela o inscripción aclarando su nombre, recurriendo, en muchas 
ocasiones a la mitología clásica. Si el artista, o en su caso el comitente, se molesta en 
aclarar la personalidad, el nombre del personaje, es porque considera que es importante 
ese nombre, esa figura, y no otra cualquiera, en ese programa iconográfico concreto. 
Igual sucede con las figuras de bulto, que representando a santos o alegorías cristianas, 
figuran en la fachada e interior de muchos templos, algunos a gran altura y de difícil 
visibilidad. Su significado simbólico, creemos que está  fuera de toda duda. ¿Cómo 
se explicarían sino, los medallones que figuran en algunas bóvedas de iglesias, a 
tanta altura que resulta casi imposible su visión a simple vista, máxime con la mala 
iluminación de la época, si no es con el fin exclusivo de sacralizar el edificio?

		        Ilustración 1. Iglesia de san Miguel. Jerez. Medallón de la bóveda.



115Historia del Arte y método iconológico

En este ejemplo de la jerezana iglesia de san Miguel, el medallón que forma parte 
de una compleja iconografía apocalíptica9, está situado a una extraordinaria altura, muy 
difícil de apreciar desde el suelo, dadas las pequeñas dimensones de la imagen. Si, pese 
a la perfección de la talla, no es posible apreciarla, es obvio que su fin no es el de ser 
contemplada por el público asistente a la iglesia, sino que la iconografía tiene un fin en 
sí misma, al margen de la contemplación, que es el de sacralizar la arquitectura, dotar 
al edificio de una finalidad sagrada, al margen de las posibles miradas. Por otro lado, 
tampoco el programa iconográfico de que forma parte es tan evidente que, en caso de 
poder apreciarse todos los detallles, pudiera ser comprendido por el espectador.

Mayor dificultad presentan los llamados grutescos. Este, es un ornamento icónico 
superpuesto a una estructura arquitectónica. Por su propia esencia resulta evidente 
que es algo superfluo, de lo que el edificio puede prescindir sin afectar a la función 
sustentante, básica del edificio. Se ha dicho que el grutesco es una máscara superpuesta 
a una estructura renacentista. Si esto es así, como parece que no puede ponerse en duda, 
creemos que esta característica de “superfluo”, es lo que nos va a indicar precisamente 
su carácter simbólico.

Hay algo que no se puede negar y es su función decorativa, ornamental. Esto queda 
absolutamente fuera de toda duda. Pero a nuestro juicio, esta función fundamental 
no es la única, y nos atreveríamos a decir que ni siquiera la más importante. En el 
momento que un artista, o un comitente, elige un determinado grutesco y no otro, 
está haciendo una elección libre de un motivo ornamental, al tiempo que simbólico, 
el cual queda imbricado en un programa iconográfico, con un contenido semántico, 
a veces claro, oscuro en otras ocasiones, que es lo que hemos de tratar de aclarar en 
nuestras investigaciones. El grutesco es en la mayoría de las ocasiones la representación 
de un híbrido. Un ser que suele estar a mitad de camino entre el reino animal y 
vegetal. Seres que se metamorfosean para convertirse en otros totalmente distintos, 
aunque complementarios. Las transformaciones, las mutaciones y metamorfosis que 
experimentan, no son algo aleatorio, sino que tienen una razón de ser, y los cambios 
poseen un significado simbólico, a veces oscuro, pero indudable.

Resulta evidente que con respecto a este tema la polémica está servida desde hace 
varios años. Si para algunos investigadores la iconografía que portan los edificios, 
fundamentalmente las fachadas, carece por completo de sentido, teniendo un valor 
estrictamente decorativo, para otros la decoración adquiere un valor simbólico en todos 
y cada uno de los elementos representados. También existe otra corriente, que podríamos 
denominar intermedia, que acepta tan sólo unos ciertos elementos con significando, 
dejando lo que se denomina como grutescos, con un valor meramente decorativo10.

Nuestra posición, ciñéndonos a nuestros trabajos de investigación y nuestros 
estudios, es que la gran mayoría, por no decir la totalidad de los elementos decorativos 
que figuran tanto en las fachadas como en el interior de los edificios, ya sean civiles 
o religiosos, tienen un sentido, un significado, un valor dentro de un programa 

9 AGUAYO COBO, Antonio: Arquitectura del Renacimiento en Jerez. Una aproximación iconológica. I. 
San Miguel. Cádiz. Universidad de Cádiz, 2006.
10 Para un análisis más detallado de la antítesis simbolismo-decorativismo en la historiografía del arte 
moderna, cfr. GARCÍA ÁLVAREZ, César: El simbolismo del grutesco renacentista. Universidad de León. 
León, 2001, especialmente las páginas 34 - 48, en las que hace un detallado estudio de todas y cada una de 
las interpretaciones del grutesco.



116 Antonio Aguayo Cobo

iconográfico. Cuestión distinta es el valor semántico que puede adquirir un mismo 
elemento en distintos programas, pudiendo proporcionar diferentes lecturas, incluso 
con significados contrapuestos. 

Teniendo en cuenta esta aseveración, y dado que no hay un método de lectura 
seguro para la comprensión de las imágenes, ¿es posible, es factible, llevar a cabo 
una investigación de carácter iconográfico-iconológico con unas mínimas garantías de 
rigor científico? ¿Se le puede considerar al método iconológico un cierto valor o hay 
que verlo como unas simples elucubraciones que pueden coincidir con la realidad o, lo 
más probable, no?

Que los grutescos expresan algo más que un simple decorativismo es algo que 
desde hace ya bastante  tiempo viene siendo defendido por distintos autores, entre los 
cuales, modestamente, nos incluimos. El grutesco supone un nuevo tipo de escritura, 
enraizada en el neoplatonismo, cuya procedencia hay que buscarla en Platón, como 
antecedente lejano, y en Plotino. Este último hace remontar el origen de estos signos 
hasta enlazarlos con los jeroglíficos egipcios. Estas imágenes parlantes, sapienciales, se 
graban en los templos para los iniciados  en los misterios. Se trata pues de un lenguaje 
más profundo, carente de palabras, de letras, pero cargado de un hondo significado 
simbólico, al cual sólo pueden acceder los iniciados11. Negar este simbolismo hoy día 
es negar la evidencia. De todas maneras, si el investigador de arte pretende que cada 
uno de estos grutescos tenga un documento que atestigüe y corrobore su significado, 
pierde el tiempo, no lo va a encontrar12. 

La evolución que se ha experimentado en la visión y valoración de los grutescos 
queda patente en la descripción que en el año 1812 realiza Don Nicolás de la Cruz 
Bahamonde, Conde de Maule, de la fachada de la Iglesia Mayor Prioral de El Puerto 
de Santa María, en el volumen VIII de su obra Viaje de España, Francia e Italia, 
publicada entre los años 1806 y 181313.

La Iglesia mayor Prioral se consagró el año 1748. La portada 
principal es gòtica, pero aun no está acabada: la del costado, que cae á 
la Plaza de la Ciudad, es muy estrafalaria recargada de labores inutiles: 
mereceria reformarse14.

En el siglo XIX, perdido el lenguaje de los símbolos, y con una mentalidad totalmente 
condicionada por el movimiento clasicista y racionalista imperante, la valoración de 
los grutescos no puede ser otra que negativa, considerándolos como algo absurdo y 
superfluo, que habría que eliminar directamente. Sin embargo, en un reciente estudio15, 
hemos demostrado el valor semántico de estos ornamentos. Cada uno de estos grutescos 
poseen un valor simbólico, que forma parte de manera indivisisble  y coherente con el 
resto de la decoración figurada, no pudiendo analizar cada parte de una manera aislada, 

11 Ibidem. Es muy interesante esta obra ya que el autor logra identificar el significado de prácticamente todos 
los motivos iconográficos que suelen aparecer formando parte de los grutescos, confeccionando un auténtico 
corpus iconográfico de los grutescos renacentistas.
12 Ibídem.
13 MALDONADO ROSSO, Javier; CABALLERO SÁNCHEZ, Miguel Ángel: “El Puerto de Santa María. 
(del Tomo XII de Viage de España, Francia e Italia). Revista de Historia de El Puerto. Nº 43. Pp. 125-189.
14 Ibidem. P. 147.
15 AGUAYO COBO, Antonio: La Puerta del Sol de la Iglesia Mayor Prioral. Interpretación iconológica. 
El Puerto de Santa María. Ayuntamiento de El Puerto de Santa María. 2007.



117Historia del Arte y método iconológico

sino como un todo unitario  que conforma un discurso plenamente articulado. Cada uno 
de los elementos decorativos ocupa un lugar concreto, no hayándose nada situado de 
manera gratuita y aleatoria. Gracias a la lectura de los grutescos, puestas en relación 
con el resto de la decoración, se puede incluso advertir la falta o cambio de algunas de 
las figuras con respecto a programa iconográfico original.

Por muy explícito que sea el contrato, siempre el comitente, el autor del programa 
iconográfico, va a ocultar el significado último de los grutescos de que se ha servido. 
Es un lenguaje de iniciados y para iniciados, de una élite y para una élite. Pretender lo 
contrario es desconocer la esencia misma del Renacimiento, sobre todo del hispano. 

Antes de pasar adelante, quisieramos hacer mención  a lo que se podría denominar, 
la esencia del método iconológico. En otro trabajo16, al hablar de la interpretación 
de los elementos iconográficos, nos referimos a lo que denominamos, citando a 
Panofsky, de “intuición sintética”, aunque con una serie de controles para no caer en 
el mero subjetivismo17. Es indudable que en el método iconográfico-iconológico es 
imprescindible una buena dosis de intuición para poder captar el sentido último, y a 
veces hermético de la obra, pero esa intuición ha de ser el fruto de una profunda cultura, 
bebiendo en las fuentes de la época.

Resulta evidente que desde el nacimiento del método iconológico, este ha contado 
con múltiples reticencias, cuando no con una abierta animadversión por parte de una 
parte de los investigadores de la Historia del Arte. Se aduce que no es posible encontrar 
significado, de una manera coherente, a toda la gama de figuras híbridas, monstruosas, 
metamórficas, que se encuentran en una ornamentación a base de grutescos. Es cierto 
que en algunas ocasiones, cuando un tipo de ornamentación, un motivo iconográfico 
u ornamental, ha gozado de un cierto éxito, puede llegar a perder su significación 
originaria. Aquel significado que tuvo en su inicio, a fuerza de repetirse, lo pierde. El 
motivo se esclerotiza. Es entonces cuando olvida su sentido semántico y aparece como 
una simple decoración, carente de sentido simbólico. Pero mientras se ha utilizado de 
una manera consciente y coherente, ha tenido un significado, un sentido dentro del 
programa iconográfico18.

Además de estos problemas hay que añadir uno más, tal vez el más importante, y 
que estamos obviando. El lenguaje de las imágenes es un lenguaje, por un lado críptico, 
polivalente y hermético, pero por otro, es un lenguaje que está en desuso, al menos en su 
sentido inicial y primigenio. El lenguaje icónico, en el momento de su utilización, tiene 
un sentido, un simbolismo que conocen, o al menos están en disposición de conocer, los 

16 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo en las fachadas renacentistas compostelanas. Sada. Ediciós do 
Castro, 1983.
17 Ibidem Introducción. p  15. La cita de Panofsky es textualmente la siguiente: El historiador de arte tendrá 
que comprobar lo que él cree que es el significado intrínseco de la obra, o grupo de obras, a las que dedique 
su atención, contra lo que él crea que es el significado intrínseco de tantos documentos de civilización 
relacionados históricamente con aquellas obras o grupos de obras, como pueda dominar: documentos que 
testifiquen sobre las tendencias políticas, poéticas, religiosas, filosóficas y sociales de la personalidad, 
período o país, que se están investigando... Es en la busca de los significados intrínsecos o contenidos donde 
las diferentes disciplinas humanísticas se encuentran en un plano común en vez de servir de siervas unas 
de otras.
18 Este es el caso de un cierto motivo ornamental que aparece en el Renacimiento jerezano en la Capilla de 
Cuenca en la iglesia del Convento de Santo Domingo, posteriormente se copia en el palacio de Riquelme, 
y más tarde vuelve a aparecer en la Capilla de los Morales Maldonado, en la iglesia de San Mateo, citando 
expresamente en el contrato el modelo de la iglesia dominica, aunque perdiendo su significado primero.



118 Antonio Aguayo Cobo

individuos más cultos de la sociedad en la que se está utilizando. El público al que está 
destinada la obra de arte es partícipe, está en posesión de las claves para la interpretación 
del mensaje. No olvidemos una de las premisas de la que hemos partido. No todo el 
público ha de ser capaz de entenderlo, ahí radica el verdadero valor: el de distinción.

Si a esto le añadimos el carácter críptico y hermético que el autor le confiere a 
las imágenes, la pregunta es obvia: ¿Es posible la lectura de estas imágenes, de estos 
programas iconográficos con un mínimo de seguridad?

El método iconológico utilizado para la lectura e interpretación de las imágenes, 
se basa en la comprensión de la obra, situándola dentro de un todo unitario que es 
la cultura global de la época. Toda obra es hija de su época, nadie puede escaparse a 
ella. Se podrá ir en vanguardia o retaguardia, inclinarse a un lado o a otro, pero todos 
formamos parte de lo que es el bagaje cultural de una época. Según esto, no es posible 
la lectura de la obra iconográfica si no se está en posesión del conocimiento global de 
la época histórica que estamos estudiando. En principio debe ser así, pero es evidente 
que el autor de la obra, sea el artista o el mentor, tampoco está en posesión de toda 
la cultura de su momento. Hemos de tener en cuenta que si bien nosotros tenemos a 
nuestra disposición bibliotecas de varios miles de ejemplares, esto no es lo habitual 
entre los artistas o estudiosos de los siglos XVI o XVII. Si se analizan las bibliotecas de 
los artistas o humanistas conocidos, ninguna pasa de unas docenas o, como mucho unos 
centenares de libros, y algunas colecciones de estampas. Ese es su bagaje cultural. Esa es 
la cultura que nosotros hemos de tratar de alcanzar para estar a su mismo nivel y poder 
comprender su mensaje. Muchas veces, debido al exceso de información que poseemos 
en la actualidad, corremos el riesgo de perder la perspectiva del momento histórico que 
estamos estudiando. Tratamos, quizás por un prurito de erudición, de poner en relación 
con una obra de carácter local, cuyo autor o mentor no ha salido, con toda seguridad 
de un ámbito geográfico y cultural muy reducido, con obras, que si bien son de ese 
momento histórico, están muy lejos  de haber podido estar al alcance de los autores.

Una vez hechas todas las salvedades, para poder utilizar el método iconológico con 
una cierta seguridad, es necesario tener al alcance una parte importante de la cultura de 
la época, al menos la que pensamos que los autores han podido utilizar.

Otro de los aspectos imprescindibles a la hora del análisis de la obra, es saber el 
destino, la finalidad que se le va a dar. Toda obra de arte tiene un fin, una utilidad. 
Ninguna obra de arte es gratuita. Toda obra está concebida para un fin determinado, 
que es preciso conocer.

Una vez en posesión de todos estos parámetros, se ha de proceder a la lectura de 
los elementos icónicos que conforman el  programa iconográfico, teniendo en cuenta el 
carácter polivalente y a veces contradictorio de muchos de ellos.

A la hora de la lectura hemos de tener en cuenta una serie de leyes, que si bien no están 
escritas, son inquebrantables, como es el caso de la ley de la jerarquía y la de simetría. 
Con la ley de la jerarquía nos estamos refiriendo a que en todo programa icónico existen 
una serie de figuras principales, que conforman la idea básica del programa iconográfico, 
el mensaje moral, que será, con toda probabilidad, el eje sobre el que gire toda la idea 
del programa. Supeditadas a estas figuras, teniendo por tanto un papel subsidiario, 
existen toda una serie de figuras, muchas veces mitológicas o alegóricas, que completan 
y conforman el programa principal, pero sin las cuales, este quedaría inconcluso, 



119Historia del Arte y método iconológico

cuando no incomprensible. Ya se ha dicho anteriormente como los grutescos forman, 
o al menos pueden formar, parte de estos programas iconográficos. Creemos que no se 
ha de menoscabar el papel del grutesco, aunque pueda parecer en ocasiones un exceso 
semántico. Existen una gran cantidad de programas iconográficos en los que no sería 
posible su interpretación sin la lectura conjunta de los grutescos que acompañan a las 
figuras principales, tal es el caso de la fachada de la Universidad de Salamanca.19 Nosotros 
mismos, en alguna de nuestras investigaciones, nos hemos encontrado con programas 
iconográficos en los que el grutesco ha sido determinante a la hora de su interpretación20. 
En el Cabildo jerezano, la iconografía que podríamos, o deberíamos llamar principal, 
está formada únicamente por las figuras de Hércules y Julio Cesar, fundador y legislador 
respectivamente de la ciudad. Junto a ellos, las figuras de las Virtudes. Sin embargo, la 
iconografía realmente importante, y que proporciona el contenido moral de la fachada, 
viene dada por los grutescos, en los que se representan toda una serie de aves, así como 
un gran número de emblemas, extraídos del libro de Alciato. Sin esta iconografía, 
aparentemente secundaria, y sin duda supeditada a la principal, no sería posible entender 
el mensaje de dicha fachada.

Ilustración 2. Cabildo. Jerez de la Frontera.

19 GABAUDAN, Paulette: El mito imperial. Programa iconográfico en la Universidad de Salamanca. 
Valladolid, 1998. CORTÉS VÁZQUEZ, Luis: Ad summum caeli. El programa alegórico humanista 
de la escalera de la Universidad de Salamanca. Universidad de Salamanca. Salamanca, 1984. CORTÉS 
VÁZQUEZ, Luis: “De la aportación germánica al Plateresco. Notas sobre la escalera de la Universidad”. 
Trabajos y Días, 10. Salamanca, 1949. SEBASTIÁN, Santiago: “Las fuentes inspiradoras de los grutescos del 
plateresco”. Príncipe de Viana. 1966. SEBASTIÁN, Santiago: “Los grutescos del palacio de la Calahorra”. 
Goya Nº 93. 1970. SEBASTIÁN, Santiago; CORTÉS, Luis: Simbolismo de los programas humanísticos 
de la Universidad de Salamanca. Universidad de Salamanca. Salamanca, 1973. SEBASTIÁN, Santiago: 
“Mensaje iconológico de la portada de la Universidad de Salamanca: Revisión”. Goya Nº 137. 1977.
20 AGUAYO COBO, Antonio: “Alciato y los bestiarios medievales, fuentes para la interpretación iconológica 
del Cabildo jerezano.” En  Del libro de emblemas a la ciudad simbólica. Actas del III Simposio Internacional 
de Emblemática Hispánica. Vol. I. Castelló. Universitat Jaume I, 2000.



120 Antonio Aguayo Cobo

Sin embargo, esta idea no siempre es aceptada, habiéndosenos acusado, en ocasiones 
de un cierto “exceso semántico” al tratar de leer en ciertos grutescos de la fachada del 
Hospital Real de Santiago de Compostela21, una representación esquemática y sintética, 
aunque explícita, del mito de Prometeo, aludiendo precisamente a la ley de la jerarquía22. 
No se tiene, sin embargo, en cuenta, otra de las leyes fundamentales de la iconografía, 
como es la de la simetría. 

Ilustración 3.  Prometeo y el águila. Hospital Real de Santiago.

Todo motivo iconográfi co tiene su correspondiente en el lado opuesto. Si en  un 
lado de la puerta, en una de las arquivoltas del arco de entrada, hay un medallón con un 
rostro que expresa dolor, sobre la llamas de un pebetero, es evidente que al otro lado 
ha de encontrarse la fi gura que hace pareja con ella, que no es otra que un águila. No 
es que las fi guras lleven un rótulo que indique que se trata del mito de Prometeo, pero 
teniendo en cuenta que están en el mismo nivel, el de la Iglesia Terrena, que las fi guras 
de Adán y  Eva, y por tanto subordinadas a ellas, creemos totalmente lícito pensar que 
pueda tratarse del mito clásico de Prometeo, habida cuenta la similitud con los primeros 
padres del cristianismo.

Que los grutescos en esta fachada tienen un sentido, un signifi cado, más allá del 
simple decorativismo, queda fuera de toda duda al comprobar la gran cantidad de seres 

21 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo…
22 ROSENDE VALDÉS, Andrés A. “Imagen mitológica y alegoría profana en el arte gallego del 
Renacimiento” en Jubilatio. Homenaje de la Facultad de Geografía e Historia a los profesores D. Manuel 
Lucas Álvarez y D. Ángel Rodríguez González. Santiago, 1987, II. pp. 604 - 605. Nota. 8. Desechada la 
posibilidad de que se haya representado el mito de Prometeo en la fachada del Hospital Real de Santiago. Es 
de destacar la manera en que descarta el mito propuesto por nosotros, sin más explicación en el texto, y sólo 
matizada en nota a pié de página, admitiendo incluso que el mito se integraría de forma idónea en el mensaje 
iconográfi co, pero descartándolo por aducir que se aborda la iconografía con “una óptica prejuiciada”.



121Historia del Arte y método iconológico

y dioses mitológicos que aparecen en ellos, tales como sirenas, harpías, los Dióscuros, 
los sátiros, etc. Negar el simbolismo de estos seres, es negar el valor alegórico y 
moralizante que adquieren en este momento, y es por tanto, desconocer la esencia 
misma del Renacimiento.

			   Ilustración 4. Fachada del Tesoro.
			   Claustro de la catedral.
			   Santiago de Compostela.

Hemos dicho anteriormente que la arquitectura es la potencia ordenadora de las 
demás artes, las cuales han de estar supeditadas a ella necesariamente. Pero incluso, a 
veces, la arquitectura encierra un simbolismo en sí misma. La propia forma del edificio, 
adquiere un valor simbólico. Tal sucede con el claustro de la catedral compostelana, 
concebido como Hortus conclussus, y por tanto, símbolo mariano. La torre, es la Turris 
davidica23. Es evidente que ante esta concepción de la arquitectura, la iconografía sólo 
puede potenciar el simbolismo arquitectónico. Así en la parte superior está representado 
de manera esquemática, aunque explícita, el Árbol de Jessé. En la parte inferior, junto 
a símbolos jacobeos, están representados en una galería de uomini famosi, todos 
aquellos que de una u otra manera habían contribuido al engrandecimiento de la sede 
compostelana, y por tanto a la construcción del edificio, tales como el pastor Pelayo, 
descubridor del cuerpo del Apóstol, representado a la manera de un profeta, o Alfonso 
II el Casto y Ordoño II, como guerreros, en tanto que impulsores del culto jacobeo, 
y los arzobispos Alfonso III de Fonseca y D. Juan Álvarez de Toledo, prelados bajo 
cuyo mandato se inician y finalizan las obras de la Fachada del Tesoro. Aunque se 
nos ha acusado de ir más allá en la interpretación, de lo que la prudencia iconográfica 

23 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo... pp. 63 - 97. Véase, sobre todo la parte del análisis iconológico. 
pp. 89 - 95.



122 Antonio Aguayo Cobo

aconseja24, sin embargo, implícitamente se nos acaba dando la razón, teniendo en cuenta 
la doble  función del edificio, en tanto símbolo mariano y dependencia de la catedral 
compostelana25. 

Ilustración 5. Pelayo y Alfonso II. Fachada del Tesoro.

Tanto en la galería superior, donde está representada la genealogía humana de 
Cristo mediante el árbol de Jessé, como en la inferior, con los hombres ilustres que han 
contribuido a engrandecer la Sede Compostelana, es evidente que no se puede asegurar 
la identidad de todos y cada uno de los personajes representados, ya que carecen de 
identificación, pero no es menos evidente, que ambas series responden a un programa 
concreto. En la superior se sigue la genealogía humana de Cristo según el Evangelio 
de San Mateo, prescindiendo de atribuciones específicas, salvo en aquellos casos que 
porten atributos. En la galería inferior ha de jugarse con la pura intuición, ateniéndonos 
tan sólo al sentido común26.

Se nos puede aducir que el método iconológico no es fiable, es decir, seguro, habida 
cuenta la gran cantidad de interpretaciones diferentes, cuando no contradictorias, que se 
pueden dar de una misma obra, como es el caso de los ejemplos puestos anteriormente, 

24 ROSENDE VALDÉS, Andrés A.: “El siglo XVI: Gótico y Renacimiento en la catedral compostelana” en  
NÚÑEZ RODRÍGUEZ, Manuel (ed.): Santiago, la catedral y la memoria del arte. Consorcio de Santiago. 
Santiago de Compostela, 2000.
25 Ibidem. p. 172 Ambos prelados vienen precedidos por tres bustos, cuya identificación resulta altamente 
problemática ante la ausencia de atributos, inscripciones y referencias documentales. Es cierto que se han 
reconocido pero sólo en un plano puramente especulativo. El terreno es resbaladizo, aunque su presencia 
quizá pudiera justificarse por el deseo de conformar una especie de galería de uomini famosi, tan del gusto 
renacentista, en la que estaría presente la idea de relacionar el pasado con el presente a fin de que éste saliese 
fortalecido, proporcionando la verdadera medida del homenaje rendido. Nos movemos al abrigo de la idea 
de exaltación y ésta sólo tiene sentido en su dimensión pública, vinculada en nuestro caso a un contexto 
arquitectónico religioso, pero traducido en unos términos palaciegos reforzados por una decoración all’ 
antica que venía bien tanto para potenciar el carácter novedoso de la arquitectura como para subrayar el 
valor simbólico de la memoria histórica que con ella se quería establecer.
26 Hay que hacer constar que todas estas salvedades y prevenciones a las que estamos aludiendo ya se han 
hecho previamente al hacer el análisis iconológico del edificio, no dando por seguras en ningún momento 
las interpretaciones individuales, sino el sentido simbólico general del edificio, siendo la iconografía un 
elemento totalmente subordinado a la arquitectura, potenciando su simbolismo. Cfr. AGUAYO COBO, 
Antonio: Simbolismo.... Véase, sobre todo la parte del análisis iconológico. pp. 89 - 95.



123Historia del Arte y método iconológico

tales como los de la fachada de la Universidad de Salamanca, que ha suscitado, y siguen 
suscitando una gran cantidad de diferentes versiones, alguna de las cuales no tienen nada 
que ver una con otras, o en nuestro propio caso con algunas de las interpretaciones dadas 
posteriormente a las aportadas por nosotros. Esto, creemos que es algo absolutamente 
bueno e incluso positivo. Una ciencia sólo puede avanzar por el debate, comparando y 
debatiendo diferentes visiones, que si bien puede que sean contradictorias, no significa 
que se invaliden o anulen completamente unas a otras.

Si hemos dicho que las imágenes poseen un distinto valor semántico, a veces 
contradictorio, es lógico pensar y admitir que cada uno pueda enfocar la investigación 
desde un punto de vista distinto. Esta es precisamente la grandeza del Arte: su 
ambivalencia. El Arte no es, no puede ser, no debe ser, una ciencia exacta. En todas 
las grandes obras, ya sean de pintura, escultura o arquitectura, la lectura no es lineal y 
unívoca, sino que existen una o varias lecturas. No pretendemos entrar en detalles, ni 
poner ejemplos por todos conocidos, pero ¿son  las Meninas tan sólo un retrato de la 
infanta?, ¿por qué se autorretrata Velázquez? Es evidente que un cuadro tan conocido, 
incluso por el gran público, presenta múltiples lecturas, que no tienen por que ser ser 
excluyentes.

Si tenemos en cuenta que toda obra es, lo que podríamos denominar una “obra 
abierta” con múltiples lecturas, podemos caer en la tentación de inventarnos la nuestra 
propia, con lo cual caeríamos en el más absoluto subjetivismo, descalificando de entrada 
cualquier intento de interpretación científica, e imposibilitando de hecho el método 
iconológico como una ciencia fiable.

Resulta evidente que si no queremos caer en la mera especulación y queremos dotar 
a nuestra investigación de un carácter científico, habremos de asentar el simbolismo de 
que queremos dotar a cada motivo iconográfico, en una cultura iconográfica y simbólica 
que pudiera estar al alcance de los personajes del momento en que se realiza la obra. 
¿Cuál es esta tradición en el Renacimiento y también en el Barroco? La respuesta es 
compleja, aunque sobradamente conocida:

La tradición clásica. Los dioses y héroes clásicos, que durante la Edad Media, si 
bien no habían desaparecido, sí habían debido modificar su apariencia o incluso su  
nombre para poder sobrevivir a la furia iconoclasta cristiana, resurgen ahora, en el 
Renacimiento, con toda su esplendor y pujanza, si bien han de adaptarse a los nuevos 
tiempos y necesidades religiosas del cristianismo, adoptando el carácter  de alegorías, 
simbolizando cada uno de ellos, valores positivos o negativos cristianos27.

Los tratadistas del Renacimiento, cuando se recuperan los autores clásicos, griegos 
y romanos, tales como Hesíodo, Ovidio, Virgilio, etc. tratan de adecuar las antiguas 
divinidades al cristianismo, en forma de alegorías o incluso prefiguraciones cristianas, 
con el fin de no perder la esencia misma de la cultura occidental. 

De los tratadistas hispanos que estudian y alegorizan la mitología clásica, 
quisiéramos hacer mención, sobre todo, de Joan Pérez de Moya y su obra Philosophia 
secreta, verdadero tratado de mitología cristianizado28.

27 SEZNEC, Jean: Los dioses de la antigüedad en la Edad Media y el Renacimiento. Madrid. Taurus, 1987.
28 PÉREZ DE MOYA, Joan: Philosophia secreta, donde debaxo de historias fabulosas, se contiene mucha 
doctrina provechosa a todos los estudios. Con el origen de los Idolos, o Dioses de la Gentilidad. Çaragoça, 
en casa de Miguel Fotuño Sánchez. MDXCIX.



124 Antonio Aguayo Cobo

Al comienzo de su obra, tratando de justificarla, habla de hasta cinco sentidos que 
pueden darse a las historias mitológicas:

De cinco modos se puede declarar una fábula, conviene a saber: 
Literal, Alegórico, Anagógico, Tropológico y Physico, o natural29.

La otra fuente de la que se bebe en el Renacimiento y Barroco son los bestiarios 
medievales, de los cuales el más conocido es el Fisiólogo, atribuido a San Epifanio30. 
En estos bestiarios, de los que hay una buena cantidad, los animales, tanto fieras como 
aves o peces, alegorizan la vida humana, simbolizándose por medio de ellos las virtudes 
o vicios de los humanos, basándose en las costumbres o modos de vida que, según el 
conocimiento de la época, tenían los animales, sirviendo de exempla, con un carácter 
aleccionador. 

Mucha importancia adquiere también el conocimiento de la filosofía griega, 
fundamentalmente Platón, el cual es tomado como modelo a lo largo del Renacimiento, 
formándose una auténtica escuela neoplatónica, de la que forman parte Ficino, Pico della 
Mirandola, etc. Al decir que Platón es importante para poder entender la iconografía 
del Renacimiento, no es que nos estemos refiriendo a comprender el espíritu platónico 
de la época, sino que, en algunas ocasiones, el programa iconográfico recoge punto por 
punto las ideas platónicas referidas a algún tema concreto, como es el caso del Palacio 
de D. pedro Benavente Cabeza de Vaca, en Jerez de la Frontera31. En este palacio se 
sigue de manera casi literal la obra La República, de Platón, a la hora de definir cuales 
han de ser las cualidades que adornen a un caballero y cual ha de ser su educación.

Factor importante para la correcta interpretación de la iconografía es, como no 
podía ser de otro modo, el conocimiento de las estampas y libros de grabados y dibujos 
que circulaban por Europa, y que todos los artistas poseían en mayor o menor cantidad, 
y que constituían su base iconográfica.

Dentro del ámbito estrictamente iconográfico hemos de hacer mención de los libros 
de emblemas. Estos, que toman su impulso del libro de Alciato, hunde sus raíces en 
una tradición mucho más antigua, que algunos enlazan con los antiguos egipcios, 
basándolos en la arquitectura jeroglífica. Los libros de emblemas adquieren su máxima 
importancia en el Siglo de Oro, pero podemos decir, que en el primer Renacimiento, 
emblemas y fachadas van surgiendo de manera conjunta, bebiendo ambos tipos de 
obras  en las mismas fuentes literarias e iconográficas, pudiendo decir que las portadas 
son concebidas como auténticos emblemas pétreos.

Naturalmente, toda cultura arrastra una serie de tradiciones. La cultura es hija de 
su época, y cada época es hija de todas las anteriores. Esto explica el por qué existe en 
un mismo programa iconográfico motivos plenamente actuales, mezclados con otros 
netamente retardatarios, que recogen tradiciones culturales de la Edad Media, máxime 
en una época como es el Renacimiento, en la cual, lo que menos se pretende es la 
originalidad. Nadie pretende romper con la tradición, sino que cualquier afirmación, o 
aseveración, cualquier motivo iconográfico, cualquier cita literaria o cultural, pretende 

29 PÉREZ DE MOYA, Joan: Opus cit. p. 3.
30 SEBASTIÁN, Santiago: El Fisiólogo atribuido a San Epifanio. Ediciones Tuero. Madrid, 1986.
31 AGUAYO COBO, Antonio: El palacio como espejo del caballero humanista: El palacio de D. Pedro 
Benavente Cabeza de Vaca, en  Jerez. En  BERNAT VISTARINI, Antonio; CULL, John T. (eds) Los días 
del Alción. José J. de Olañeta, Editor. UIB. Barcelona, 2002.



125Historia del Arte y método iconológico

estar respaldada por todas las autoridades anteriores, que pueden ir desde los Padres de 
la Iglesia, la Biblia, los autores clásicos, a las más diversas fuentes. 

Estos tratados de la época son sumamente interesantes, ya que la pretensión de 
sus autores es conseguir el saber universal, en donde, a la  luz de la moral y la 
religión cristiana y católica se tratan de explicar todos los hechos, todas las teorías y 
todos los saberes, desde la Antigüedad hasta el Renacimiento, pasando por la Edad 
Media32.

Si tenemos en cuenta estas claves, al igual que algunas otras que podríamos aportar, 
¿cómo es posible que a veces la interpretación sea errónea? La explicación es fácil: 
No estamos realizando un análisis correcto. En primer lugar podemos no interpretar 
correctamente la iconografía. Esto, aunque pueda parecer lo contrario, resulta lo 
más habitual. En muchas ocasiones, un objeto, un atributo, un animal, o incluso un 
personaje, no resulta de fácil interpretación, ya sea por la torpeza del artista, cosa 
que suele producirse de manera más habitual de lo que desearíamos, sobre todo en 
la ornamentación arquitectónica. También puede suceder que el motivo iconográfico 
se parece demasiado a otro de simbología dispar, o simplemente desconocemos, por 
carecer de la cultura adecuada, de qué o quien se trata.

En otras muchas ocasiones podemos cometer el error de extrapolar los datos, 
aplicando una misma interpretación ya vista, en otro programa similar, olvidando el 
hecho de que no hay dos programas iguales, ya que aunque tengan un gran parecido 
entre sí, el mentor o mecenas siempre va a introducir un sello, un mensaje personal33. O 
también, y esto es algo muy frecuente, tendemos a ver los datos, o la iconografía, a la 
luz de nuestra mentalidad actual, desvirtuando así por completo el mensaje original.

Podríamos aducir otras muchas posibilidades para justificar los posibles fallos, 
aunque lo más plausible, y lo más habitual suele ser el error humano, lo cual no invalida 
en absoluto el método iconológico. Ningún método científico está exento del fallo 
humano, pero esta misma falibilidad es lo que posibilita el avance de la  humanidad, 
dada la capacidad que posee el ser humano de aprender de sus propios errores.

De todas maneras, con respecto a la seguridad del método iconológico, me gustaría 
finalizar, haciéndolas mías, con  unas palabras de la investigadora Nelly Sigaut, la cual, 
anticipándose a las críticas ante la fragilidad de sus hipótesis dice: Pero en la aventura 
del pensamiento, la fragilidad es el riesgo de la libertad34.

La auténtica grandeza del método iconológico, según nuestro criterio, es el propósito 
de interpretar las intenciones últimas que han llevado a la ejecución de la obra, bien 
por parte del comitente que encarga la obra, o por parte del artista que la ejecuta, o 
de la conjunción de ambos, (lo cual posibilitaría la creación de una obra maestra), 
desvelando el mensaje último, destinado en principio, a una selecta minoría, una élite 

32 cfr. FERNÁNDEZ DE MADRIGAL, Alonso  (EL TOSTADO sobre EUSEBIO): Mineral de letras 
divinas y humanas, en la historia general de todos los tiempos, y Reinos del Mundo. Madrid, 1677. Sirva este 
libro como ejemplo paradigmático de lo que sería el saber humanístico.
33 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo...Cfr. Nuestra interpretación del Colegio Mayor de Santiago 
Alfeo, en Santiago de Compostela, en donde, dejándonos llevar de manera un tanto imprudente por la 
interpretación que el profesor Santiago Sebastián basándose en la obra de  Filarete hace de la Universidad 
de Salamanca, hacemos, como él, de la Universidad el Templo de la Virtud y el Vicio. Pasado el tiempo, es 
evidente que aquella interpretación necesita una revisión y puesta al día.
34 SIGAUT, Nelly: “Corpus  Cristi: La construcción simbólica de la ciudad de México” en  MÍNGUEZ, 
Víctor (ed.): Del libro de emblemas a la ciudad simbólica. Universitat Jaume I. Castelló, 2000. p. 28.



126 Antonio Aguayo Cobo

cultural y económica, haciéndolo, una vez interpretado, asequible y comprensible a un  
público mucho más amplio.

A pesar de todo, lo que no podrá hacer el método iconológico, ni ningún otro, 
es desvelar ese punto de misterio, de ambigüedad, que la convierte en inasible, en 
inasequible, y que constituye la esencia misma del Arte.




