HISTORIA DEL ARTE Y METODO ICONOLOGICO

ANTONIO AGcuayo CoBO
UNIVERSIDAD DE CADIZ

RESUMEN

La irrupcién en la historiografia del Arte del método iconolégico, por parte de
Erwin Panofsky, supone una auténtica revolucién metodoldgica que aun suscita algunas
reticencias. Por medio de algunos ejemplos se intenta demostrar el caracter cientifico y
la fiabilidad de dicho método, que intenta el andlisis de la obra de arte desde el punto de
vista semantico, partiendo del contexto cultural de la época.

PALABRAS CLAVE: Teoria del Arte, Método iconolégico, Iconografia,
Arquitectura parlante, Renacimiento

ABSTRACT

The explosion in the historiography of Art iconological method, by Erwin
Panofsky, is a methodological revolution that still raises some doubts. Through
examples attempt to demonstrate the scientific nature and reliability of this method,
which attempts to analyze the work of art from the semantic point of view, based on the
cultural context of the time.

KEYWORDS: Art Theory, Method iconological, Iconography, Architecture
speaker, Renaissance

TROCADERO (23) 2011 pp. 107-126 DOI: http.//dx.doi.org/10.25267/Trocadero.2011.i23.05



108 Antonio Aguayo Cobo

El Arte, cuando surge en los albores de la humanidad, nace con una funcién y una
finalidad transmisora de ideas, hechos, lugares o sentimientos. Se concibe como un
medio de comunicacién, y como tal posee unos cdigos, inteligibles para la sociedad, o
al menos para una parte, de cada época.

No es nuestra intencién en este pequefio trabajo, ni el hacer una definicién del Arte,
tarea en exceso pretenciosa y mds propia de la Filosofia que de la Historia del Arte, ni
tan siquiera, descendiendo del mundo de las ideas, al sensible, analizar la obra de arte.
Nos limitaremos a buscar el significado de algunas obras de arte de las que podriamos
definir como clésicas, entendiendo como tales aquellas que utilizan la figuracién como
medio de expresion'.

Desde que la idea primigenia nace en la mente del autor, o incluso, y mas
probablemente en la del comitente, tiene lugar un largo, y complejo proceso hasta que
dicha idea, surgida inicialmente, toma cuerpo y realidad, en forma plastica como obra
de arte. Tanto si la idea surge en la mente del artista, o aiin m4s intensamente si la idea
proviene del mecenas, el fin de la obra de arte que va a surgir de las manos del artista
tiene varios niveles de comunicacidn, y por tanto de significados.

El primero y mas evidente, es el de transmitir una idea de belleza, término éste
mds que discutible, sometido a los cdnones y gustos de una época determinada, cuyos
esterotipos y modelos, siempre dificiles de modificar, s6lo podran ir evolucionando
gracias a la audacia creativa de los grandes genios, que venciendo las reticencias
de la sociedad, tenazmente conservadora, son capaces de, trasgrediendo los gustos
imperantes, hacer posible la evolucién hacia nuevos modelos y temas, s6lo mads
tardiamente aceptados por la gran mayoria de la sociedad

Si exceptuamos los grandes maestros, cuyo estilo es facilmente reconocible, atn
dentro de unas caracteristicas propias de una época determinada, pero que son en
definitiva los que hacen posible la ruptura de moldes y moldelos, marcando la evolucidn,
cudntas obras de arte, cuadros, tallas, estampas, podemos encontrar en nuestros templos
parroquiales y conventos, asi como en los multiples museos que, de maestro anénimo,
son claro exponente de una época religiosa, de un estilo, de una mentalidad, que perdura
aln hoy a lo largo de varios siglos.

La sociedad de la que forma parte el autor, y que va a hacer posible la creacion de
la obra de arte, estd sometida a diversas corrientes culturales y religiosas que son las
que conforman el espiritu de la obra. El artista, aunque no quiera, y aunque se declare
autodidacta, ajeno al mundo que le rodea, es participe de toda una serie de corrientes
culturales, que son las que le condicionan su vida y obra. La estructura politica y social
dominante, la economia, hacen posible todo un conjunto del pensamiento: filosofia,
literatura, religiosidad, etc. Todas y cada una de estas manifestaciones culturales estan
plenamente interrelacionadas y no es posible entender una obra sin comprender el resto
de la cultura de su época.

Teniendo en cuenta los condicionantes anteriormente citados es evidente que
hay que convenir que el andlisis o estudio de la obra de arte no puede hacerse de una
manera aislada, fuera del contexto en el que se ha creado. No se puede ver el objeto
artistico como algo en si mismo, sino que forma parte de una compleja interrelacion de

1 GARCIA MAHIQUES, Rafael: Iconografia e iconologia. Madrid, Encuentro 2009. Vol 2. pp. 55y ss.




Historia del Arte y método iconoldogico 109

conocimientos. No se puede entender la obra de arte sin tener una comprension de todo
el entorno que ha hecho posible esa obra: literatura, filosofia, religién, musica, etc.

No quiere esto decir que el espectador no pueda experimentar placer al contemplarla,
u oirla, Toda obra de arte debe poseer la cualidad de conmover al espectador sensible,
pero no nos estamos refiriendo a la experimentacion del gusto estético, cosa posible
para todo aquel que posea una sensibilidad espiritual. Lo que nos estamos planteando
es la posibilidad de comprender y entender la obra artisticas hasta las intenciones que
el artista ha tenido en el momento de la creacion.

En toda obra de arte, ademds de lo puramente visual que se puede apreciar en el
primer acercamiento sensorial, existe un mensaje mas profundo, una idea transmitida
por medio de las imigenes. Para su comprensioén hay que poseer las claves vigentes en
el momento en que el artista utiliza determinados simbolos para elaborar su creacion.

El arte no puede entenderse como algo espiritual, por encima de la sociedad,
sino que hay que verlo como la expresion cultural de una época, junto con las demas
manifestaciones, a las cuales estd ligada intrinsecamente, y de las que no se podra
prescindir si se pretende entender la obra en su plena capacidad transmisora de ideas.

Entendidas asi las cosas, puede decirse que el Arte, ese arte con mayusculas, tan
propio de ideas romdnticas, que depende plenamente del genio individuial del artista,
no existe. El Arte no existe en s{ mismo, sino como expresion cultural de todas y cada
una de las épocas que le ha tocado vivir.

La morfologia de la obra: apariencia, formas, materiales, texturas, composicion,
etc., son hijas de una época de la cual es muy dificil salir, encontrdndose el artista
constrefiido por unas normas, escritas o no, que intentan garantizar y perpetuar unos
modelos iconogrificos, al tiempo que unas formas que permitan la perfecta identificacién
de la obra de arte por parte del ptiblico.

Esta consideracion nos lleva al siguiente punto, para nosotros fundamental, de la
semantica de la obra de arte, de su significado, tanto inmediato como profundo.

A la primera cuestién de qué es el arte, hemos manifestado nuestra incapacidad de
ofrecer una respuesta, pero a cambio estamos pretendiendo profundizar en la finalidad
de la obra de arte. ;Para qué sirve el arte? ; Al servicio de qué o de quién estd? ;Con qué
finalidad se elabora la obra de arte? ;Qué valores intenta transmitir?

Hemos hecho mencién anteriormente a la pléyade de cuadros, de autor anénimo,
y aparentemente menores, que pueblan nuestros conventos e iglesias. Es evidente que
hay una primera finalidad, evidente, que es el mover a la piedad, a la devocion, tanto a
los religiosos como a los demds fieles. Pero la gran coleccién de santos, santas, cuadros
piadosos, etc. tienen una finalidad igualmente importante, aunque no tan inmediata.
Todos estos personajes expresan un modelo de vida que hay que emular, que hay
que imitar: humildad, paciencia, modestia, castidad, obediencia, sufrimiento, etc. que
conforman un ideario al que hay que sujetar y someter a la poblacién, tanto dentro del
claustro como fuera.

Parece obvio que este modo de vida, este modelo de comportamiento, puede
ser apovechado por el poder politico, que prefiere una sociedad sumisa, paciente y
conformista, que tema mas el castigo divino que las penalidades terrenas, las cuales son
aceptadas mansamente como parte del precio que se ha de pagar para obtener el premio
eterno en la otra vida.




110 Antonio Aguayo Cobo

El Rey es visto como el pastor que ha de gobernar el rebafio de su pueblo de manera
adecuada. A cambio exige que éste, cada oveja, se someta enteramente al pastor, con
un vinculo basado en la obediencia, entendida como virtud y cultivada como un fin en
s mismaZ.

Sin embargo, no todas las obras tienen un mensaje tan directo o al menos tan facilmente
deducible. Los valores transmitidos a traves de las obras artisticas, en la mayoria de los
casos, ofrecen un discurso bastante mis complejo y en muchos casos hermético.

Hay que partir del hecho esencial del cambio de mentalidad que ha experimentado
la sociedad en la actualidad. El artista para plasmar su obra y transmitir el mensaje
deseado, utiliza unos cédigos visuales y unos simbolos vigentes en el momento en el
que se elabora la obra, inteligibles para una parte de la sociedad, fundamentalmente la
sociedad culta, poseedora de unos conocimientos, que la diferencia de la gran masa,
que precisa de una explicacioén. Estos simbolos, pasado el tiempo, con el cambio de
mentalidad y de cultura han perdido su inteligibilidad, no sélo para la gran mayoria de
la poblacidn, no letrada, sino incluso para la élite cultural para la que fue elaborada.

Hemos hablado de la vigencia de unos modelos iconogréficos, dificiles de cambiar
debido precisamente a que puedan ser entendidos por la sociedad a la que van destinados.
Una obra que no sea entendida, no cumple su cometido de comunicacién. Es una obra
inutil, esteril, y por tanto fallida. El artista ha de asegurarse que ha ser entendida y
comprendida por aquella parte de la sociedad a la que esta destinada, que no ha de ser
forzosamente la totalidad. En realidad, nunca esti destinada a ser comprendida por
todo el publico. Ahi radica la esencia del arte, en su exclusividad. Es un instrumento al
servicio de una élite cultural o de poder.

Que el arte a lo largo de los siglos ha sido un instrumento al servicio del poder, sea
este el que sea, parece fuera de toda duda. Cuando se pretende adoctrinar al pueblo,
inculcarle una doctrina o un mensaje, este es absolutamente didfano y su lectura aparece
clara y transparente. Si asi no fuese, serviria de base a las explicaciones doctrinales,
hasta el punto de ser definido por san Gregorio como “escritura para iletrados™?. Cuando,
por el contrario, lo que se pretende es que el arte s6lo sea entendido por unos pocos,
una élite, la lectura no resulta tan facil y asequible a la gran mayoria de las personas
“iletradas”, utilizando un lenguaje repleto de simbolos y cddigos, inteligible tan sélo a
unos pocos, aquellos que, en un mundo de analfabetos, tienen acceso a la lectura y la
cultura escrita.

El arte, de este modo, marca doblemente la diferencia entre la élite y el pueblo.
Por un lado hay una diferencia en el poder politico, y por otro lado, y esto es mis
importante, en el &mbito cultural, haciéndole comprender su ignorancia.

La comprensién del arte, en su forma mads integral, quedaria pues circunscrita a
aquellos que poseen las claves, la cultura, los simbolos con que se ha elaborado la obra
de arte.

Durante mucho tiempo en el arte s6lo se ha considerado el puro placer estético
de la contemplacién, viéndolo como una manifestacion espiritual del artista, fuera de

2 ALONSO REY, Maria Dolores: “Pastores en los libros de emblemas espaiioles”, Imago. N° 1, 2009, pp.
27- 36.

3 MORALEJO ALVAREZ, Moralejo: Formas elocuentes. Reflexiones sobre la teoria de la representacion.
Madrid, Akal, 2004, p. 9.




Historia del Arte y método iconoldogico 111

toda manifestacion cultural. La comprension integral de la obra de arte como expresién
cultural de una época es lo que se pretende por medio del método iconoldgico.

La introduccién del método iconolégico de la mano del maestro Erwin Panofsky,
significé una auténtica revolucion en la historiografia de la Historia de Arte. Suponia la
superacion de un andlisis basado Gnicamente en los elementos formales, tal y como se
venia haciendo hasta ese momento, para sustentarse fundamentalmente en el anélisis de
los contenidos de la obra. El método iconoldgico supone el andlisis integral de la obra,
teniendo en cuenta todos los elementos que han participado en la génesis de la obra,
desde la intencién del artista, hasta la finalidad para la que estaba concebida, pasando,
fundamentalmente por la personalidad y cultura del comitente.

Laintroduccién en Espaiia del método iconolégico, viene marcada por la publicacién
del libro de Panofsky Estudios sobre iconologia®, en el afio de 1972, que venia precedido
de un magnifico estudio introductorio del profesor Enrique Lafuente Ferrari.

Tras la aparicién de los primeros libros del maestro Panofsky, sera el profesor
Santiago Sebastidn el que se encargue de divulgar, y en cierta medida “popularizar” el
método iconoldgico en libros como Arte y Humanismo®, seguido de muchos otros.

Estas publicaciones parecen haber servido de revulsivo a la historiografia del
arte, surgiendo toda una serie de investigadores que se suman, en mayor O menor
medida, al nuevo método, entre los que, modestamente, nos contamos. Sin embargo,
paralelamente, surgen toda una serie de reticencias en torno al nuevo método,
acusandolo, en gran medida, de pura elucubracién mental. Hay que tener en cuenta
que en muchos casos se le da una importancia primordial y alsolutamente prioritaria
al documento, despreciandose o minusvalordndose aquellas aportaciones que carecen
de base documental en el sentido tradicional. A este respecto hay que aclarar que el
método iconoldgico es, probablemente, mucho més esclavo de los documentos de lo
que se piensa, pero son otro tipo de documentos los que se utilizan. No es la escritura
ante el notario por la que se otorga un contrato, que también se puede utilizar, pero
fundamentalmente se hace uso de los libros, estampas, emblemas, etc. de la época. No
hay afirmacién que no sea cotejada y fuente documental que no sea citada. La teologia,
mitologia, etc, son las fuentes que se utilizan, aunque ya conocidas desde antiguo y en
gran parte despreciadas. Es importante la linea de investigacion abierta en la utilizacién
de los libros de emblematica y las artes plésticas, puesta de manifiesto a nivel hispano
por Santiago Sebastian®.

La influencia de la emblemaética es mucho mds poderosa e intensa de lo que se
podria pensar. No sélo alcanza su influencia a los siglos XVI, XVII o XVIII, ya que
podemos rastrear su influjo en obras muy posteriores’.

4 PANOFSKY, Edwin: Estudios de iconologia. Alianza editorial. Madrid, 1972.

5 SEBASTIAN, Santiago: Arte y Humanismo. Catedra. Madrid, 1978.

6 SEBASTIAN, Santiago: Emblemdtica e Historia del Arte. Citedra. Madrid, 1995.

En este sentido es encomiable la labor llevada a cabo por la Sociedad Espaiiola de Emblemadtica, plasmada
en los Congrsos bianuales que desde aquella ya lejana fecha del I Congreso de Emblematica, celebrado en
A Corufia en 1994, suponen un punto de encuentro para todos aquellos, que desde diferentes disciplinas,
coincidimos en el estudio de la Emblematica y su influencia en las distintas artes.

7 AGUAYO COBO, Antonio: “Vida del Cristiano. Un juego de la Oca del franquismo”. Ferrol Andlisis, 18.
Pags. 221-227.

AGUAYO COBO, Antonio: “El Parchis: No solo un juego de nifios”. Ferrol Andlisis, 19. Pags. 214-223.




112 Antonio Aguayo Cobo

No es nuestra intencidn, en este breve trabajo, el hacer una introduccién al método
iconogréfico-iconoldgico, ya que hay magnificos tratados sobre el tema. Tan sélo, y
basdndonos en nuestra experiencia personal, trataremos de argumentar algunas de las
razones por las que consideramos que dicho método posee las premisas necesarias para
ser considerado un método cientifico, absolutamente fiable, equiparable al resto de los
procedimientos que se ocupan de la Historia del Arte, pero con unas caracteristicas
propias que le permiten ir mas alla del aspecto externo de la obra de arte.

Para el andlisis de la obra hay que tener en cuenta todos aquellos factores que
han podido condicionar el nacimiento y génesis como tal obra de arte. Esta, la obra
de arte, no es un elemento tnico, hijo inicamente del genio del artista. Es cierto que
esto influye, naturalmente, pero este, el artista, es a su vez, hijo de una época, a la que
no le es posible escapar. Su mirada puede estar dirigida hacia delante, calificindolo
en ese caso de avanzado, puede estar dirigida hacia atrds, siendo considerado un
retardatario, hacia derecha o izquierda, ocupdndose de aspectos concretos, o fijando
su atencién en temas determinados, pero siempre seguird siendo hijo de su época. La
obra estard condicionada por todos aquellos elementos que han marcado la formacién
del artista: Filosofia, religion, literatura, costumbres, supersticiones, etc., en definitiva,
la cultura de la época. Pero hay que considerar otro protagonista, ya mencionado, no
siempre suficientemente valorado a la hora de analizar la obra de arte: el comitente, el
mecenas, el que encarga la obra. Este, que paga al artista e invierte su dinero, pretende
darle un destino concreto a la obra. Quiere que por medio de esa obra se exprese
algo y cumpla una determinada finalidad. El arte nunca ha sido, nunca es, gratuito.
Mediante el encargo de la obra de arte, el comitente desea expresar al resto de la
comunidad con la que convive, varias cosas, todas de gran importancia. En primer
lugar, lo que demuestra es que, a diferencia del resto de la comunidad, élI posee el
suficiente poder econdmico, la suficiente riqueza, que le permite encargar dicha obra.
Es més que probable que la obra tenga una finalidad religiosa, lo que le afiadiria un
segundo elemento de diferenciacién personal y moral. Por un lado el comitente, a
diferencia del resto de sus convecinos, dispone de una apreciable cantidad de dinero,
de riqueza, para emplearla en la contratacién de una obra de arte. Esto le proporciona
un gran prestigio econdmico y social. Si ademas, la obra tiene una finalidad religiosa,
a este prestigio se le suma el aspecto moral, piadoso. Gasta su riqueza en la alabanza
de Dios, en darle gracias, en expresar su agradecimiento.

Hay otro aspecto, segtin nuestro punto de vista, no menos importante, que es el
aspecto cultural. El comitente, mediante el encargo y presentacion de la obra de arte,
pretende mostrar una diferencia con los demads: €l posee una cultura que le posibilita,
no sélo a encargar, sino también a entender la obra de arte.

Papel fundamental tiene en este aspecto, la iconografia de la obra o que porta la
obra. Mediante esta iconografia se quiere expresar un mensaje, aunque este, en la gran
mayoria de los casos, viene expresado en un lenguaje, no siempre al alcance de todos,
como es el de las imagenes.

Ya se ha visto como la obra de arte, supone en si misma una diferenciacién social.
Marca una diferencia con el resto de la poblacién. Si esta diferenciacion se aplica a la
arquitectura, como portadora de una iconografia, esta diferenciacién es doble. Por un
lado sefiala la diferencia entre dentro y fuera del edificio. A este s6lo tienen acceso los




Historia del Arte y método iconoldogico 113

elegidos, pero hay también otra diferenciacion, mds sutil, pero no menos importante:
los que entienden lo que se expresa mediante la iconografia y los que se quedan al
margen de ese conocimiento, que a su vez son los que se quedan fuera del edificio,
generando asf una doble exclusion.

El arte es siempre instrumento de poder de una élite social, politica y/o religiosa,
e intelectual, y va destinado a esa misma élite, o al menos a una similar, capaz de
entender el mensaje y apreciarlo.

El mensaje, dado el caricter selectivo que tiene, no puede estar expresado en un
lenguaje asequible a todo el mundo. Ya hemos visto como el lenguaje empleado es el
de las imagenes, que adquieren un valor de simbolo, de alegoria, que unidas entre si
conforman un programa unitario y coherente. Un mensaje que hay que analizar a la
luz de la finalidad del edificio, de la cultura del comitente o mentor, de la capacidad y
cultura del artista, y de la cultura de la época en que se construye e idea la edificacién.

Todo esto nos lleva a varias cuestiones igualmente interesantes. ;Todos los
ornamentos con que se adornan los edificios tienen significado? ;Es posible una
lectura segura de estos programas iconograficos? Y por otro lado, juna obra de arte,
técnicamente discreta, mediocre, o incluso mala, puede tener valor, iconograficamente
hablando? Trataremos de responder a estas cuestiones.

En cuanto a la dltima de las cuestiones, la del valor iconografico de las obras, este
no depende de la calidad formal de esta, sino del interés que puede significar para la
historia de la iconograffa. Resulta evidente que en muchas ocasiones, sobre todo en
obras de caricter local, podemos encontrar obras, que debido a la poca pericia del
artista, cuya formacion ha sido en muchos casos inicamente de caricter estrictamente
local, presentan una baja calidad, siendo en algunas ocasiones francamente deficiente,
pero que, debido a la iconografia representada, muestra un indudable interés. ;Cémo
se puede entender esta dicotomia? Es muy posible que la formacién del artista haya
sido mediocre, habiéndonos encontrado alguno de ellos que confiesa abiertamente ser
analfabeto, no sabiendo ni tan siquiera firmar el documento, pero que sin embargo, en
la obra revela un més que regular conocimiento de la iconografia de los dioses de la
antigiiedad, los emblemas, las alegorias, o incluso de la filosofia de la época®. Esto que
podria parecer una incoherencia no lo es tal. Hemos hablado reiteradamente del papel,
del peso del comitente en el resultado final de la obra. Resulta evidente que un artista,
que se confiesa analfabeto no puede elaborar un programa tan complejo, el cual estd
elaborado, obviamente, por el mentor de la obra, que impone, ademads, todos y cada
uno de los motivos iconogréficos que figuran en la fachada del palacio, reservandose la
identificacién de las figuras para si, ocultando el programa en el contrato, lo cual nos
lleva a varias conclusiones inmediatas:

— El comitente es el autor del programa iconogréfico en la gran mayoria de los casos
— Este no quiere que dicho programa sea conocido, ni tan siquiera por el artista que
lo va a ejecutar.

8 AGUAYO COBO, Antonio: “El palacio de Riquelme. Interpretacién iconolégica”. Historia de Jerez. Nim.
9. Jerez, 2003. Este palacio, uno de los sefieros del Renacimiento jerezano, es encargado por D. Herndn
Riquel, al maestro jerezano, Fernando Alvarez, con quien firma contrato en 1542, reconociendo el dicho
maestro que no puede firmar por ser analfabeto. Sin embargo, el programa iconogréfico que porta la fachada
es uno de los mds importantes y coherentes de todo el Renacimiento local, denotando un extraordinario
conocimiento de la mitologia y cultura clésica.




114 Antonio Aguayo Cobo

— Existe, por tanto, un claro sentido del caricter diferenciador del programa con
respecto al resto de la sociedad

— Cada elemento de la fachada tiene un significado por s{ mismo, y ocupa un lugar
determinado, que no puede ser cambiado sin variar el significado.

La dltima de las conclusiones a la que hemos llegado nos pone en relacién con
la pregunta que formuldbamos anteriormente: ;Todos los ornamentos con que se
adornan los edificios tienen significado? No es posible hacer una aseveracién tajante
con respecto al valor de la iconografia que portan todos los edificios. Para nuestro
andlisis nos ocuparemos tUnicamente en lo que se conoce como arquitectura parlante,
centrandonos en la época del Renacimiento hispano.

La arquitectura es la potencia ordenadora de las demas artes, y por tanto portadora
de la iconologia. La iconografia estd tan sélo en funcién del simbolismo y la finalidad
del edificio.

Hay elementos de los cuales es imposible dudar de su significado. Nos estamos
refiriendo, por ejemplo a los medallones que figuran en muchas fachadas, patios o
incluso bévedas, tanto de edificios religiosos como civiles. Muchos de estos elementos
poseen, incluso, una cartela o inscripcién aclarando su nombre, recurriendo, en muchas
ocasiones a la mitologia clasica. Si el artista, o en su caso el comitente, se molesta en
aclarar la personalidad, el nombre del personaje, es porque considera que es importante
ese nombre, esa figura, y no otra cualquiera, en ese programa iconografico concreto.
Igual sucede con las figuras de bulto, que representando a santos o alegorias cristianas,
figuran en la fachada e interior de muchos templos, algunos a gran altura y de dificil
visibilidad. Su significado simbdlico, creemos que estd fuera de toda duda. ;Cémo
se explicarian sino, los medallones que figuran en algunas bévedas de iglesias, a
tanta altura que resulta casi imposible su visién a simple vista, maxime con la mala
iluminacién de la época, si no es con el fin exclusivo de sacralizar el edificio?

Tlustracién 1. Iglesia de san Miguel. Jerez. Medallén de 1a béveda.




Historia del Arte y método iconologico 115

En este ejemplo de la jerezana iglesia de san Miguel, el medallén que forma parte
de una compleja iconografia apocaliptica’, esta situado a una extraordinaria altura, muy
dificil de apreciar desde el suelo, dadas las pequefias dimensones de la imagen. Si, pese
a la perfeccion de la talla, no es posible apreciarla, es obvio que su fin no es el de ser
contemplada por el piblico asistente a la iglesia, sino que la iconografia tiene un fin en
s{ misma, al margen de la contemplacidn, que es el de sacralizar la arquitectura, dotar
al edificio de una finalidad sagrada, al margen de las posibles miradas. Por otro lado,
tampoco el programa iconogrifico de que forma parte es tan evidente que, en caso de
poder apreciarse todos los detallles, pudiera ser comprendido por el espectador.

Mayor dificultad presentan los llamados grutescos. Este, es un ornamento icénico
superpuesto a una estructura arquitecténica. Por su propia esencia resulta evidente
que es algo superfluo, de lo que el edificio puede prescindir sin afectar a la funcién
sustentante, basica del edificio. Se ha dicho que el grutesco es una méscara superpuesta
a una estructura renacentista. Si esto es asi, como parece que no puede ponerse en duda,
creemos que esta caracteristica de “superfluo”, es lo que nos va a indicar precisamente
su cardcter simbdlico.

Hay algo que no se puede negar y es su funcién decorativa, ornamental. Esto queda
absolutamente fuera de toda duda. Pero a nuestro juicio, esta funcién fundamental
no es la dnica, y nos atreveriamos a decir que ni siquiera la mis importante. En el
momento que un artista, 0 un comitente, elige un determinado grutesco y no otro,
estd haciendo una eleccion libre de un motivo ornamental, al tiempo que simbdlico,
el cual queda imbricado en un programa iconografico, con un contenido semantico,
a veces claro, oscuro en otras ocasiones, que es lo que hemos de tratar de aclarar en
nuestras investigaciones. El grutesco es en la mayoria de las ocasiones la representacion
de un hibrido. Un ser que suele estar a mitad de camino entre el reino animal y
vegetal. Seres que se metamorfosean para convertirse en otros totalmente distintos,
aunque complementarios. Las transformaciones, las mutaciones y metamorfosis que
experimentan, no son algo aleatorio, sino que tienen una razén de ser, y los cambios
poseen un significado simbdlico, a veces oscuro, pero indudable.

Resulta evidente que con respecto a este tema la polémica estd servida desde hace
varios afios. Si para algunos investigadores la iconografia que portan los edificios,
fundamentalmente las fachadas, carece por completo de sentido, teniendo un valor
estrictamente decorativo, para otros la decoracién adquiere un valor simbdlico en todos
y cada uno de los elementos representados. También existe otra corriente, que podriamos
denominar intermedia, que acepta tan s6lo unos ciertos elementos con significando,
dejando lo que se denomina como grutescos, con un valor meramente decorativo'’.

Nuestra posicion, cifiéndonos a nuestros trabajos de investigacién y nuestros
estudios, es que la gran mayoria, por no decir la totalidad de los elementos decorativos
que figuran tanto en las fachadas como en el interior de los edificios, ya sean civiles
o religiosos, tienen un sentido, un significado, un valor dentro de un programa

9 AGUAYO COBO, Antonio: Arquitectura del Renacimiento en Jerez. Una aproximacion iconoldgica. I.
San Miguel. Cadiz. Universidad de Cédiz, 2006.

10 Para un andlisis mds detallado de la antitesis simbolismo-decorativismo en la historiograffa del arte
moderna, cfr. GARCIA ALVAREZ, César: El simbolismo del grutesco renacentista. Universidad de Ledn.
Ledn, 2001, especialmente las paginas 34 - 48, en las que hace un detallado estudio de todas y cada una de
las interpretaciones del grutesco.




116 Antonio Aguayo Cobo

iconogréfico. Cuestion distinta es el valor semdntico que puede adquirir un mismo
elemento en distintos programas, pudiendo proporcionar diferentes lecturas, incluso
con significados contrapuestos.

Teniendo en cuenta esta aseveracion, y dado que no hay un método de lectura
seguro para la comprensién de las imdgenes, ;es posible, es factible, llevar a cabo
una investigacién de cardcter iconografico-iconoldgico con unas minimas garantias de
rigor cientifico? ;Se le puede considerar al método iconoldgico un cierto valor o hay
que verlo como unas simples elucubraciones que pueden coincidir con la realidad o, lo
mds probable, no?

Que los grutescos expresan algo mds que un simple decorativismo es algo que
desde hace ya bastante tiempo viene siendo defendido por distintos autores, entre los
cuales, modestamente, nos incluimos. El grutesco supone un nuevo tipo de escritura,
enraizada en el neoplatonismo, cuya procedencia hay que buscarla en Platén, como
antecedente lejano, y en Plotino. Este dltimo hace remontar el origen de estos signos
hasta enlazarlos con los jeroglificos egipcios. Estas imagenes parlantes, sapienciales, se
graban en los templos para los iniciados en los misterios. Se trata pues de un lenguaje
mds profundo, carente de palabras, de letras, pero cargado de un hondo significado
simbdlico, al cual s6lo pueden acceder los iniciados'!. Negar este simbolismo hoy dia
es negar la evidencia. De todas maneras, si el investigador de arte pretende que cada
uno de estos grutescos tenga un documento que atestigiie y corrobore su significado,
pierde el tiempo, no lo va a encontrar!2,

La evolucién que se ha experimentado en la vision y valoracién de los grutescos
queda patente en la descripcién que en el afio 1812 realiza Don Nicolds de la Cruz
Bahamonde, Conde de Maule, de la fachada de la Iglesia Mayor Prioral de El Puerto
de Santa Maria, en el volumen VIII de su obra Viaje de Espaiia, Francia e Italia,
publicada entre los afios 1806 y 1813,

La Iglesia mayor Prioral se consagré el aiio 1748. La portada
principal es gotica, pero aun no estd acabada: la del costado, que cae d
la Plaza de la Ciudad, es muy estrafalaria recargada de labores inutiles:
mereceria reformarse’.

Enelsiglo XIX, perdido el lenguaje de los simbolos, y con una mentalidad totalmente
condicionada por el movimiento clasicista y racionalista imperante, la valoraciéon de
los grutescos no puede ser otra que negativa, considerdndolos como algo absurdo y
superfluo, que habria que eliminar directamente. Sin embargo, en un reciente estudio’®,
hemos demostrado el valor seméntico de estos ornamentos. Cada uno de estos grutescos
poseen un valor simbdlico, que forma parte de manera indivisisble y coherente con el
resto de la decoracién figurada, no pudiendo analizar cada parte de una manera aislada,

11 Ibidem. Es muy interesante esta obra ya que el autor logra identificar el significado de practicamente todos
los motivos iconograficos que suelen aparecer formando parte de los grutescos, confeccionando un auténtico
corpus iconogrifico de los grutescos renacentistas.

12 Ibidem. i 3

13 MALDONADO ROSSO, Javier; CABALLERO SANCHEZ, Miguel Angel: “El Puerto de Santa Marfa.
(del Tomo XII de Viage de Espafia, Francia e Italia). Revista de Historia de El Puerto. N° 43. Pp. 125-189.
14 Ibidem. P. 147.

15 AGUAYO COBO, Antonio: La Puerta del Sol de la Iglesia Mayor Prioral. Interpretacion iconoldgica.
El Puerto de Santa Maria. Ayuntamiento de El Puerto de Santa Marfa. 2007.




Historia del Arte y método iconoldogico 117

sino como un todo unitario que conforma un discurso plenamente articulado. Cada uno
de los elementos decorativos ocupa un lugar concreto, no hayandose nada situado de
manera gratuita y aleatoria. Gracias a la lectura de los grutescos, puestas en relacién
con el resto de la decoracidn, se puede incluso advertir la falta o cambio de algunas de
las figuras con respecto a programa iconografico original.

Por muy explicito que sea el contrato, siempre el comitente, el autor del programa
iconogréfico, va a ocultar el significado ultimo de los grutescos de que se ha servido.
Es un lenguaje de iniciados y para iniciados, de una élite y para una élite. Pretender lo
contrario es desconocer la esencia misma del Renacimiento, sobre todo del hispano.

Antes de pasar adelante, quisieramos hacer mencién a lo que se podria denominar,
la esencia del método iconoldgico. En otro trabajo'®, al hablar de la interpretacion
de los elementos iconogrificos, nos referimos a lo que denominamos, citando a
Panofsky, de “intuicién sintética”, aunque con una serie de controles para no caer en
el mero subjetivismo!’. Es indudable que en el método iconogréfico-iconoldgico es
imprescindible una buena dosis de intuicién para poder captar el sentido dltimo, y a
veces hermético de la obra, pero esa intuicion ha de ser el fruto de una profunda cultura,
bebiendo en las fuentes de la época.

Resulta evidente que desde el nacimiento del método iconoldgico, este ha contado
con multiples reticencias, cuando no con una abierta animadversién por parte de una
parte de los investigadores de la Historia del Arte. Se aduce que no es posible encontrar
significado, de una manera coherente, a toda la gama de figuras hibridas, monstruosas,
metamorficas, que se encuentran en una ornamentacion a base de grutescos. Es cierto
que en algunas ocasiones, cuando un tipo de ornamentacién, un motivo iconografico
u ornamental, ha gozado de un cierto éxito, puede llegar a perder su significacién
originaria. Aquel significado que tuvo en su inicio, a fuerza de repetirse, lo pierde. El
motivo se esclerotiza. Es entonces cuando olvida su sentido semdntico y aparece como
una simple decoracién, carente de sentido simbdlico. Pero mientras se ha utilizado de
una manera consciente y coherente, ha tenido un significado, un sentido dentro del
programa iconografico'®.

Ademéds de estos problemas hay que afiadir uno maés, tal vez el mis importante, y
que estamos obviando. El lenguaje de las imédgenes es un lenguaje, por un lado criptico,
polivalente y hermético, pero por otro, es un lenguaje que estd en desuso, al menos en su
sentido inicial y primigenio. El lenguaje ic6nico, en el momento de su utilizacion, tiene
un sentido, un simbolismo que conocen, o al menos estin en disposiciéon de conocer, los

16 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo en las fachadas renacentistas compostelanas. Sada. Ediciés do
Castro, 1983.

17 Ibidem Introduccién. p 15. La cita de Panofsky es textualmente la siguiente: El historiador de arte tendrd
que comprobar lo que él cree que es el significado intrinseco de la obra, o grupo de obras, a las que dedique
su atencion, contra lo que él crea que es el significado intrinseco de tantos documentos de civilizacion
relacionados histéricamente con aquellas obras o grupos de obras, como pueda dominar: documentos que
testifiquen sobre las tendencias politicas, poéticas, religiosas, filosdficas y sociales de la personalidad,
periodo o pais, que se estdn investigando... Es en la busca de los significados intrinsecos o contenidos donde
las diferentes disciplinas humanisticas se encuentran en un plano comiin en vez de servir de siervas unas
de otras.

18 Este es el caso de un cierto motivo ornamental que aparece en el Renacimiento jerezano en la Capilla de
Cuenca en la iglesia del Convento de Santo Domingo, posteriormente se copia en el palacio de Riquelme,
y més tarde vuelve a aparecer en la Capilla de los Morales Maldonado, en la iglesia de San Mateo, citando
expresamente en el contrato el modelo de la iglesia dominica, aunque perdiendo su significado primero.




118 Antonio Aguayo Cobo

individuos més cultos de la sociedad en la que se esta utilizando. El piblico al que esta
destinada la obra de arte es participe, estd en posesion de las claves para la interpretacion
del mensaje. No olvidemos una de las premisas de la que hemos partido. No todo el
publico ha de ser capaz de entenderlo, ahi radica el verdadero valor: el de distincion.

Si a esto le afiadimos el cardcter criptico y hermético que el autor le confiere a
las imagenes, la pregunta es obvia: ;Es posible la lectura de estas imdgenes, de estos
programas iconograficos con un minimo de seguridad?

El método iconoldgico utilizado para la lectura e interpretacién de las imégenes,
se basa en la comprensiéon de la obra, situdndola dentro de un todo unitario que es
la cultura global de la época. Toda obra es hija de su época, nadie puede escaparse a
ella. Se podrd ir en vanguardia o retaguardia, inclinarse a un lado o a otro, pero todos
formamos parte de lo que es el bagaje cultural de una época. Segtin esto, no es posible
la lectura de la obra iconografica si no se estd en posesion del conocimiento global de
la época histdrica que estamos estudiando. En principio debe ser asi, pero es evidente
que el autor de la obra, sea el artista o el mentor, tampoco estid en posesion de toda
la cultura de su momento. Hemos de tener en cuenta que si bien nosotros tenemos a
nuestra disposicion bibliotecas de varios miles de ejemplares, esto no es lo habitual
entre los artistas o estudiosos de los siglos XVI o XVII. Si se analizan las bibliotecas de
los artistas o humanistas conocidos, ninguna pasa de unas docenas 0, como mucho unos
centenares de libros, y algunas colecciones de estampas. Ese es su bagaje cultural. Esa es
la cultura que nosotros hemos de tratar de alcanzar para estar a su mismo nivel y poder
comprender su mensaje. Muchas veces, debido al exceso de informacién que poseemos
en la actualidad, corremos el riesgo de perder la perspectiva del momento histérico que
estamos estudiando. Tratamos, quizas por un prurito de erudicion, de poner en relacién
con una obra de caricter local, cuyo autor o mentor no ha salido, con toda seguridad
de un dmbito geogrifico y cultural muy reducido, con obras, que si bien son de ese
momento histdrico, estdin muy lejos de haber podido estar al alcance de los autores.

Una vez hechas todas las salvedades, para poder utilizar el método iconolégico con
una cierta seguridad, es necesario tener al alcance una parte importante de la cultura de
la época, al menos la que pensamos que los autores han podido utilizar.

Otro de los aspectos imprescindibles a la hora del anélisis de la obra, es saber el
destino, la finalidad que se le va a dar. Toda obra de arte tiene un fin, una utilidad.
Ninguna obra de arte es gratuita. Toda obra estd concebida para un fin determinado,
que es preciso conocer.

Una vez en posesion de todos estos pardmetros, se ha de proceder a la lectura de
los elementos iconicos que conforman el programa iconografico, teniendo en cuenta el
cardcter polivalente y a veces contradictorio de muchos de ellos.

A lahora de la lectura hemos de tener en cuenta una serie de leyes, que si bien no estdn
escritas, son inquebrantables, como es el caso de la ley de la jerarquia y la de simetria.
Con la ley de la jerarquia nos estamos refiriendo a que en todo programa icénico existen
una serie de figuras principales, que conforman la idea bésica del programa iconografico,
el mensaje moral, que serd, con toda probabilidad, el eje sobre el que gire toda la idea
del programa. Supeditadas a estas figuras, teniendo por tanto un papel subsidiario,
existen toda una serie de figuras, muchas veces mitoldgicas o alegéricas, que completan
y conforman el programa principal, pero sin las cuales, este quedaria inconcluso,




Historia del Arte y método iconoldogico 119

cuando no incomprensible. Ya se ha dicho anteriormente como los grutescos forman,
o al menos pueden formar, parte de estos programas iconograficos. Creemos que no se
ha de menoscabar el papel del grutesco, aunque pueda parecer en ocasiones un exceso
semantico. Existen una gran cantidad de programas iconograficos en los que no seria
posible su interpretacion sin la lectura conjunta de los grutescos que acompaiian a las
figuras principales, tal es el caso de la fachada de la Universidad de Salamanca." Nosotros
mismos, en alguna de nuestras investigaciones, nos hemos encontrado con programas
iconogréficos en los que el grutesco ha sido determinante a la hora de su interpretacién®.
En el Cabildo jerezano, la iconografia que podriamos, o deberfamos llamar principal,
estd formada tinicamente por las figuras de Hércules y Julio Cesar, fundador y legislador
respectivamente de la ciudad. Junto a ellos, las figuras de las Virtudes. Sin embargo, la
iconografia realmente importante, y que proporciona el contenido moral de la fachada,
viene dada por los grutescos, en los que se representan toda una serie de aves, asi como
un gran nimero de emblemas, extraidos del libro de Alciato. Sin esta iconografia,
aparentemente secundaria, y sin duda supeditada a la principal, no seria posible entender
el mensaje de dicha fachada.

Tlustracién 2. Cabildo. Jerez de la Frontera.

19 GABAUDAN, Paulette: EIl mito imperial. Programa iconogrdfico en la Universidad de Salamanca.
Valladolid, 1998. CORTES VAZQUEZ, Luis: Ad summum caeli. El programa alegdrico humanista
de la escalera de la Universidad de Salamanca. Universidad de Salamanca. Salamanca, 1984. CORTES
VAZQUEZ, Luis: “De la aportacién germénica al Plateresco. Notas sobre la escalera de la Universidad”.
Trabajos y Dias, 10. Salamanca, 1949. SEBASTIAN Santiago: “Las fuentes inspiradoras de los grutescos del
plateresco”. Principe de Viana. 1966. SEBASTIAN, Santiago: “Los grutescos del palacio de la Calahorra”.
Goya N° 93. 1970. SEBASTIAN, Santiago; CORTES, Luis: Simbolismo de los programas_humanisticos
de la Universidad de Salamanca. Universidad de Salamanca. Salamanca, 1973. SEBASTIAN, Santiago:
“Mensaje iconoldgico de la portada de la Universidad de Salamanca: Revision”. Goya N° 137. 1977.

20 AGUAYO COBO, Antonio: “Alciato y los bestiarios medievales, fuentes para la interpretacion iconoldgica
del Cabildo jerezano.” En Del libro de emblemas a la ciudad simbdlica. Actas del 111 Simposio Internacional
de Emblematica Hispénica. Vol. I. Castell6. Universitat Jaume I, 2000.




120 Antonio Aguayo Cobo

Sin embargo, esta idea no siempre es aceptada, habiéndosenos acusado, en ocasiones
de un cierto “exceso semantico” al tratar de leer en ciertos grutescos de la fachada del
Hospital Real de Santiago de Compostela®!, una representacién esquemadtica y sintética,
aunque explicita, del mito de Prometeo, aludiendo precisamente a la ley de la jerarquia®.
No se tiene, sin embargo, en cuenta, otra de las leyes fundamentales de la iconografia,
como es la de la simetria.

Tlustracién 3. Prometeo y el dguila. Hospital Real de Santiago.

Todo motivo iconografico tiene su correspondiente en el lado opuesto. Si en un
lado de la puerta, en una de las arquivoltas del arco de entrada, hay un medallén con un
rostro que expresa dolor, sobre la llamas de un pebetero, es evidente que al otro lado
ha de encontrarse la figura que hace pareja con ella, que no es otra que un aguila. No
es que las figuras lleven un rétulo que indique que se trata del mito de Prometeo, pero
teniendo en cuenta que estan en el mismo nivel, el de la Iglesia Terrena, que las figuras
de Addny Eva, y por tanto subordinadas a ellas, creemos totalmente licito pensar que
pueda tratarse del mito clasico de Prometeo, habida cuenta la similitud con los primeros
padres del cristianismo.

Que los grutescos en esta fachada tienen un sentido, un significado, mas alla del
simple decorativismo, queda fuera de toda duda al comprobar la gran cantidad de seres

21 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo...

22 ROSENDE VALDES, Andrés A. “Imagen mitoldgica y alegoria profana en el arte gallego del
Renacimiento” en Jubilatio. Homenaje de la Facultad de Geografia e Historia a los profesores D. Manuel
Lucas Alvarez y D. Angel Rodriguez Gonzilez. Santiago, 1987, II. pp. 604 - 605. Nota. 8. Desechada la
posibilidad de que se haya representado el mito de Prometeo en la fachada del Hospital Real de Santiago. Es
de destacar la manera en que descarta el mito propuesto por nosotros, sin mds explicacién en el texto, y s6lo
matizada en nota a pié de pagina, admitiendo incluso que el mito se integraria de forma idénea en el mensaje
iconografico, pero descartandolo por aducir que se aborda la iconografia con “una dptica prejuiciada”.




Historia del Arte y método iconologico 121

y dioses mitoldgicos que aparecen en ellos, tales como sirenas, harpias, los Didscuros,
los sétiros, etc. Negar el simbolismo de estos seres, es negar el valor alegdrico y
moralizante que adquieren en este momento, y es por tanto, desconocer la esencia
misma del Renacimiento.

Tlustracién 4. Fachada del Tesoro.
Claustro de la catedral.
Santiago de Compostela.

Hemos dicho anteriormente que la arquitectura es la potencia ordenadora de las
demads artes, las cuales han de estar supeditadas a ella necesariamente. Pero incluso, a
veces, la arquitectura encierra un simbolismo en s misma. La propia forma del edificio,
adquiere un valor simbdlico. Tal sucede con el claustro de la catedral compostelana,
concebido como Hortus conclussus, y por tanto, simbolo mariano. La torre, es la Turris
davidica®. Es evidente que ante esta concepcion de la arquitectura, la iconografia sélo
puede potenciar el simbolismo arquitecténico. Asi en la parte superior estd representado
de manera esquemadtica, aunque explicita, el Arbol de Jessé. En la parte inferior, junto
a simbolos jacobeos, estin representados en una galeria de uomini famosi, todos
aquellos que de una u otra manera habian contribuido al engrandecimiento de la sede
compostelana, y por tanto a la construccién del edificio, tales como el pastor Pelayo,
descubridor del cuerpo del Apdstol, representado a la manera de un profeta, o Alfonso
II el Casto y Ordofio II, como guerreros, en tanto que impulsores del culto jacobeo,
y los arzobispos Alfonso III de Fonseca y D. Juan Alvarez de Toledo, prelados bajo
cuyo mandato se inician y finalizan las obras de la Fachada del Tesoro. Aunque se
nos ha acusado de ir mas alld en la interpretacion, de lo que la prudencia iconogréfica

23 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo... pp. 63 - 97. Véase, sobre todo la parte del andlisis iconoldgico.
pp. 89 - 95.




122 Antonio Aguayo Cobo

aconseja?, sin embargo, implicitamente se nos acaba dando la razén, teniendo en cuenta
la doble funcién del edificio, en tanto simbolo mariano y dependencia de la catedral
compostelana®,

Tlustracién 5. Pelayo y Alfonso II. Fachada del Tesoro.

Tanto en la galeria superior, donde estd representada la genealogia humana de
Cristo mediante el arbol de Jessé, como en la inferior, con los hombres ilustres que han
contribuido a engrandecer la Sede Compostelana, es evidente que no se puede asegurar
la identidad de todos y cada uno de los personajes representados, ya que carecen de
identificacién, pero no es menos evidente, que ambas series responden a un programa
concreto. En la superior se sigue la genealogia humana de Cristo segiin el Evangelio
de San Mateo, prescindiendo de atribuciones especificas, salvo en aquellos casos que
porten atributos. En la galeria inferior ha de jugarse con la pura intuicién, ateniéndonos
tan sélo al sentido comuin.

Se nos puede aducir que el método iconolégico no es fiable, es decir, seguro, habida
cuenta la gran cantidad de interpretaciones diferentes, cuando no contradictorias, que se
pueden dar de una misma obra, como es el caso de los ejemplos puestos anteriormente,

24 ROSENDE VALDES Andrés A.: “El siglo XVI: Gético y Renacimiento en la catedral compostelana” en
NUNEZ RODRIGUEZ, Manuel (ed.): Santiago, la catedral y la memoria del arte. Consorcio de Santiago.
Santiago de Compostela, 2000.

25 Ibidem. p. 172 Ambos prelados vienen precedidos por tres bustos, cuya identificacion resulta altamente
problemdtica ante la ausencia de atributos, inscripciones y referencias documentales. Es cierto que se han
reconocido pero solo en un plano puramente especulativo. El terreno es resbaladizo, aunque su presencia
quizd pudiera justificarse por el deseo de conformar una especie de galeria de uomini famosi, tan del gusto
renacentista, en la que estaria presente la idea de relacionar el pasado con el presente a fin de que éste saliese
fortalecido, proporcionando la verdadera medida del homenaje rendido. Nos movemos al abrigo de la idea
de exaltacion y ésta solo tiene sentido en su dimension publica, vinculada en nuestro caso a un contexto
arquitectonico religioso, pero traducido en unos términos palaciegos reforzados por una decoracion all’
antica que venia bien tanto para potenciar el cardcter novedoso de la arquitectura como para subrayar el
valor simbdlico de la memoria historica que con ella se queria establecer.

26 Hay que hacer constar que todas estas salvedades y prevenciones a las que estamos aludiendo ya se han
hecho previamente al hacer el andlisis iconoldgico del edificio, no dando por seguras en ningiin momento
las interpretaciones individuales, sino el sentido simbdélico general del edificio, siendo la iconografia un
elemento totalmente subordinado a la arquitectura, potenciando su simbolismo. Cfr. AGUAYO COBO,
Antonio: Simbolismo.... Véase, sobre todo la parte del andlisis iconoldgico. pp. 89 - 95.




Historia del Arte y método iconologico 123

tales como los de la fachada de 1a Universidad de Salamanca, que ha suscitado, y siguen
suscitando una gran cantidad de diferentes versiones, alguna de las cuales no tienen nada
que ver una con otras, 0 en nuestro propio caso con algunas de las interpretaciones dadas
posteriormente a las aportadas por nosotros. Esto, creemos que es algo absolutamente
bueno e incluso positivo. Una ciencia sélo puede avanzar por el debate, comparando y
debatiendo diferentes visiones, que si bien puede que sean contradictorias, no significa
que se invaliden o anulen completamente unas a otras.

Si hemos dicho que las imdgenes poseen un distinto valor seméntico, a veces
contradictorio, es 16gico pensar y admitir que cada uno pueda enfocar la investigacién
desde un punto de vista distinto. Esta es precisamente la grandeza del Arte: su
ambivalencia. El Arte no es, no puede ser, no debe ser, una ciencia exacta. En todas
las grandes obras, ya sean de pintura, escultura o arquitectura, la lectura no es lineal y
univoca, sino que existen una o varias lecturas. No pretendemos entrar en detalles, ni
poner ejemplos por todos conocidos, pero ¢son las Meninas tan sélo un retrato de la
infanta?, ;por qué se autorretrata Veldzquez? Es evidente que un cuadro tan conocido,
incluso por el gran ptblico, presenta multiples lecturas, que no tienen por que ser ser
excluyentes.

Si tenemos en cuenta que toda obra es, lo que podriamos denominar una “obra
abierta” con multiples lecturas, podemos caer en la tentacién de inventarnos la nuestra
propia, con lo cual caerfamos en el més absoluto subjetivismo, descalificando de entrada
cualquier intento de interpretacién cientifica, e imposibilitando de hecho el método
iconoldgico como una ciencia fiable.

Resulta evidente que si no queremos caer en la mera especulacion y queremos dotar
a nuestra investigacion de un caricter cientifico, habremos de asentar el simbolismo de
que queremos dotar a cada motivo iconografico, en una cultura iconogréfica y simbdlica
que pudiera estar al alcance de los personajes del momento en que se realiza la obra.
(Cudl es esta tradicion en el Renacimiento y también en el Barroco? La respuesta es
compleja, aunque sobradamente conocida:

La tradicion clésica. Los dioses y héroes clasicos, que durante la Edad Media, si
bien no habfan desaparecido, si habian debido modificar su apariencia o incluso su
nombre para poder sobrevivir a la furia iconoclasta cristiana, resurgen ahora, en el
Renacimiento, con toda su esplendor y pujanza, si bien han de adaptarse a los nuevos
tiempos y necesidades religiosas del cristianismo, adoptando el caricter de alegorias,
simbolizando cada uno de ellos, valores positivos o negativos cristianos?’.

Los tratadistas del Renacimiento, cuando se recuperan los autores cldsicos, griegos
y romanos, tales como Hesiodo, Ovidio, Virgilio, etc. tratan de adecuar las antiguas
divinidades al cristianismo, en forma de alegorias o incluso prefiguraciones cristianas,
con el fin de no perder la esencia misma de la cultura occidental.

De los tratadistas hispanos que estudian y alegorizan la mitologia cldsica,
quisiéramos hacer mencion, sobre todo, de Joan Pérez de Moya y su obra Philosophia
secreta, verdadero tratado de mitologia cristianizado®.

27 SEZNEC, Jean: Los dioses de la antigiiedad en la Edad Media y el Renacimiento. Madrid. Taurus, 1987.
28 PEREZ DE MOYA, Joan: Philosophia secreta, donde debaxo de historias fabulosas, se contiene mucha
doctrina provechosa a todos los estudios. Con el origen de los Idolos, o Dioses de la Gentilidad. Caragoga,
en casa de Miguel Fotufio Sdnchez. MDXCIX.




124 Antonio Aguayo Cobo

Al comienzo de su obra, tratando de justificarla, habla de hasta cinco sentidos que
pueden darse a las historias mitoldgicas:
De cinco modos se puede declarar una fdbula, conviene a saber:
Literal, Alegdrico, Anagdgico, Tropolégico y Physico, o natural®.

La otra fuente de la que se bebe en el Renacimiento y Barroco son los bestiarios
medievales, de los cuales el mds conocido es el Fisidlogo, atribuido a San Epifanio®.
En estos bestiarios, de los que hay una buena cantidad, los animales, tanto fieras como
aves o peces, alegorizan la vida humana, simbolizdndose por medio de ellos las virtudes
o vicios de los humanos, basidndose en las costumbres 0 modos de vida que, segin el
conocimiento de la época, tenian los animales, sirviendo de exempla, con un caricter
aleccionador.

Mucha importancia adquiere también el conocimiento de la filosoffa griega,
fundamentalmente Platén, el cual es tomado como modelo a lo largo del Renacimiento,
formandose una auténtica escuela neoplatdnica, de 1a que forman parte Ficino, Pico della
Mirandola, etc. Al decir que Platén es importante para poder entender la iconografia
del Renacimiento, no es que nos estemos refiriendo a comprender el espiritu platénico
de la época, sino que, en algunas ocasiones, el programa iconogréfico recoge punto por
punto las ideas platénicas referidas a algiin tema concreto, como es el caso del Palacio
de D. pedro Benavente Cabeza de Vaca, en Jerez de la Frontera®'. En este palacio se
sigue de manera casi literal la obra La Repiiblica, de Plat6n, a la hora de definir cuales
han de ser las cualidades que adornen a un caballero y cual ha de ser su educacion.

Factor importante para la correcta interpretacién de la iconografia es, como no
podia ser de otro modo, el conocimiento de las estampas y libros de grabados y dibujos
que circulaban por Europa, y que todos los artistas poseian en mayor o menor cantidad,
y que constituian su base iconogréfica.

Dentro del ambito estrictamente iconografico hemos de hacer mencidn de los libros
de emblemas. Estos, que toman su impulso del libro de Alciato, hunde sus raices en
una tradicién mucho mds antigua, que algunos enlazan con los antiguos egipcios,
basédndolos en la arquitectura jeroglifica. Los libros de emblemas adquieren su mixima
importancia en el Siglo de Oro, pero podemos decir, que en el primer Renacimiento,
emblemas y fachadas van surgiendo de manera conjunta, bebiendo ambos tipos de
obras en las mismas fuentes literarias e iconograficas, pudiendo decir que las portadas
son concebidas como auténticos emblemas pétreos.

Naturalmente, toda cultura arrastra una serie de tradiciones. La cultura es hija de
su época, y cada época es hija de todas las anteriores. Esto explica el por qué existe en
un mismo programa iconogriafico motivos plenamente actuales, mezclados con otros
netamente retardatarios, que recogen tradiciones culturales de la Edad Media, médxime
en una época como es el Renacimiento, en la cual, lo que menos se pretende es la
originalidad. Nadie pretende romper con la tradicién, sino que cualquier afirmacién, o
aseveracion, cualquier motivo iconografico, cualquier cita literaria o cultural, pretende

29 PEREZ DE MOYA, Joan: Opus cit. p. 3.

30 SEBASTIAN, Santiago: El Fisiélogo atribuido a San Epifanio. Ediciones Tuero. Madrid, 1986.

31 AGUAYO COBO, Antonio: El palacio como espejo del caballero humanista: El palacio de D. Pedro
Benavente Cabeza de Vaca, en Jerez. En BERNAT VISTARINI, Antonio; CULL, John T. (eds) Los dias
del Alcion. José J. de Olaiieta, Editor. UIB. Barcelona, 2002.




Historia del Arte y método iconoldogico 125

estar respaldada por todas las autoridades anteriores, que pueden ir desde los Padres de
la Iglesia, la Biblia, los autores clésicos, a las més diversas fuentes.

Estos tratados de la época son sumamente interesantes, ya que la pretension de
sus autores es conseguir el saber universal, en donde, a la luz de la moral y la
religién cristiana y catdlica se tratan de explicar todos los hechos, todas las teorfas y
todos los saberes, desde la Antigiiedad hasta el Renacimiento, pasando por la Edad
Media*.

Si tenemos en cuenta estas claves, al igual que algunas otras que podriamos aportar,
(,como es posible que a veces la interpretacion sea errénea? La explicacion es fécil:
No estamos realizando un andlisis correcto. En primer lugar podemos no interpretar
correctamente la iconograffa. Esto, aunque pueda parecer lo contrario, resulta lo
mds habitual. En muchas ocasiones, un objeto, un atributo, un animal, o incluso un
personaje, no resulta de facil interpretacion, ya sea por la torpeza del artista, cosa
que suele producirse de manera mds habitual de lo que deseariamos, sobre todo en
la ornamentacién arquitecténica. También puede suceder que el motivo iconografico
se parece demasiado a otro de simbologia dispar, o simplemente desconocemos, por
carecer de la cultura adecuada, de qué o quien se trata.

En otras muchas ocasiones podemos cometer el error de extrapolar los datos,
aplicando una misma interpretacion ya vista, en otro programa similar, olvidando el
hecho de que no hay dos programas iguales, ya que aunque tengan un gran parecido
entre si, el mentor o mecenas siempre va a introducir un sello, un mensaje personal®. O
también, y esto es algo muy frecuente, tendemos a ver los datos, o la iconografia, a la
luz de nuestra mentalidad actual, desvirtuando asi por completo el mensaje original.

Podriamos aducir otras muchas posibilidades para justificar los posibles fallos,
aunque lo més plausible, y lo mas habitual suele ser el error humano, lo cual no invalida
en absoluto el método iconoldgico. Ninglin método cientifico estd exento del fallo
humano, pero esta misma falibilidad es lo que posibilita el avance de la humanidad,
dada la capacidad que posee el ser humano de aprender de sus propios errores.

De todas maneras, con respecto a la seguridad del método iconoldégico, me gustaria
finalizar, haciéndolas mias, con unas palabras de la investigadora Nelly Sigaut, la cual,
anticipdndose a las criticas ante la fragilidad de sus hipétesis dice: Pero en la aventura
del pensamiento, la fragilidad es el riesgo de la libertad™.

La auténtica grandeza del método iconoldgico, seglin nuestro criterio, es el propdsito
de interpretar las intenciones dltimas que han llevado a la ejecucién de la obra, bien
por parte del comitente que encarga la obra, o por parte del artista que la ejecuta, o
de la conjuncién de ambos, (lo cual posibilitaria la creacion de una obra maestra),
desvelando el mensaje dltimo, destinado en principio, a una selecta minoria, una élite

32 cfr. FERNANDEZ DE MADRIGAL, Alonso (EL TOSTADO sobre EUSEBIO): Mineral de letras
divinas y humanas, en la historia general de todos los tiempos, y Reinos del Mundo. Madrid, 1677. Sirva este
libro como ejemplo paradigmatico de lo que serfa el saber humanistico.

33 AGUAYO COBO, Antonio: Simbolismo...Cfr. Nuestra interpretacién del Colegio Mayor de Santiago
Alfeo, en Santiago de Compostela, en donde, dejandonos llevar de manera un tanto imprudente por la
interpretacion que el profesor Santiago Sebastidn basdndose en la obra de Filarete hace de la Universidad
de Salamanca, hacemos, como él, de la Universidad el Templo de la Virtud y el Vicio. Pasado el tiempo, es
evidente que aquella interpretacion necesita una revision y puesta al dia. |

34 SIGAUT, Nelly: “Corpus Cristi: La construcciéon simbdlica de la ciudad de México” en MINGUEZ,
Victor (ed.): Del libro de emblemas a la ciudad simbélica. Universitat Jaume 1. Castelld, 2000. p. 28.




126 Antonio Aguayo Cobo

cultural y econdmica, haciéndolo, una vez interpretado, asequible y comprensible a un
ptblico mucho mas amplio.

A pesar de todo, lo que no podrd hacer el método iconoldgico, ni ningtn otro,
es desvelar ese punto de misterio, de ambigiiedad, que la convierte en inasible, en
inasequible, y que constituye la esencia misma del Arte.






