DE LA MUJER A LA VIRGEN MARIA: DESPLAZAMIENTO
SEMANTICO DE LA FIGURA FEMENINA

DiLia FLOREZ Diaz, NELLY GARCiA GAVIDIA Y D1IANA BOHORQUEZ
UNIVERSIDAD DE ZULIA (VENEZUELA)

RESUMEN

En el articulo se presentan los resultados parciales de una investigaciéon sobre
los cultos patronales catélicos a las advocaciones marianas en el occidente venezolano,
en dos ciudades del pais: Maracaibo y Barquisimeto. Se describe, analiza e interpretan
los cultos a: Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquird y La Divina Pastora; haciendo
referencia a las creencias precoloniales, a su origen colonial, y a su resemantizacién en
el presente. Se aplica el andlisis del discurso a los relatos, cantos y narrativas recogidas
en la experiencia de campo y se relacionan con las representaciones que de la mujer se
tienen en ambos lugares. Se concluye que entre los creyentes existe un desplazamiento
semantico de la mujer o figura femenina a la Virgen-Madre.

PALABRAS CLAVE: mujer, femenino, madre, virgenes, Zulia, Lara,
Venezuela.

ABSTRACT

From woman to Virgin Mary: semantic displacement of the female figure

This article presents the partial results of a research about catholic patronal
cults, by presenting the case of marian devotions of western Venezuela, specifically
in two major cities of the country: Maracaibo and Barquisimeto. It describes, analyzes
and interprets the cult of two virgins: Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquird y

TROCADERO (23) 2011 pp. 151-163 DOI: http://dx.doi.org/10.25267/Trocadero.2011.i23.08



152 Dilia Florez Diaz, Nelly Garcia Gavidia y Diana Bohorquez

La Divina Pastora, by making reference to precolonial beliefs, to its colonial origin,
and specially to its resemanticization in the present. It applies discourse analysis to the
stories, chants and narratives about these deities, collected during field work, and also
it links them up with representations of women observed in both places. This work
concludes that within the believers there is a semantic displacement from the woman or
female figure to the Mother-Virgin.

KEY WORDS: woman, female, mother, virgins, Zulia, Lara, Venezuela

INTRODUCCION

Durante los procesos de conquista y colonizacién, como prictica asimiladora y
proselitista, la Iglesia Catdlica, adaptd las practicas y creencias cristiano-catdlicas a los
diferentes y nuevos auditorios. Un ejemplo de ello, fue darle prioridad a los cultos a la
Virgen Maria, deidad cristiana mediadora entre Dios y los hombres y que tenia todas
las posibilidades —como de hecho lo fue— de ser asimilada a las deidades amerindias,
origindndose asi, en un primer momento, una yuxtaposiciéon de simbolos sagrados que
se extendid a toda las Américas y que més tarde, en la convivencia, convirti6 a la
Virgen Maria y sus advocaciones, frecuentemente ligadas a un territorio (barrio, sector,
localidad, nacién, regidn, pais), como uno de los simbolos religiosos mas extendido.
Citemos como ejemplo: a la Virgen de Coromoto, la Virgen del Valle, La Virgen de
Guadalupe, la Virgen de la Paz, la Virgen de Lujin, Nuestra Sefiora Aparecida, Nuestra
Sefora del Carmen, Nuestra Sefiora del Pilar, por nombrar algunas. Pudiera pensarse
que en cada una de estas advocaciones de la “Virgen Maria” se encuentra presente la
transmutacién de antiguas divinidades femeninas, tal como lo afirmara Octavio Paz!,
cuando sefialaba que... “La Virgen fue y es algo mds, y de ahi que haya sobrevivido al
proyecto historico de los criollos. La Virgen es el punto de union de criollos, indios y
mestizos y ha sido la respuesta a la triple orfandad: la de los indios porque Guadalupe/
Tonantzin es la transfiguracion de sus antiguas divinidades femeninas; la de los criollos
porque la aparicion de la Virgen convirtié a Nueva Espaiia en una madre mds real que
la de Esparia; la de los mestizos porque la Virgen fue y es la reconciliacion con su
origeny fin de su legitimidad”.

En los supuestos de los cuales partimos no existe la aceptacién a priori de considerar
que hay una representacion universal de la Gran Diosa o Diosa madre, como algunos
historiadores de las religiones lo sefialaron en la segunda mitad del siglo pasado.
Reconocemos la particularidad histérica y cultural de cada uno de los contextos y la
dindmica diferenciada de los procesos de cambios culturales que en cada una de las
regiones se dieron a partir del contacto entre los diversos grupos humanos.

En el caso de la sociedad venezolana, los resultados de la investigacion arqueoldgica,
en diferentes regiones del pais, nos muestra una gran cantidad de figuras femeninas de
arcilla representadas de pie, o en posicion sedente sobre las piernas o con ambas manos

1 PAZ, Octavio. Sor Juana Inés de la Cruz o las Trampas de la Fe. Six Barral. Barcelona, Six Barral, 1982,
pp. 63-64.




De la mujer a la Virgen Maria: desplazamiento semdntico de la figura femenina 153

sobre éstas, con amplias caderas e indicaciones muy claras de sexo, extremidades
gruesas (la llamada diosa de Tacarigua, las baubas, o las deidades cténicas y felinescas).
“Si llegase a tus manos una de esas estatuillas que dejé en Tacarigua el Arawaco de
deformado craneo, palpa... la pomposidad de sus caderas, el estiramiento doloroso
de su vientre, el enarcamiento angustiado de sus cejas en funcién de la creacion, y
palpa también,... la menuda fragilidad de sus erguidos senos, apenas insinuados, por
qué? Porque la mano alfarera quiso decir que aquella madre prosigue siendo virgen o
proseguird eternamente siendo madre”?.

Asi, reproducciones de caderas, vagina, gliteos, representacion de embarazos,
posicion de parto, vienen siendo representaciones que se encuentran plasmadas en los
diferentes mitos fundacionales y los controles de la produccidn, ejercidos sobre las
mujeres. Figuras que ademads, estarfan simbolizando a la mujer en etapa fértil.

También la etnohistoria nos habla de la presencia de deidades femeninas: Yara
en la regién amazoénica, Mma entre los wayuu, la madre de las aguas entre los asiu de
la Laguna de Sinamaica, entre otras. Ademds de algunos mitos y leyendas que han
persistido y hablan igualmente de “diosas” o “duefias de los lugares”. En el Archivo
General de la Nacion’, se hace referencia al culto a una deidad femenina que se
practicaba en la region centro occidental en el siglo X VIII que fue perseguido y atacado
por las autoridades religiosas y politicas de la época“. En este caso son diosas - madres,
incorporadas a la cosmogonia nacional.

Por otro lado, desde siglo XIX hasta nuestros dias, ha existido una tendencia de la
Iglesia Catdlica a promover el culto Mariano, considerada Marfa Virgen como madre y
esposa por excelencia. En el caso venezolano, el culto mariano se expresa en diversas
advocaciones de la Virgen asociadas a territorios particulares y que sirvieron de
mediacidn en la cristianizacién de los amerindios, dos ejemplos de ello son la Virgen de
Coromoto que se le apareci6 a los indios Coromoto y la Virgen del Rosario del Paraute
que apareci6 en el rio Paraute a los indigenas que habitaban en su desembocadura en
el Lago de Maracaibo.

Actualmente, en el pais hay tres virgenes que convocan y cohesionan a una parte
importante de la poblacidn, sus centros de devocion estdn ubicados: al este, en la regién
oriental del pais, (Estados Nueva Esparta, Sucre, Monagas y Anzodtegui) es el culto a
Nuestra Sefiora del Valle; en la region centro-occidental, Edo. Lara y sus alrededores,
quees el culto alaDivina Pastora y finalmente, en la region zuliana—regién noroccidental
del pais— donde existe la devocién a Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquira.

Estos hechos nos han servido de estimulo para indagar sobre: a) la presencia en
dos de las regiones del pais, la centro occidental y la zuliana, de esa figura femenina
representada como la Virgen - Madre; b) las caracteristicas que tiene la resemantizacién
que en el presente se hace de ésta, en esas dos regiones.

En el trabajo se describe, analiza e interpretan los cultos a estas dos virgenes:
Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquird y La Divina Pastora; haciendo referencia
a las creencias precoloniales, a su origen colonial, y sobretodo a su resemantizacién y

2 ANTOLINEZ, Gilberto. Hacia el indio y su mundo. Barquisimeto, Universidad Centro Occidental Lisandro
Alvarado, 1972, p. 26.

3 Archiv9 General de la Nacion (tomos VII/165; VIII/20; XI1/94).

4 GARCIA GAVIDIA, N. Magie, religion et politique dans le culte de Maria Lionza, Le Vénézuela de 1948
a 1978. Memoire de I’ Ecole des Huates Etudes en Sciences Sociales, Paris. 1980.




154 Dilia Florez Diaz, Nelly Garcia Gavidia y Diana Bohorquez

desplazamiento en el presente, que va desde la figura femenina hasta la Madre - Virgen.
Aplicando el andlisis del discurso a los relatos, cantos y narrativas recogidas en la
experiencia de campo sobre estas deidades y relaciondndolas con las representaciones
que de la mujer se tienen en ambos lugares.

En Venezuela, asi como en casi todos los paises iberoamericanos, las representaciones
simbdlicas del pantedn catdlico fueron plenamente aceptadas. La Virgen - Maria, ha sido
uno de los miembros privilegiados de dicho panteén con la devocién de los diferentes
grupos. Esta aceptacion estuvo vinculada con el tipo de evangelizacidn que se realizd
durante la colonia, donde se privilegi6 la realizacién de las fiestas patronales. Estas
han cumplido diferentes funciones desde entonces: cohesionar a los multiples grupos
sociales y étnicos, canalizar los diversos intereses eclesidsticos, politicos y sociales, al
mismo tiempo, que han servido para restaurar el sentido religioso, de compromiso y
solidaridad entre los creyentes sin atender su pertenencia a etnia o clase.

En el caso que nos ocupa, en esta investigacion, se trata de cultos con fiestas patronales
vinculados a dos deidades femeninas que en la tradicidn catdlica representan a la mujer
madre y a su caracterizacién, Virgen Maria: la Divina Pastora, en Santa Rosa del Cerrito®
(estado Lara), y de Nuestra Sefora de Chiquinquird en Maracaibo (estado Zulia). En
los espacios geograficos donde se han desarrollado estas dos devociones la presencia
indigena de los tiempos precoloniales dej6 huella hasta el presente. En el caso de la
Divina Pastora, toda la region de lo que hoy son los Estados Lara, Yaracuy y Portuguesa
estuvo habitada por indios ayamanes, ciparicotos, caquetios, jirajaras, cuibas, achaguas,
camagos, y gayones®. Y Nuestra Sefiora de Chiquinquird es patrona de una regién que
atn hoy tiene presencia indigena: dos grupos de indios de la familia arahuaca (aiiu y
wayuu), dos de familia caribe (yu’kpa y xapreria) y uno chibcha (bari).

El culto y devocién a la Divina Pastora’, fue iniciado en Venezuela por los padres
capuchinos que vinieron a América y se encargaron de la catequizacién en la regién
centro -occidental: La Divina Pastora formé parte de las ensefianzas capuchinas en las
estrategias de la Iglesia Catdlica para catequizar a los indigenas. Una vez constituido
el culto a la Divina Pastora en algunos pueblos fundados en territorios misionales de la
region se les cambid el nombre y comenzd a aparecer el titulo pastoril de la Virgen. Ese
fue el caso de Mapubares, fundado en 1693 y al cual los misioneros le dieron por titulo
a la Divina Pastora en 1772; de la Divina Pastora de Jobal que fue como denominaron
al antiguo pueblo de Lagunitas que habia sido fundado en 1571; de la Divina Pastora de
Bocon6 fundada en 1763 y de la Divina Pastora de Guanare Viejo en 17715,

5 El pueblo de Santa Rosa del Cerrito fue fundado en Santa Rosa, entre los afios de 1670 a 1691 con indios
gayones. As{ consta en una Real Cédula, expedida en Mérida el 6 de Abril de 1691, segtin Alfredo Jhan.

6 SUAREZ, Maria Matilde/BETHANCOURT, Carmen. La Divina Pastora Patrona de Barquisimeto.
Caracas, Fundacién Bigott, 1996.

7 El culto a la Divina Pastora fue promovido por el sacerdote capuchino Isidoro de Sevilla, en Sevilla. El
sacerdote a partir de una visién que tuvo, mandé a pintar la imagen de la Virgen —Maria en su labor de pastora
y propuso para el culto tres requerimientos: Titulo de Pastora de las almas, atuendo pastoril y culto publico.
8 CARROCERA, B. “Actuacion de los capuchinos en la zona no misional de Venezuela durante el Periodo
Hispano” Memoria del Tercer Congreso Venezolano de Historia Eclesidstica. Caracas, Editorial Arte, 1980.
pp-73-119.




De la mujer a la Virgen Maria: desplazamiento semdntico de la figura femenina 155

Se cree que el culto a la nueva advocacion fue traida a la provincia de Venezuela
por el Prefecto de la Misién de los llanos, Marcelino de San Vicente en 1706. Este
sacerdote predicé entre los gayones® de las sabanas de Bobare y fundé en 1706 el
pueblo Apostolado de Algaride al norte de Barquisimeto con un grupo de ellos. Al
cabo de tres afios entregé el pueblo al Obispo y éste lo dejé a cargo del doctrinero de
Santa Rosa, Bartolomé de Salazar y Ruiz a quien se le considera el pacificador de estos
indigenas.

Alrededor de 1670, ante la imposibilidad de someter a los Gayones'?, las poblaciones
de Quibor, Carora y Nueva Segovia de Barquisimeto solicitaron al Cabildo, que
convocaran a los misioneros capuchinos para que los pacificaran, éstos habian iniciado
la misién de los llanos desde 1658. Esta misién fue la que tuvo mayor extension
territorial y el mayor nimero de pueblos; entre ellos, el de Santa Rosa del Cerrito o del
Cerrillo lugar donde se realiza el culto a la advocacion a la Divina Pastora.

La imagen de la Virgen, en la advocacién de Pastora de almas, fue traida de Sevilla
a Venezuela y por equivocacion a Santa Rosa del Cerrito en la década entre 1715 - 24
y se le ubico en la iglesia Santa Rosa de Lima. Con el pasar del tiempo se convirtié
en la Patrona de la ciudad de Barquisimeto y de todo el estado Lara, dando origen asi
a una devocién popular que envuelve a cientos de miles de personas que acuden al
templo en peregrinacion durante todo el afio y a su procesién el 14 de enero, cuando se
conmemoran las fiestas patronales que se realizan desde hace 150 afos, y que ha dado
origen a un fenémeno colectivo dificilmente comparable con otras procesiones que
tienen lugar en honor a otros miembros del pantedn catélico en Venezuela.

Para muchos, las primeras manifestaciones de la devocién a La Divina Pastora fueron
emblemadticas de la gesta de la pacificacion definitiva de los gayones, en el siglo X VIII.
Dicha imagen se utilizé en las prédicas tanto para los feligreses como para los indigenas.

9 Una de las més antiguas referencias de los Gayones la hace Nicolds de Federmann, en los relatos de su
viaje por Venezuela, publicados en su Historia Indiana (tomo II, pp. 181-184), quien los encuentra por
primera vez en 1530 y los describe como indémitos. De igual manera puede afirmarse que conjuntamente
con los ayamanes, capericotos, caquetios y jirajaras, poblaban los alrededores de los montes y serranias que
circundaban la ciudad de Barquisimeto, capital actual del estado Lara. Segtin A. Perera (PERERA Alonso.
Organizacion de Pueblos Antiguos de Venezuela, tomo I; Madrid, Imprenta Juan Bravo, 1964).

“La mayor parte fueron dociles y se prestaron al trabajo en las encomiendas. Pero hubo un grupo que no se
doblego alos esparioles.()...Ese fue el caso de los gayones. De cardcter aguerrido 'y belicoso, estos indigenas
perpetraban sin cesar robos en los caminos reales de los alrededores de Barquisimeto, por lo que se fue
creando un clima de zozobra entre los pobladores [y se les acusaba de] ...estorbaban las comunicaciones
entre Barquisimeto, el Tocuyo y Carora, las cuales tenian que hacerse en caravanas armadas, ademds varias
veces intentaron contra Barquisimeto; [se vivian]...periodos de relativa tranquilidad y de recios ataques
que tenian que refrenarse por las armas”. (tI, 101). De igual manera, el mismo autor cita a los siguientes
pueblos que se fundaron con Gayones: Humocaro Bajo, Humucaro Alto, Santa Rosa de Sanare, Santa Rosa
de Acarigua, Chabasquen, Cerrillo de Santa Rosa, Bobare, etc....

10 “Los indios gayones, desde su conquista y la obediencia dada V.M., siempre han sido vasallos de mala
ley, de ninguna voluntad a los espariioles, ni inclinados a mds trabajo que a vagar con el arco y flechas por
los montes buscando caza, para sustentarse, sin haber labranza para mantenerse ni otra granjeria. Las
tierras de su naturaleza son intratables, de montafias y brefias dsperas, que sélo ellos entran...Hoy se hallan
en las orillas del rio de Barquisimeto, tres leguas de la ciudad, agregados a una mision de los religiosos
capuchinos, que llaman Cerrillo de Santa Rosa, donde se les da pasto espiritual pero sin olvidar su mala
naturaleza, saliendo a los robos y muerte que ejecutaban antes, aunque no con tantos daiios, valiéndose
de la astucia de recogerse a la mision antes de ser cogidos en los campos” (ARI, Santo Domingo 197 —A;
citado por ARELLANO, Fernando, S.J. Una Introduccion a la Venezuela Prehispanica. Culturas de las
Naciones Indigenas Venezolanas. Caracas, Universidad Andrés Bello. 1986). Alfredo Jhann (JHAN Alfredo.
Los aborigenes del occidente de Venezuela. Tomo 1I. Caracas, Monte Avila Editores, 1973), sefiala que
probablemente los gayones eran de filiacion lingiiistica chibcha.




156 Dilia Florez Diaz, Nelly Garcia Gavidia y Diana Bohorquez

“Ademds, los propios indigenas en permanente movilizacion, al recorrer montes y
sabanas, difundieron por toda la jurisdiccion de Barquisimeto la noticia de la nueva
advocacion”"'. Desde el momento cuando, por equivocacion, una escultura de la Divina
Pastora fue enviada a la Iglesia de Santa Rosa de Lima en el pueblo de Santa Rosa del
Cerrito, sacerdotes como el cura doctrinero Sebastidn Bernal se dedicaron a promover la
devocidn hacia la Virgen Maria en su version pastoril: La Divina Pastora de las almas.

En el caso de la narrativa oral que habla del origen de la imagen de Nuestra Sefiora
del Rosario de Chiquinquird, La Chinita, se dice que llegd a Maracaibo procedente de
Colombia en 1709, era “una tablita que un barco habia tirado al mar”, y entre las olas
sonoras y espumosas del mar “fue empujada a la orilla norte del lago de Maracaibo,
donde una lavandera la encontrd, la recogid, se la llevé para su casa y le dio el uso de
tapa para una tinaja de agua”'?, en ese espacio, a orillas del lago se consuma el milagro.
El retablo de la “tablita”, era una copia del cuadro del pintor Alonso de Narviez que
Antonio Santana, jefe espafiol del pueblo de Sutamarchdn habia mandado a pintar y que
él mismo, cuando comenzd a deteriorarse, habia enviado a su finca de Chiquinquird
(Colombia). EI primer milagro se produce en 1578, cuando Marfa Ramos, recoge el
cuadro ya borroso, lo limpia y lo cuelga hasta que seis afios después una india cristiana,
llamada Isabel y su hijo Miguel, descubrieron el cambio que habia dado el cuadro,
estaba en el suelo despidiendo de si un resplandor que inundaba toda la Capilla.

En Maracaibo (Estado Zulia) el milagro tiene algunas caracteristicas parecidas: es
una humilde mujer quien encuentra la imagen y descubre el 18 de noviembre de 1709 el
resplandor que la “tablita” tenfa y como habian aparecido en ella la imagen de la Virgen
del Rosario de Chiquinquira con San Antonio y San Andrés a los lados®. El culto a
esta imagen comienza en una ermita construida en honor a San Juan de Dios, que fue
luego transformada en capilla para la imagen de la virgen en 1712 -1717'. Su culto se
fue extendiendo, y en 1915 -16 se solicité a su Santidad Benedicto XV su coronacion,
que se llevé a cabo un afio después como patrona de la ciudad. Desde hace 300 afios se
conmemora, el 18 de noviembre la fiesta de Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquira,
quien, fue primero la patrona del Saladillo, viejo barrio, donde comenzé a gestarse la
ciudad de Maracaibo; formaba parte de su casco central hasta que fue demolido por
una decision presidencial en los afios setenta para dar paso a la "modernizacién” de la
ciudad; de igual manera, era y sigue siendo el espacio mitico ya que coincide con el
lugar donde apareci6 Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquird. Mas tarde la patrona
de la ciudad de Maracaibo'® y hoy por hoy, es la patrona de los zulianos'®.

Estas son dos de las experiencias religiosas catdlicas que convocan a mayor cantidad
de feligreses. Sus ritos conmemorativos incluyen procesiones y peregrinaciones de

11 SUAREZ, Maria Matilde/BETHANCOURT, Carmen. La Divina Pastora Patrona de Barquisimeto.
Caracas, Fundacion Bigott, 1996, p. 43.

12 BESSON, Juan. Historia del Estado Zulia. Tomo III. Maracaibo, Ediciones Banco Hipotecario del Zulia,
1973

13 BESSON, Juan. Historia del Estado Zulia. Tomo III. Maracaibo, Ediciones Banco Hipotecario del Zulia,
1973.

14 En la visita del obispo Marti a Maracaibo en 1774, reseii6 que el templo de la ciudad contaba con cinco
altares, en el altar habfan cinco nichos y en el principal estaba ubicada Nuestra Sefiora del Rosario de
Chinquiquird.

15 Capital del Estado Zulia y segunda ciudad en importancia del pais.

16 Los zulianos es el toponimico de los nacidos en el Estado Zulia, entidad federal situada en la region
noroccidental de Venezuela, con 63.100 Km?, la mayor extension de la depresion del Lago de Maracaibo.




De la mujer a la Virgen Maria: desplazamiento semdntico de la figura femenina 157

las imigenes a los diversos municipios de cada uno de los Estados. En el caso del
Estado Lara la peregrinacion va desde el 14 de enero —dia central de su celebracién—
hasta el sdbado anterior al domingo de Ramos y en el Estado Zulia, la peregrinacién
se inicia el dltimo sdbado de octubre e incluye procesiones a las parroquias y a los
municipios, incluidos los lacustres, llega a su santuario dias antes del dia central de
su conmemoracion (18 de noviembre), la cual se extiende hasta el primer sdbado de
diciembre que se celebra “el dia de la aurora” y la imagen regresa a su sitio en el altar
de la Basilica.

A partir de las entrevistas realizadas a los devotos, es posible inferir que la
focalizacién de esas pricticas y creencias son las dos advocaciones. El fervor hacia
ellas y su acercamiento: a “Ella”, la divina “Madre” y a las representaciones visibles
(iméagenes, cuadros, estampitas, oraciones, rosarios, otras), a las que le ofrecen y elevan
algunas plegarias, oraciones, cantos, poesias, gaitas'’, misas, novenarios, rosarios,
flores, promesas, visitas a las iglesias que son consideradas los santuarios, asi como
también a aquellas iglesias donde las imagenes pernoctan.

Como consecuencia de los milagros y promesas, se llega a establecer una relacién
personal y profunda del devoto con la Virgen, que se verbaliza en la palabra de la “fe”,
entendida ésta como confianza; como saber que se puede contar con “ella” y que no
le va a fallar, sobre todo en los momentos dificiles. Tal fe se vive especialmente en el
terreno de los sentimientos y se expresa en los dones que ofrece el devoto como: rezar,
ofrecer misas, pagar promesas, ir descalzo ya sea a la misa o a la procesion, vestirse
de Nazareno y/o pastora, en el caso de la Divina Pastora, con manta wayuu'® en el caso
de Nuestra Sefiora de la Chiquinquird. También hacen peticiones como pedir por la
salud, encontrar trabajo, por mencionar algunas. Las principales razones que exponen
para explicar el porqué de su fervor y el asistir todos los afios a visitarlas en las fiestas
patronales, son las siguientes:

a) por ser “marianos de verdad, verdad”: asi como la socializacién familiar o grupal
modela al individuo, asi también la socializacién religiosa en la familia o en el
pueblo modela al individuo mas que la catequesis. Al preguntarle a los creyentes
responden: “es la religién de mis padres, creci en ella y porque desde la nifiez la
“Divina Pastora’ y/o ‘La Chinita”, han estado en nuestras casas, es nuestra patrona”.
Es decir, la espiritualidad catdlica surgi6 en el seno del hogar y las siguientes
generaciones han crecido con esa vivencia. Reinterpretacién que han hecho a partir
de su experiencia histérica en la “Iglesia de mis padres”.

b) por los “milagros”: porque ‘se tiene fe’ y siempre son milagrosas. El “milagro”
como un “hecho” extraordinario. Este es para los devotos no sélo la posibilidad de
satisfacer las necesidades imposibles de la cotidianidad, sino también como un signo

17 La gaita zuliana es un género musical que nace con las inquietudes republicanas en las primeras décadas
del siglo XIX. En sus origenes, se mezclaron canticos religiosos y dicembrinos acompaiiados por la percusién
de las tamboras, el furro (un derivado de la Zambomba), las maracas, la charrasca y el cuatro (guitarra de
cuatro cuerdas). Se escribe en compas de 2/4 con trecillo de corcheas. Su estructura literaria esta conformada
de versos octosilabos. Son tres versos y un estribillo. Hoy por hoy es uno de los géneros musicales particulares
de la region zuliana.

18 La manta es el vestido que utilizan las mujeres wayuu, generalmente es una bata de algodon larga y
enteriza, recogida debajo del busto.




158 Dilia Florez Diaz, Nelly Garcia Gavidia y Diana Bohorquez

de bondad y de poder y el descubrimiento de un mundo trascendente o como ‘otro
mundo’; es decir, un verdadero acto sagrado, por tener cardcter numinoso. Esto es,
la irrupcién “milagrosa” en la vida de los devotos que deja profunda huella.

¢) solidaridad social: tanto la “Divina Pastora” como “Nuestra Sefiora del Rosario de
Chiquinquira@” (la Chinita), son simbolos de la vieja solidaridad de los pueblos,
manifestacidn que se hace presente en la devocion y en las nuevas solidaridades en
la ciudad: la celebracion de las “fiestas”.

d) otro aspecto observado son las promesas: éstas no son sélo un pacto de reciprocidad
con las deidades de darles algo a cambio de lo que se le pide, sino también un
compromiso de honor al ofrecerles “algo” sin pedirle nada a cambio. En la
observacién que se realizé dentro de las respectivas iglesias (Santa Rosa de Lima
y La Basilica Menor de San Juan de Dios y Nuestra Sefiora de Chiquinquirad), los
participantes llevan velas, flores, escuchan misas, comulgan, rezan el rosario, se la
pasan todo el dia en la iglesia, asisten a la procesién, pero nunca dicen el porqué
lo hacen. Sélo algunos comunican “si prometo, debo cumplir lo prometido”. Sin
embargo, la “promesa” es en la mayoria de los casos la aplicacidn al terreno religioso
de la reciprocidad que constituye el lenguaje especifico de expresar un compromiso
personal completamente desinteresado hacia la deidad.

I

Cuando grupos humanos diferentes se ponen en contacto —sea cual sea la causa—
se generan relaciones interétnicas, donde casi siempre se ponen en duda o flaquean
la estabilidad y coherencia de los sistemas simbdlicos correspondientes a los grupos
implicados en la relacién. En muchos casos elementos procedentes del sistema
simbdlico originario son rechazados, en otros son integrados, adaptados, reinterpretados
o recreados, para preservar algo del sistema simbdlico basico y fundamental. Esto
trae como consecuencia, el transito de los cédigos simbdlicos entre los grupos y la
reubicacion de éstos en posiciones diversas.

En el caso que nos ocupa, estos dos cultos a la Virgen Maria, en dos advocaciones
diferentes y asumida por sus creyentes como c6digo identitario particular de cada una
de las regiones, son resultado de procesos de relaciones interétnicas. Sea por razones
histéricas, por yuxtaposiciéon de aspectos mitoldgicos, por sincretismo’ o por la
diversidad de cultos a ese principio femenino, asi como a la proliferaciéon de imédgenes
que representan a la “madre humana” de la fecundidad que ha estado presente en la

19 Entendemos por procesos sincréticos “la formacion, a partir de dos sistemas religiosos, de otro nuevo,
cuyas creencias, ritos, formas de organizacion y normas éticas son producto del interaccion dialéctica de
los dos sistemas en contacto. El resultado de esa interaccion dialéctica en los diferentes niveles del nuevo
sistema religioso serd, ya la “persistencia” de determinados elementos con su misma forma y significado,
ya su pérdida total, ya la “sintesis” de otros elementos con sus similares de la otra religion, ya, finalmente,
“la reinterpretacion de otros elementos”. De estos cuatro procesos (persistencia, pérdida, sintesis y
reinterpretacion), el ultimo ha merecido mayor atencion de parte de los antropdlogos”. (Marzal Manuel;
“Sincretismo y mundo andino: un puente con el otro” En PORTILLA, Miguel (eds.). De Palabra y obra en
el nuevo mundo. 3.- La formacion del otro. Madrid, Siglo XXI editores y La Junta de Extremadura, 1993, p.
234. La reinterpretacion puede ser definida no sélo como el proceso por el cual los antiguos significados se
adscriben a los nuevos elementos o mediante el cual los valores nuevos cambian la significacion cultural de
las viejas formas, sino también cuando se le afiaden nuevos significados.




De la mujer a la Virgen Maria: desplazamiento semdntico de la figura femenina 159

figura de la “Gran Madre”. En este sentido los creyentes entienden la maternidad como
una vinculacién de los devoto-creyentes con la Virgen Maria por ser madre de “Cristo”
y madre de ellos.

En estos dos espacios geogrificos, las advocaciones de la Virgen - Madre pudieran
entenderse como una resignificaciéon de viejos cddigos simbolicos de las deidades
precolombinas a la fertilidad, pero llegd la Cruz conquistadora y misionera: “El pueblo
que andaba a oscuras vio la luz grande... una luz brilld sobre ellos™, y en dicha luz
estaba representada la “Madre”. Hay diferentes versiones y razones manifestadas por
los creyentes-catdlicos-devotos para que estas deidades se hayan anclado dentro de
dichos contextos y en el corazén de sus habitantes; en palabras de Alfonso Reyes?', “Un
pueblo se salva cuando logra vislumbrar el mensaje que ha traido al mundo, cuando
logra electrizarse hacia un polo, bien sea real o imaginario, porque de lo uno y lo
otro estd tramada la vida. La creacion no es un juego ocioso. Todo hecho esconde una
secreta elocuencia, y hay que apretarlo con presion para que suelte su jugo jeroglifico.
jEn busca del alma nacional!”.

Bisqueda centrada en dos aspectos, el primero en la necesidad de “creer en algo”
diferente por haber perdido o haber sido arrebatadas sus tradiciones, sus valores y lo
ofrecido no llena el vacio dejado, lo cual constituye un buen modelo de opio moderno.
El otro aspecto, es que hubo sin lugar a dudas, relaciones de contacto entre las diferentes
culturas: amerindias, espafiola y africanas, en todas ellas habia presencia de deidades
femeninas. No olvidemos que la presencia de Diosas Madres aparecen altamente
desarrolladas desde el Neolitico, por lo que se considera que la forma femenina es la
m4s antigua; con lo que se descubre y ofrece una simbdlica matricial de re-nacimiento,
re-generacion o vuelta a la vida.

La construccién del mito acerca de la virginidad de Maria y la exaltacién de su
maternidad divina, tiene una vinculacién con los cultos dedicados a las Diosas vy,
particularmente, al de Artemisa (Diana), que representaba la amalgama de elementos
religiosos persas y greco-romanos y en América, por qué no indigenas; probablemente,
por esa razon, se ha hecho tan popular. De alli que se suele interpretar como la gran
magia del “embarazo” o como magia de la “fertilidad-fecundidad” como elemento
simbolico que la lleva a engendrar sin esposo. Desde esta perspectiva, “Maria” es la
resignificacion de la maternidad que se evidencia en el pronunciamiento de sus palabras
proféticas en el Magnificat? “Mi alma alaba la grandeza del Seiior/ mi espiritu se alegra
en Dios mi Salvador./ Porque Dios ha puesto sus ojos en mi, su humilde esclava,/y
desde ahora siempre me llamardn dichosa;/ porque el Todopoderoso ha hecho en mi
grandes cosas./;Santo sea su Nombre!”.

Abhora, visto también desde los mitos amerindios ya sea el mito chibcha de la diosa
“Bachue”, que narra como la diosa hizo resplandecer la tierra, emergio6 de la laguna de
Iguaque sacando consigo a su hijo, con quien bajé a la serrania, para posteriormente
construir viviendas y fundar pueblos; cuando el nifio crecid se casé con €l y llené de
gente la tierra. O los mitos wayuu donde la presencia de la mujer se expresa de diversas

20 Is. 9,1. La Biblia. Bogota, Sociedad Biblicas Unidas, 1994.

21 REYES, Alfonso. Carta de Alfonso Reyes en La Tierra del Faisdn y del Venado, México, Edicién Costa-
Amic, 1974, p. 9.

22 Lucas. 1. 46-49. La Biblia. Bogot4, Sociedad Biblicas Unidas, 1994.




160 Dilia Florez Diaz, Nelly Garcia Gavidia y Diana Bohorquez

maneras: a) en el mito de Mma, la tierra, prefada por Juya, la lluvia, de donde nacieron
los wayuu; b) el de Wolunka, la mujer primigenia, cuya vagina dentada no permitia a
los hombres unirse con ella y procrear a los wayuu, hasta que una pareja de hermanos
le flechan la vulva tumbéndole los dientes y haciéndola sangrar cuando se bafia en la
laguna de Wotkasainru, en la Alta Guajira,. De ahf el origen de la menstruacién de las
mujeres y el inicio del aprovechamiento de su capacidad procreadora; c) en el mito de
las jévenes que en el cerro de Makuira son ensefiadas por las hembras de los animales a
tejer los disefios de la fecundidad de la tierra y a cantar el fuego de sus ancestros.

En estos casos podemos observar arquetipos: el de la mujer madre y la mujer-
amante-madre, dedicadas a la procreacién. En todas estas narraciones miticas se
focaliza el stmbolo de la fuerza de la fecundidad y de fertilizacién. Es decir el principio
hiimedo de la vida. De tal manera que “...el alumbramiento y el parto son las versiones
microcosmicas de un acto ejemplar ejecutado por la tierra”; la madre humana no
hace sino imitar o repetir este acto primordial de la aparicion de la Vida en el seno
de la tierra. En este sentido, aun cuando se desconozca acerca de la fisiologia del
esperma y el évulo, estd presente el proceso de la fecundacion; la esperma era una
semilla, como la de Ondn®, que desparrama la suya, segtin la Biblia. La vagina era la
tierra que la incubaba. La fertilidad de la mujer, era equiparada con la tierra, donde la
semilla es alimentada, crece y da frutos. En este sentido, la fertilidad misma conferia
cierto contacto milagroso y divino, como aiin algunos lo ven reflejado en el rostro de
cualquier mujer embarazada. De manera tal, que todo el misterio de “Maria” reposa
en una palabra: “SI” y fue a través de esta expresién afirmativa que se convirtié en
“Madre”. Y es asi como desde la modernidad, la mujer “Marfa” se ha hecho partidaria
ala vez de la vida y de la libertad de eleccion.

I

Estas imagenes, en aquellos lugares donde se les rinde culto, se han convertido
en un simbolo, no sélo religioso sino parental e identitario. La distancia intrapersonal
en la transaccion cotidiana de los actores ordena simbdlicamente su mundo interior,
pero como factor para expresar lo que ven y lo que sienten en su interioridad,
necesitan del aspecto creativo del lenguaje y esto solo lo podrdn expresar a partir del
habla para comunicar el o los eventos estructurados, que involucran la reciprocidad.
Es decir, la participacién mutua entre el yo/td. Pero el elemento vital a todas estas
aproximaciones es el paso desde la focalizacidn en el texto hasta la focalizacién en el
evento comunicativo. El texto tanto oral como escrito, permite conocer las relaciones
establecidas entre el yo (creyente)/td (el otro con quien se habla) como aspectos de
base en la interaccion®. La cual puede resumirse en tres acciones: desear, comunicar y
participar. Este yo-ti viene siendo la clave del nivel de accién que no pueden definirse,
sino en relacién con el discurso (lo expresado), en correspondencia con una temaética
que los antecede y determina, pero que a su vez, lo centraliza en el fervor, pricticas y
creencias acerca de la Divina Pastora en Santa Rosa del Cerrito en el estado Lara y

23 Gn. 38.9. Idem.
24 BAIJTIN, Mijail M. Problemas de la poética de Dostoievski. México, Fondo de Cultura Econdmica,
1986.




De la mujer a la Virgen Maria: desplazamiento semdntico de la figura femenina 161

Nuestra Sefiora del Rosario de Chiquinquird (China, Chinita, Chinata) en Maracaibo
estado Zulia. Deidades que son concebidas como expresion histdrica e identitarias,
como representacion del si mismo.

La competencia textual de las narraciones de los creyentes estd centrada en la
capacidad de captar o asignar coherencia a sus expresiones, independientemente de la
forma lingiiistica en que se presenten, ya que el hablante tiene su propia competencia.
En estas creencias, el misterio de lo femenino y de la vida se convierte en simbolo y
se podria interpretar como el simbolo del retorno, de la llegada y de la partida, del
nacimiento y de la muerte, la ascensién y la decadencia, la aparicién y la desaparicion.
Esto podria significar el gran misterio de fuerzas sobrenaturales e inexplicables que
lleva a los devotos a expresar lo que ellos experimentan ante la presencia de estas dos
deidades:

“;Siento alegria,...y la visito Yo siento que ella es un simbolo de
Barquisimeto. Y si yo me voy por algtin motivo de aqui me llevaria a la
Divina Pastora” (Rosa Castro; Barquisimeto, 03/04/09).

“Soy muy creyente. Es nuestra patrona, nuestra madre. Hace 31 afios
que le tengo mucha fe. La veo con mucho amor. La veo como ‘Madre’
que me salvo la vida. Vengo por mi salud y la de todos. Es algo especial
aqui adentro” (Rosa Garcia; Agua Grande, 14/01/2008).

“La Divina Pastora es para nosotros lo mds grande que podemos
tener. Es la madre y lo domina todo. Cada dia nos sentimos mas apegados
a Ella. Yo le pido por mi salud. Es lo mas grande en esta poblacién”.
(Mercedes Yanez, Santa Rosa del Cerrito; 11/01/2008).

“Estaba enfermo y en mi recuperacion asumi la fe mariana y la
presencia de la Madre Todopoderosa y mi madre terrenal fue vital en
mi curacion; eso fue un abrazo que ambas se dieron y me ayudé a sanar
rapido. La Virgen de Chiquinquird me curé” (Omar Paz; noviembre
2007).

“Siento de verdad que la Virgen de Chiquinquird nos hizo un gran
milagro...Nuestra devocién viene desde hace muchos afios, yo le tengo a
la Virgen un altar en la entrada de mi casa, y siempre que puedo viajo a
Maracaibo a visitarla” (Carlos Martinez; octubre 2008).

“En el octavo round perdi el dominio de la pelea, estaba desconcertado,
me encomendé a la Chinita, prometiéndole un guantecito de oro si ganaba,
me recuperé y gané la pelea” (Lorenzo Parra; 6 de diciembre 2007).

En consecuencia, en esa vinculacién con el pasado y con el presente, el creyente
trae a su memoria eventos o narrativas acerca de sucesos acaecidos en su cotidianidad?®,
para ello establecen relaciones, detallan lo que han vivido, aportan conocimientos
compartidos y pueden desplazarse a partir del pasado, volver al presente y proyectarse al
futuro. Es decir, pueden, expresar los contenidos en la medida en que el relato contado
avance en un tiempo determinado ddndole la debida coherencia y conformacién a la
trama en lo referente a los sucesos vividos.

25 RICOEUR, Pual.Tiempo y Narracion I1. Siglo XXI editores. México. 1984.




162 Dilia Florez Diaz, Nelly Garcia Gavidia y Diana Bohorquez

En la resemantizacion de estas figuras religiosas en el mundo de la Venezuela de
hoy, sigue estando presente “el ser madre” como uno de los valores. All{i existe una
tendencia a la matrifocalidad: “...es tanto un patron cultural como una respuesta
también, en caso de ser necesario, al decaimiento y privacion de los hombres de menos
recursos y acceso positivo a los dominios politicos y administrativos de la sociedad; en
consecuencia, con un rol menos efectivo y de mayor dificultad y privacion en el ambito
doméstico.”*. Esta nocion describe el rol fundamental que la mujer, ya sea la madre,
la hermana, la abuela, la madrina, la tia, la esposa y/o compafiera tienen, sin atender
a clase social determinada. Ella se convierte en el centro del grupo doméstico; lo que
permite que tengan cierta autoridad y libertad registrada. Es ella la que practicamente
ejerce la autoridad de aprobacion decisiva entre la descendencia. Esta situacion es
consecuencia de que mas del 42% de la poblacién venezolana proceden de familias
monoparentales, constituidas por mujeres solas que ejercen el doble rol de padre y
madre a la vez; lo que produce un vinculo con lo materno como figura fundante que en
casi todas las regiones del pais, se traduce en la divinizacién de la Virgen — Maria que
se convierte en un referente identitario, donde se vinculan simbolos, tanto de la madre
celestial como de la madre terrenal. La madre temporal asi como la Virgen Maria, en
estas dos advocaciones cuidan, protegen, nutren, aman, perdonan, se sacrifican por...
etc. Los siguientes discursos son un ejemplo de dicha situacién:

- “No hay dolor ni decepcion que la existencia descuadre cuando se
tiene una madre que nos da consolacion. Es como si el corazon de la
virgen nos hablara cuando sonrie su cara 'y nos da su bendicion.

Cuando habla mamd el patio florece cada planta crece como si
tuviese mas luz y humedad refresca la ciudad sus ramas de vida los
pdjaros anidan el dolor se olvida pues la vieja estd. Cuando habla mamd
el amor nos canta desde su garganta un arrullo de cuna y un himno de
paz parece que nos da su consejo amado el inmaculado y noble corazon
de la Chiquinquird”. (Gaita: Cuando habla mama. Letra y Misica Victor
Hugo Mérquez).

- “Chinatalo que yo anhelo es tu dulce bendiciony le des la redencion
a este pais que queremos para que juntos logremos la paz, la alianza y la
union”. (Gaita: Con el alma emocionada. Letra'y Musica Neguito Borjas.

Canta Danelo Badell y Neguito Borjas).

-“Estoy recién operado del corazon... fue una operacion de corazon
y muy riesgosa...Yo tengo un gran fe y le pido a mi madre, madre de
Dios y mia la Divina Pastora me ayude a salir de esta situacion...Yo se
que la Divina Pastora me sacard de esto. Nosotros somos una familia
como toda familia venezolana: unida pero a veces con algiin problemita,
pero todos unidos salimos adelante.. Y hoy también con los problemas
nuestros y de toda Venezuela...unidos vamos a salir... yo me debo a
mi tierra a mi patria chica de Barquisimeto y a mi patrona la Divina
Pastora”. (Jesuis Maurice, Barquisimeto 11/01/08).

26 LOPEZ-SANZ, Rafael. Parentesco, etnia y clase social en la sociedad venezolana. Caracas, Edit. U.C.V.
CDCH, 1993, p. 178.




De la mujer a la Virgen Maria: desplazamiento semdntico de la figura femenina 163

- “Para nosotros es Todo. Para nosotros es la virgen y nuestra
madre, aqui en Santa Rosa es dificil conseguir un santarrosefio que
jamds le haya pedido un favor a la Divina Pastora y que no se le haya
concedido. La consideramos como una virgen sumamente milagrosa;
tenemos siempre la fe depositada en ella y por supuesto la adoracion
que le tenemos como una madre espiritual. Pues como le venia diciendo
la Divina pastora es nuestra madre, nuestra guia la esperanza” (Oscar
Arena, Barquisimeto; 03/04/09).

En estas narrativas los creyentes-devotos en forma oral asi como otras, escritas o
cantadas (gaitas) promueven un relacion parental que les vincula con las deidades. Ese
yo/td, estd fundamentado por la presencia del lenguaje. De tal manera que los devotos
cuentan su historia, la viven, la sustentan y la recuerdan. Cada uno en su singularidad
es un <<yo-aqui-ahora>> que han ido construyendo en el transcurso de su cotidianidad,
en su espacio de “estar aqui” que es su ser historico y que lo lleva a contar sus vivencias
por ser “sujetos de dicho discurso con significado directo donde cada elemento de la
forma estd impregnado de valoraciones sociales vivas™’

- “Para nosotros los zulianos y los gaiteros es un privilegio y un
honor cantarle a la Chinita, mds yo que soy mariano por conviccion y
cercania, y ella es el amor de mis amores, es la elevacion total, el climax
total de satisfaccion, de espiritualidad, de gozo” (Gustavo Aguado,
22/11/08)

- “Ella significa para mi la presencia de Dios, de Jesucristo. Yo la
veo con mucho amor y entusiasmo y la veo como madre que me salvé la
vida”. (Oscar Vargas, 11/01/2008)

-“Madre solo hay una que merece la fortuna de toda la humanidad
Madre es sol y luna como ella ninguna pureza amor y bondad” (Gaita:
La Madre de Cardenales del Exito).

El desplazamiento semdéntico de la figura femenina en estos casos tiene un doble
sentido: de la Virgen, en sus dos advocaciones —a la madre terrenal y de ésta a la
Virgen—. Las madres son hacedores de todo, son “perfectas” y en la soledad del ejercicio
de su maternidad-paternidad le otorgan al padre ausente un poder simbdlico y la Virgen
Maria es Todopoderosa, se le pide y encomienda la vida asi como el perdén de los
pecados. En el contenido de los discursos citados se detecta cudn importante es para
los creyentes el grado de efectividad hacia la “Madre” imaginada y a la madre terrenal,
y a la vez, se observa la exigencia de dar a conocer la presencia concreta en cuanto a la
verificacién y el testimonio total de las peticiones cumplidas.

27 BAITIN, Mijail M. Problemas de la poética de Dostoievski. México, Fondo de Cultura Econémica.
México. 1986.






