
151De la mujer a la Virgen María: desplazamiento semántico de la figura femenina

TROCADERO (23) 2011 pp. 151-163

De la mujer a la virgen María: desplazamiento 
semántico de la figura femenina

Dilia Flórez Díaz, Nelly García Gavidia y Diana Bohórquez

Universidad de Zulia (Venezuela)

Resumen

En el artículo se presentan los resultados parciales de una investigación sobre 
los cultos patronales católicos a las advocaciones marianas en el occidente venezolano, 
en dos ciudades del país: Maracaibo y Barquisimeto. Se describe, analiza e interpretan 
los cultos a: Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquirá y La Divina Pastora; haciendo 
referencia a las creencias precoloniales, a su origen colonial, y a su resemantización en 
el presente. Se aplica el análisis del discurso a los relatos, cantos y narrativas recogidas 
en la experiencia de campo y se relacionan con las representaciones que de la mujer se 
tienen en ambos lugares. Se concluye que entre los creyentes existe un desplazamiento 
semántico de la mujer o figura femenina a la Virgen-Madre.

Palabras Clave: mujer, femenino, madre, vírgenes, Zulia, Lara, 
Venezuela. 

Abstract 

From woman to Virgin Mary: semantic displacement of the female figure
This article presents the partial results of a research about catholic patronal 

cults, by presenting the case of marian devotions of western Venezuela, specifically 
in two major cities of the country: Maracaibo and Barquisimeto. It describes, analyzes 
and interprets the cult of two virgins: Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquirá y 

DOI: http://dx.doi.org/10.25267/Trocadero.2011.i23.08



152 Dilia Flórez Díaz, Nelly García Gavidia y Diana Bohórquez

La Divina Pastora, by making reference to precolonial beliefs, to its colonial origin, 
and specially to its resemanticization in the present. It applies discourse analysis to the 
stories, chants and narratives about these deities, collected during field work, and also 
it links them up with representations of women observed in both places. This work 
concludes that within the believers there is a semantic displacement from the woman or 
female figure to the Mother-Virgin.

Key words: woman, female, mother, virgins, Zulia, Lara, Venezuela

Introducción 

Durante los procesos de conquista y colonización, como práctica asimiladora y 
proselitista, la Iglesia Católica, adaptó las prácticas y creencias cristiano-católicas a los 
diferentes y nuevos auditorios. Un ejemplo de ello, fue darle prioridad a los cultos a la 
Virgen María, deidad cristiana mediadora entre Dios y los hombres y que tenía todas 
las posibilidades –como de hecho lo fue– de ser asimilada a las deidades amerindias, 
originándose así, en un primer momento, una yuxtaposición de símbolos sagrados que 
se extendió a toda las Américas y que más tarde, en la convivencia, convirtió a la 
Virgen María y sus advocaciones, frecuentemente ligadas a un territorio (barrio, sector, 
localidad, nación, región, país), como uno de los símbolos religiosos más extendido. 
Citemos como ejemplo: a la Virgen de Coromoto, la Virgen del Valle, La Virgen de 
Guadalupe, la Virgen de la Paz, la Virgen de Luján, Nuestra Señora Aparecida, Nuestra 
Señora del Carmen, Nuestra Señora del Pilar, por nombrar algunas. Pudiera pensarse 
que en cada una de estas advocaciones de la “Virgen María” se encuentra presente la 
transmutación de antiguas divinidades femeninas, tal como lo afirmara Octavio Paz1, 
cuando señalaba que… “La Virgen fue y es algo más, y de ahí que haya sobrevivido al 
proyecto histórico de los criollos. La Virgen es el punto de unión de criollos, indios y 
mestizos y ha sido la respuesta a la triple orfandad: la de los indios porque Guadalupe/
Tonantzin es la transfiguración de sus antiguas divinidades femeninas; la de los criollos 
porque la aparición de la Virgen convirtió a Nueva España en una madre más real que 
la de España; la de los mestizos porque la Virgen fue y es la reconciliación con su 
origen y fin de su legitimidad”. 

En los supuestos de los cuales partimos no existe la aceptación a priori de considerar 
que hay una representación universal de la Gran Diosa o Diosa madre, como algunos 
historiadores de las religiones lo señalaron en la segunda mitad del siglo pasado. 
Reconocemos la particularidad histórica y cultural de cada uno de los contextos y la 
dinámica diferenciada de los procesos de cambios culturales que en cada una de las 
regiones se dieron a partir del contacto entre los diversos grupos humanos.  

En el caso de la sociedad venezolana, los resultados de la investigación arqueológica, 
en diferentes regiones del país, nos muestra una gran cantidad de figuras femeninas de 
arcilla  representadas de pie, o en posición sedente sobre las piernas o con ambas manos 

1 PAZ, Octavio. Sor Juana Inés de la Cruz o las Trampas de la Fe. Six Barral. Barcelona, Six Barral, 1982, 
pp. 63-64.



153De la mujer a la Virgen María: desplazamiento semántico de la figura femenina

sobre éstas,  con amplias caderas e indicaciones muy claras de sexo, extremidades 
gruesas (la llamada diosa de Tacarigua, las baubas, o las deidades ctónicas y felinescas). 
“Si llegase a tus manos una de esas estatuillas que dejó en Tacarigua el Arawaco de 
deformado cráneo, palpa… la pomposidad de sus caderas, el estiramiento doloroso 
de su vientre, el enarcamiento angustiado de sus cejas en función de la creación, y 
palpa también,… la menuda fragilidad de sus erguidos senos, apenas insinuados, por 
qué? Porque la mano alfarera quiso decir que aquella madre prosigue siendo virgen o 
proseguirá eternamente siendo madre”2.

Así, reproducciones de caderas, vagina, glúteos, representación de embarazos, 
posición de parto, vienen siendo representaciones que se encuentran plasmadas en los 
diferentes mitos fundacionales y los controles de la producción, ejercidos sobre las 
mujeres. Figuras que además, estarían simbolizando a la mujer en etapa fértil.

También la etnohistoria nos habla de la presencia de deidades femeninas: Yara 
en la región amazónica, Mma entre los wayuu, la madre de las aguas entre los añu de 
la Laguna de Sinamaica, entre otras. Además de algunos mitos y leyendas que han 
persistido y hablan igualmente de “diosas” o “dueñas de los lugares”. En el Archivo 
General de la Nación3, se hace referencia al culto a una deidad femenina que se 
practicaba en la región centro occidental en el siglo XVIII que fue perseguido y atacado 
por las autoridades religiosas y políticas de la época4. En este caso son diosas - madres, 
incorporadas a la cosmogonía nacional.

Por otro lado, desde siglo XIX hasta nuestros días, ha existido una tendencia de la 
Iglesia Católica a promover el culto Mariano, considerada María Virgen como madre y 
esposa por excelencia. En el caso venezolano, el culto mariano se expresa en diversas 
advocaciones de la Virgen asociadas a territorios particulares y que sirvieron de 
mediación en la cristianización de los amerindios, dos ejemplos de ello son la Virgen de 
Coromoto que se le apareció a los indios Coromoto y la Virgen del Rosario del Paraute 
que apareció en el río Paraute a los indígenas que habitaban en su desembocadura en 
el Lago de Maracaibo. 

Actualmente, en el país hay tres vírgenes que convocan y cohesionan a una parte 
importante de la población, sus centros de devoción están ubicados: al este, en la región 
oriental del país,  (Estados Nueva Esparta, Sucre, Monagas y Anzoátegui) es el culto a 
Nuestra Señora del Valle; en la región centro-occidental, Edo. Lara y sus alrededores, 
que es el culto a la Divina Pastora y finalmente, en la región zuliana –región noroccidental 
del país– donde existe la devoción a Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquirá. 

Estos hechos nos han servido de estímulo para indagar sobre: a) la presencia en 
dos de las regiones del país, la centro occidental y la zuliana, de esa figura femenina 
representada como la Virgen - Madre; b) las características que tiene la resemantización 
que en el presente se hace de ésta, en esas dos regiones.  

En el trabajo se describe, analiza e interpretan los cultos a estas dos vírgenes: 
Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquirá y La Divina Pastora; haciendo referencia 
a las creencias precoloniales, a su origen colonial, y sobretodo a su resemantización y 

2 ANTOLINEZ, Gilberto. Hacia el indio y su mundo. Barquisimeto, Universidad Centro Occidental Lisandro 
Alvarado, 1972, p. 26.
3 Archivo General de la Nación (tomos VII/165; VIII/20; XII/94).
4 GARCÍA GAVIDIA, N. Magie, religion et politique dans le culte de Maria Lionza, Le Vénézuela de 1948 
à 1978. Memoire de l’ École des Huates Etudes en Sciences Sociales, Paris. 1980.



154 Dilia Flórez Díaz, Nelly García Gavidia y Diana Bohórquez

desplazamiento en el presente, que va desde la figura femenina hasta la Madre - Virgen. 
Aplicando el análisis del discurso a los relatos, cantos y narrativas recogidas en la 
experiencia de campo sobre estas deidades y relacionándolas con las representaciones 
que de la mujer se tienen en ambos lugares.

I

En Venezuela, así como en casi todos los países iberoamericanos, las representaciones 
simbólicas del panteón católico fueron plenamente aceptadas. La Virgen - María, ha sido 
uno de los miembros privilegiados de dicho panteón con la devoción de los diferentes 
grupos. Esta aceptación estuvo vinculada con el tipo de evangelización que se realizó 
durante la colonia, donde se privilegió la realización de las fiestas patronales. Éstas 
han cumplido diferentes funciones desde entonces: cohesionar a los múltiples grupos 
sociales y étnicos, canalizar los diversos intereses eclesiásticos, políticos y sociales, al 
mismo tiempo, que han servido para restaurar el sentido religioso, de compromiso y 
solidaridad entre los creyentes sin atender su pertenencia a etnia o clase. 

En el caso que nos ocupa, en esta investigación, se trata de cultos con fiestas patronales 
vinculados a dos  deidades  femeninas que en la tradición católica representan a la mujer 
madre y a su caracterización, Virgen María: la Divina Pastora, en Santa Rosa del Cerrito5 
(estado Lara), y de Nuestra Señora de Chiquinquirá en Maracaibo (estado Zulia). En 
los espacios geográficos donde se han desarrollado estas dos devociones la presencia 
indígena de los tiempos precoloniales dejó huella hasta el presente. En el caso de la 
Divina Pastora, toda la región de lo que hoy son los Estados Lara, Yaracuy y Portuguesa 
estuvo habitada por indios ayamanes, ciparicotos, caquetíos, jirajaras, cuibas, achaguas, 
camagos, y gayones6. Y Nuestra Señora de Chiquinquirá es patrona de una región que 
aún hoy tiene presencia indígena: dos grupos de indios de la familia arahuaca (añu y 
wayuu), dos de familia caribe (yu’kpa y xapreria) y uno chibcha (bari). 

El culto y devoción a la Divina Pastora7, fue iniciado en Venezuela por los padres 
capuchinos que vinieron a América y se encargaron de la catequización en la región 
centro -occidental: La Divina Pastora formó parte de las enseñanzas capuchinas en las 
estrategias de la Iglesia Católica para catequizar a los indígenas. Una vez constituido 
el culto a la Divina Pastora en algunos pueblos fundados en territorios misionales de la 
región se les cambió el nombre y comenzó a aparecer el título pastoril de la Virgen. Ese 
fue el caso de Mapubares, fundado en 1693 y al cual los misioneros le dieron por título 
a la Divina Pastora en 1772; de la Divina Pastora de Jobal que fue como denominaron 
al antiguo pueblo de Lagunitas que había sido fundado en 1571; de la Divina Pastora de 
Boconó fundada en 1763 y de la Divina Pastora de Guanare Viejo en 17718. 

5 El pueblo de Santa Rosa del Cerrito fue fundado en Santa Rosa, entre los años de 1670 a 1691 con indios 
gayones. Así consta en una Real Cédula, expedida en Mérida el 6 de Abril de 1691, según Alfredo Jhan.  
6 SUÁREZ, María Matilde/BETHANCOURT, Carmen. La Divina Pastora Patrona de Barquisimeto. 
Caracas, Fundación Bigott, 1996.
7 El culto a la Divina Pastora fue promovido por el sacerdote capuchino Isidoro de Sevilla, en Sevilla. El 
sacerdote a partir de una visión que tuvo, mandó a pintar la imagen de la Virgen –María en su labor de pastora 
y propuso para el culto tres requerimientos: Título de Pastora de las almas, atuendo pastoril y culto público.  
8 CARROCERA, B. “Actuación de los capuchinos en la zona no misional de Venezuela durante el Período 
Hispano” Memoria del  Tercer Congreso Venezolano de Historia Eclesiástica. Caracas, Editorial Arte, 1980. 
pp-73-119. 



155De la mujer a la Virgen María: desplazamiento semántico de la figura femenina

Se cree que el culto a la nueva advocación fue traída a la provincia de Venezuela 
por el Prefecto de la Misión de los llanos, Marcelino de San Vicente en 1706. Este 
sacerdote predicó entre los gayones9 de las sabanas de Bobare y fundó en 1706 el 
pueblo Apostolado de Algaride al norte de Barquisimeto con un grupo de ellos. Al 
cabo de tres años entregó el pueblo al Obispo y éste lo dejó a cargo del doctrinero de 
Santa Rosa, Bartolomé de Salazar y Ruiz a quien se le considera el pacificador de estos 
indígenas.

Alrededor de 1670, ante la imposibilidad de someter a los Gayones10, las poblaciones 
de Quibor, Carora y Nueva Segovia de Barquisimeto solicitaron al Cabildo, que 
convocaran a los misioneros capuchinos para que los pacificaran, éstos habían iniciado 
la misión de los llanos desde 1658. Esta misión fue la que tuvo mayor extensión 
territorial y el mayor número de pueblos; entre ellos, el de Santa Rosa del Cerrito o del 
Cerrillo lugar donde se realiza el culto a la advocación a la Divina Pastora.  

La imagen de la Virgen, en la advocación de Pastora de almas, fue traída de Sevilla 
a Venezuela y por equivocación a Santa Rosa del Cerrito en la década entre 1715 - 24 
y se le ubicó en la iglesia Santa Rosa de Lima. Con el pasar del tiempo se convirtió 
en la Patrona de la ciudad de Barquisimeto y de todo el estado Lara, dando origen así 
a una devoción popular que envuelve a cientos de miles de personas que acuden al 
templo en peregrinación durante todo el año y a su procesión el 14 de enero, cuando se 
conmemoran las fiestas patronales que se realizan desde hace 150 años, y que ha dado 
origen a un fenómeno colectivo difícilmente comparable con otras procesiones que 
tienen lugar en honor a otros miembros del panteón católico en Venezuela.

Para muchos, las primeras manifestaciones de la devoción a La Divina Pastora fueron 
emblemáticas de la gesta de la pacificación definitiva de  los gayones, en el siglo XVIII. 
Dicha imagen se utilizó en las prédicas tanto para los feligreses como para los indígenas. 

9 Una de las más antiguas referencias de los Gayones la hace Nicolás de Federmann, en los relatos de su 
viaje por Venezuela, publicados en su Historia Indiana (tomo II, pp. 181-184), quien los encuentra por 
primera vez en 1530 y los describe como indómitos. De igual manera puede afirmarse que conjuntamente 
con los  ayamanes, capericotos, caquetíos y jirajaras, poblaban los alrededores de los montes y serranías que 
circundaban la ciudad de Barquisimeto, capital actual del estado Lara. Según A. Perera (PERERA Alonso. 
Organización de Pueblos Antiguos de Venezuela, tomo I; Madrid, Imprenta Juan Bravo, 1964).
“La mayor parte fueron dóciles y se prestaron al trabajo en las encomiendas. Pero hubo un grupo que no se 
doblegó a los españoles.()…Ese fue el caso de los gayones. De carácter aguerrido y belicoso, estos indígenas 
perpetraban sin cesar robos en los caminos reales de los alrededores de Barquisimeto, por lo que se fue 
creando un clima de zozobra entre los pobladores [y se les acusaba de] …estorbaban las comunicaciones 
entre Barquisimeto, el Tocuyo y Carora, las cuales tenían que hacerse en caravanas armadas, además varias 
veces intentaron contra Barquisimeto; [se vivían]…períodos de relativa tranquilidad y de recios ataques 
que tenían que refrenarse por las armas”. (tI, 101). De igual manera, el mismo autor cita a los siguientes 
pueblos que se fundaron con Gayones: Humocaro Bajo, Humucaro Alto, Santa Rosa de Sanare,  Santa Rosa 
de Acarigua, Chabasquen, Cerrillo de Santa Rosa, Bobare, etc.… 
10 “Los indios gayones, desde su conquista y la obediencia dada V.M., siempre han sido vasallos de mala 
ley, de ninguna voluntad a los españoles, ni inclinados a más trabajo que a vagar con el arco y flechas por 
los montes buscando caza, para sustentarse, sin haber labranza para mantenerse ni otra granjería. Las 
tierras de su naturaleza son intratables, de montañas y breñas ásperas, que sólo ellos entran…Hoy se hallan 
en las orillas del río de Barquisimeto, tres leguas de la ciudad, agregados a una misión de los religiosos 
capuchinos, que llaman Cerrillo de Santa Rosa, donde se les da pasto espiritual pero sin olvidar su mala 
naturaleza, saliendo a los robos y muerte que ejecutaban antes, aunque no con tantos daños, valiéndose 
de la astucia de recogerse a la misión antes de ser cogidos en los campos” (ARI, Santo Domingo 197 –A; 
citado por  ARELLANO, Fernando, S.J. Una Introducción a la Venezuela Prehispánica. Culturas de las 
Naciones Indígenas Venezolanas. Caracas, Universidad Andrés Bello. 1986). Alfredo Jhann (JHAN Alfredo. 
Los aborígenes del occidente de Venezuela. Tomo II. Caracas, Monte Ávila Editores, 1973), señala que 
probablemente los gayones eran de filiación lingüística chibcha.



156 Dilia Flórez Díaz, Nelly García Gavidia y Diana Bohórquez

“Además, los propios indígenas en permanente movilización, al recorrer montes y 
sabanas, difundieron por toda la jurisdicción de Barquisimeto la noticia de la nueva 
advocación”11. Desde el momento cuando, por equivocación, una escultura de la Divina 
Pastora fue enviada a la Iglesia de  Santa Rosa de Lima en el pueblo de Santa Rosa del 
Cerrito, sacerdotes como el cura doctrinero Sebastián Bernal se dedicaron a promover la 
devoción hacia la Virgen María en su versión pastoril:  La Divina Pastora de las almas.

En el caso de  la narrativa oral que habla del origen de la imagen de Nuestra Señora 
del Rosario de Chiquinquirá, La Chinita, se dice que llegó a Maracaibo procedente de 
Colombia en 1709, era “una tablita que un barco había tirado al mar”, y entre las olas 
sonoras y espumosas del mar “fue empujada a la orilla norte del lago de Maracaibo, 
donde una lavandera la encontró, la recogió, se la llevó para su casa y le dio el uso de 
tapa para una tinaja de agua”12, en ese espacio, a orillas del lago se consumó el milagro. 
El retablo de la “tablita”, era una copia del cuadro del pintor Alonso de Narváez que 
Antonio Santana, jefe español del pueblo de Sutamarchán había mandado a pintar y que 
él mismo, cuando comenzó a deteriorarse, había enviado a su finca de Chiquinquirá 
(Colombia). El primer milagro se produce en 1578, cuando María Ramos, recoge el 
cuadro ya borroso, lo limpia y lo cuelga hasta que seis años después una india cristiana, 
llamada Isabel y su hijo Miguel, descubrieron el cambio que había dado el cuadro, 
estaba en el suelo despidiendo de sí un resplandor que inundaba toda la Capilla.

En Maracaibo (Estado Zulia) el milagro tiene algunas características parecidas: es 
una humilde mujer quien encuentra la imagen y descubre el 18 de noviembre de 1709 el 
resplandor que la “tablita” tenía y como habían aparecido en ella la imagen de la Virgen 
del Rosario de Chiquinquirá con San Antonio y San Andrés a los lados13. El culto a 
esta imagen comienza en una ermita construida en honor a San Juan de Dios, que fue 
luego transformada en capilla para la imagen de la virgen en 1712 -171714. Su culto se 
fue extendiendo, y en 1915 -16 se solicitó a su Santidad Benedicto XV su coronación, 
que se llevó a cabo un año después como patrona de la ciudad. Desde hace 300 años se 
conmemora, el 18 de noviembre la fiesta de Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquirá, 
quien, fue primero la patrona del Saladillo, viejo barrio, donde comenzó a gestarse la 
ciudad de Maracaibo;  formaba parte de su casco central hasta que fue demolido por 
una decisión presidencial en los años setenta para dar paso a la ”modernización” de la 
ciudad; de igual manera, era y sigue siendo el espacio  mítico ya que coincide con el 
lugar donde apareció Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquirá. Más tarde la patrona 
de la ciudad de Maracaibo15 y hoy por hoy, es la patrona de los zulianos16.   

Estas son dos de las experiencias religiosas católicas que convocan a mayor cantidad 
de feligreses. Sus ritos conmemorativos incluyen procesiones y peregrinaciones de 

11 SUÁREZ, María Matilde/BETHANCOURT, Carmen. La Divina Pastora Patrona de Barquisimeto. 
Caracas, Fundación Bigott, 1996, p. 43.
12 BESSON, Juan. Historia del Estado Zulia. Tomo III. Maracaibo, Ediciones Banco Hipotecario del Zulia, 
1973
13 BESSON, Juan. Historia del Estado Zulia. Tomo III. Maracaibo, Ediciones Banco Hipotecario del Zulia, 
1973.
14 En la visita del obispo Martí a Maracaibo en 1774, reseñó que el templo de la ciudad contaba con cinco 
altares, en el altar habían cinco nichos y en el principal estaba ubicada Nuestra Señora del Rosario de 
Chinquiquirá.
15 Capital del Estado Zulia y segunda ciudad en importancia del país.  
16 Los zulianos es el toponímico de los nacidos en el Estado Zulia, entidad federal situada en la región 
noroccidental de Venezuela, con 63.100 Km², la mayor extensión de la depresión del Lago de Maracaibo. 



157De la mujer a la Virgen María: desplazamiento semántico de la figura femenina

las imágenes a los diversos municipios de cada uno de los Estados. En el caso del 
Estado Lara la peregrinación va desde el 14 de enero –día central de su celebración–  
hasta el sábado anterior al domingo de Ramos y en el Estado Zulia, la peregrinación 
se inicia el último sábado de octubre e incluye procesiones a las parroquias y a los 
municipios, incluidos los lacustres, llega a su santuario días antes del día central de 
su conmemoración (18 de noviembre), la cual se extiende hasta el primer sábado de 
diciembre que se celebra “el día de la aurora” y la imagen regresa a su sitio en el altar 
de la Basílica.

A partir de las entrevistas realizadas a los devotos, es posible inferir que la 
focalización de esas prácticas y creencias son las dos advocaciones. El fervor hacia 
ellas y su acercamiento: a “Ella”, la divina “Madre” y a las representaciones visibles 
(imágenes, cuadros, estampitas, oraciones, rosarios, otras), a las que le ofrecen y elevan 
algunas plegarias, oraciones, cantos, poesías, gaitas17, misas, novenarios, rosarios, 
flores, promesas, visitas a las iglesias que son consideradas los santuarios, así como 
también a aquellas iglesias donde las imágenes pernoctan.

 Como consecuencia de los milagros y promesas, se llega a establecer una relación 
personal y profunda del devoto con la Virgen, que se verbaliza en la palabra de la “fe”, 
entendida ésta como confianza; como saber que se puede contar con “ella” y que no 
le va a fallar, sobre todo en los momentos difíciles. Tal fe se vive especialmente en el 
terreno de los sentimientos y se expresa en los dones que ofrece el devoto como: rezar, 
ofrecer misas, pagar promesas, ir descalzo ya sea a la misa o a la procesión, vestirse 
de Nazareno y/o pastora, en el caso de la Divina Pastora, con manta wayuu18 en el caso 
de Nuestra Señora de la Chiquinquirá. También hacen peticiones como pedir por la 
salud, encontrar trabajo, por mencionar algunas. Las principales razones que exponen 
para explicar el porqué de su fervor y el asistir todos los años a visitarlas en las fiestas 
patronales, son las siguientes:

a) por ser “marianos de verdad, verdad”: así como la socialización familiar o grupal 
modela al individuo, así también la socialización religiosa en la familia o en el 
pueblo modela al individuo más que la catequesis. Al preguntarle a los creyentes 
responden: “es la religión de mis padres, crecí en ella y porque desde la niñez la 
`Divina Pastora’ y/o ‘La Chinita´, han estado en nuestras casas, es nuestra patrona”. 
Es decir,  la espiritualidad católica surgió en el seno del hogar y las siguientes 
generaciones han crecido con esa vivencia. Reinterpretación que han hecho a partir 
de su experiencia histórica en la “Iglesia de mis padres”.

b) por los “milagros”: porque ‘se tiene fe’ y siempre son milagrosas. El “milagro” 
como un “hecho” extraordinario. Éste es para los devotos no sólo la posibilidad de 
satisfacer las necesidades imposibles de la cotidianidad, sino también como un signo 

17 La gaita zuliana es un género musical que nace con las inquietudes republicanas en las primeras décadas 
del siglo XIX. En sus orígenes, se mezclaron cánticos religiosos y dicembrinos acompañados por la percusión 
de las tamboras, el furro (un derivado de la Zambomba), las maracas, la charrasca y el cuatro (guitarra de 
cuatro cuerdas). Se escribe en compás de 2/4 con trecillo de corcheas. Su estructura literaria esta conformada 
de versos octosílabos. Son tres versos y un estribillo. Hoy por hoy es uno de los géneros musicales particulares 
de la región zuliana.
18 La manta es el vestido que utilizan las mujeres wayuu, generalmente es una bata de algodón larga y 
enteriza, recogida debajo del busto.



158 Dilia Flórez Díaz, Nelly García Gavidia y Diana Bohórquez

de bondad y de poder y el descubrimiento de un mundo trascendente o como ‘otro 
mundo’; es decir, un verdadero acto sagrado, por tener carácter numinoso. Esto es, 
la irrupción “milagrosa” en la vida de los devotos que deja profunda huella.

c) solidaridad social: tanto la “Divina Pastora” como “Nuestra Señora del Rosario de 
Chiquinquirá” (la Chinita), son símbolos de la vieja solidaridad de los pueblos, 
manifestación que se hace presente en la devoción y en las nuevas solidaridades en 
la ciudad: la celebración de las “fiestas”.

d) otro aspecto observado son las promesas: éstas no son sólo un pacto de reciprocidad 
con las deidades de darles algo a cambio de lo que se le pide, sino también un 
compromiso de honor al ofrecerles “algo” sin pedirle nada a cambio. En la 
observación que se realizó dentro de las respectivas iglesias (Santa Rosa de Lima 
y La Basílica Menor de San Juan de Dios y Nuestra Señora de Chiquinquirá), los 
participantes llevan velas, flores, escuchan misas, comulgan, rezan el rosario, se la 
pasan todo el día en la iglesia, asisten a la procesión, pero nunca dicen el porqué 
lo hacen. Sólo algunos comunican “si prometo, debo cumplir lo prometido”. Sin 
embargo, la “promesa” es en la mayoría de los casos la aplicación al terreno religioso 
de la reciprocidad que constituye el lenguaje específico de expresar un compromiso 
personal completamente desinteresado hacia la deidad.

II

Cuando grupos humanos diferentes se ponen en contacto –sea cual sea la causa– 
se generan relaciones interétnicas, donde casi siempre se ponen en duda o flaquean 
la estabilidad y coherencia de los sistemas simbólicos correspondientes a los grupos 
implicados en la relación. En muchos casos elementos procedentes del sistema 
simbólico originario son rechazados, en otros son integrados, adaptados, reinterpretados 
o recreados, para preservar algo del sistema simbólico básico y fundamental. Esto 
trae como consecuencia, el tránsito de los códigos simbólicos entre los grupos y la 
reubicación de éstos en posiciones diversas. 

En el caso que nos ocupa, estos dos cultos a la Virgen María, en dos advocaciones 
diferentes y asumida por sus creyentes como código identitario particular de cada una 
de las regiones, son resultado de procesos de relaciones interétnicas. Sea por razones 
históricas, por yuxtaposición de aspectos mitológicos, por sincretismo19 o por la 
diversidad de cultos a ese principio femenino, así como a la proliferación  de imágenes 
que representan a la “madre humana” de la fecundidad que ha estado presente en la 

19 Entendemos por procesos sincréticos “la formación, a partir de dos sistemas religiosos, de otro nuevo, 
cuyas creencias, ritos, formas de organización y normas éticas son producto del interacción dialéctica de 
los dos sistemas en contacto. El resultado de esa interacción dialéctica en los diferentes niveles del nuevo 
sistema religioso será, ya la “persistencia” de determinados elementos con su misma forma y significado, 
ya su pérdida total, ya la “síntesis” de otros elementos con sus similares de la otra religión, ya, finalmente, 
“la reinterpretación de otros elementos”. De estos cuatro procesos (persistencia, pérdida, síntesis y 
reinterpretación), el último ha merecido mayor atención de parte de los antropólogos”. (Marzal Manuel; 
“Sincretismo y mundo andino: un puente con el otro” En PORTILLA, Miguel (eds.). De Palabra y obra en 
el nuevo mundo. 3.- La formación del otro. Madrid,  Siglo XXI editores y La Junta de Extremadura, 1993, p. 
234. La reinterpretación puede ser definida no sólo como el proceso por el cual los antiguos significados se 
adscriben a los nuevos elementos o mediante el cual los valores nuevos cambian la significación cultural de 
las viejas formas, sino también cuando se le añaden nuevos significados. 



159De la mujer a la Virgen María: desplazamiento semántico de la figura femenina

figura de la “Gran Madre”. En este sentido los creyentes entienden la maternidad como 
una vinculación de los devoto-creyentes con la Virgen María por ser madre de “Cristo” 
y madre de ellos. 

En estos dos espacios geográficos, las advocaciones de la Virgen - Madre pudieran 
entenderse como una resignificación de viejos códigos simbólicos de las deidades  
precolombinas a la fertilidad, pero llegó la Cruz conquistadora y misionera: “El pueblo 
que andaba a oscuras vio la luz grande… una luz brilló sobre ellos”20, y en dicha luz 
estaba representada la “Madre”. Hay diferentes versiones y razones manifestadas por 
los creyentes-católicos-devotos para que estas deidades se hayan anclado dentro de 
dichos contextos y en el corazón de sus habitantes; en palabras de Alfonso Reyes21, “Un 
pueblo se salva cuando logra vislumbrar el mensaje que ha traído al mundo, cuando 
logra electrizarse hacia un polo, bien sea real o imaginario, porque de lo uno y lo 
otro está tramada la vida. La creación no es un juego ocioso. Todo hecho esconde una 
secreta elocuencia, y hay que apretarlo con presión para que suelte su jugo jeroglífico. 
¡En busca del alma nacional!”.

Búsqueda  centrada en dos aspectos, el primero en la necesidad de “creer en algo” 
diferente por haber perdido o  haber sido arrebatadas sus tradiciones, sus valores y lo 
ofrecido no llena el vacío dejado, lo cual constituye un buen modelo de opio moderno. 
El otro aspecto, es que hubo sin lugar a dudas, relaciones de contacto entre las diferentes 
culturas: amerindias, española y africanas, en todas ellas había presencia de deidades 
femeninas. No olvidemos que la presencia de Diosas Madres aparecen altamente 
desarrolladas desde el Neolítico, por lo que se considera que la forma femenina es la 
más antigua; con lo que se descubre y ofrece una simbólica matricial de re-nacimiento, 
re-generación o vuelta a la vida.

La construcción del mito acerca de la virginidad de María y la exaltación de su 
maternidad divina, tiene una vinculación con los cultos dedicados a las Diosas y, 
particularmente, al de Artemisa (Diana), que representaba la amalgama de elementos 
religiosos persas y greco-romanos y en América, por qué no indígenas; probablemente, 
por esa razón, se ha hecho tan popular. De allí que se suele interpretar como la gran 
magia del “embarazo” o como magia de la “fertilidad-fecundidad” como elemento 
simbólico que la lleva a engendrar sin esposo. Desde esta perspectiva, “María” es la 
resignificación de la maternidad que se evidencia en el pronunciamiento de sus palabras 
proféticas en el Magnificat22 “Mi alma alaba la grandeza del Señor/ mi espíritu se alegra 
en Dios mi Salvador./ Porque Dios ha puesto sus ojos en mí, su humilde esclava,/ y 
desde ahora siempre me llamarán dichosa;/ porque el Todopoderoso ha hecho en mí 
grandes cosas./¡Santo sea su Nombre!”. 

Ahora, visto también desde los mitos amerindios ya sea el mito chibcha de la diosa 
“Bachue”, que narra como la diosa hizo resplandecer la tierra, emergió de la laguna de 
Iguaque sacando consigo a su hijo, con quien bajó a la serranía, para posteriormente 
construir viviendas y  fundar pueblos; cuando el niño creció se casó con él y llenó de 
gente la tierra. O los mitos wayuu donde la presencia de la mujer se expresa de diversas 

20 Is. 9,1. La Biblia. Bogotá, Sociedad Bíblicas Unidas, 1994. 
21 REYES, Alfonso. Carta de Alfonso Reyes en La Tierra del Faisán y del Venado, México, Edición Costa-
Amic, 1974, p. 9.
22 Lucas. 1. 46-49. La Biblia. Bogotá,  Sociedad Bíblicas Unidas, 1994.



160 Dilia Flórez Díaz, Nelly García Gavidia y Diana Bohórquez

maneras: a) en el mito de Mma, la tierra, preñada por Juya, la lluvia, de donde nacieron 
los wayuu;  b) el de Wolunka, la mujer primigenia, cuya vagina dentada no permitía a 
los hombres unirse con ella y procrear a los wayuu, hasta que una pareja de hermanos 
le flechan la vulva tumbándole los dientes y haciéndola sangrar cuando se baña en la 
laguna de Wotkasainru, en la Alta Guajira,. De ahí el origen de la menstruación de las 
mujeres y el inicio del aprovechamiento de su capacidad procreadora; c) en el mito de 
las jóvenes que en el cerro de Makuira son enseñadas por las hembras de los animales a 
tejer los diseños de la fecundidad de la tierra y a cantar el fuego de sus ancestros.  

En estos casos podemos observar arquetipos: el de la mujer madre y la mujer-
amante-madre, dedicadas a la procreación. En todas estas narraciones míticas se 
focaliza el símbolo de la fuerza de la fecundidad y de fertilización. Es decir el principio 
húmedo de la vida. De tal manera que “...el alumbramiento y el parto son las versiones 
microcósmicas de un acto ejemplar ejecutado por la tierra”;  la madre humana no 
hace sino imitar o repetir este acto primordial de la aparición de la Vida en el seno 
de la tierra. En este sentido, aun cuando se desconozca acerca de la fisiología del 
esperma y el óvulo, está presente el proceso de la fecundación; la esperma era una 
semilla, como la de Onán23, que desparrama la suya, según la Biblia. La vagina era la 
tierra que la incubaba. La fertilidad de la mujer, era equiparada con la tierra, donde la 
semilla es alimentada, crece y da frutos. En este sentido, la fertilidad misma confería 
cierto contacto milagroso y divino, como aún algunos lo ven reflejado en el rostro de 
cualquier mujer embarazada. De manera tal,  que todo el misterio de “María” reposa 
en una palabra: “SÍ” y fue a través de esta expresión afirmativa que se convirtió en  
“Madre”. Y es así como desde la modernidad, la mujer “María” se ha hecho partidaria 
a la vez de la vida y de la libertad de elección.

III

Estas imágenes, en aquellos lugares donde se les rinde culto, se han convertido 
en un símbolo, no sólo religioso sino parental e identitario. La distancia intrapersonal 
en la transacción cotidiana de los actores ordena simbólicamente su mundo interior, 
pero como factor para expresar lo que ven y lo que sienten en su interioridad, 
necesitan del aspecto creativo del lenguaje y esto sólo lo podrán expresar a partir del 
habla para comunicar el o los eventos estructurados, que involucran la reciprocidad. 
Es decir, la participación mutua entre el yo/tú. Pero el elemento vital a todas estas 
aproximaciones es el paso desde la focalización en el texto hasta la focalización en el 
evento comunicativo. El texto tanto oral como escrito, permite conocer las relaciones 
establecidas entre el yo (creyente)/tú (el otro con quien se habla) como aspectos de 
base en la interacción24. La cual puede resumirse en tres acciones: desear, comunicar y 
participar. Este yo-tú viene siendo la clave del nivel de acción que no pueden definirse, 
sino en relación con el discurso (lo expresado), en correspondencia con una temática 
que los antecede y determina, pero que a su vez, lo centraliza en el fervor, prácticas y 
creencias acerca de la  Divina Pastora en Santa Rosa del Cerrito en el estado Lara y 

23 Gn. 38.9. Idem.
24 BAJTÍN, Mijail M. Problemas de la poética de Dostoievski. México, Fondo de Cultura Económica, 
1986.



161De la mujer a la Virgen María: desplazamiento semántico de la figura femenina

Nuestra Señora del Rosario de Chiquinquirá (China, Chinita, Chinata) en Maracaibo 
estado Zulia. Deidades que son concebidas como expresión histórica e identitarias, 
como representación del sí mismo.

La competencia textual de las narraciones de los creyentes está centrada en la 
capacidad de captar o asignar coherencia a sus expresiones, independientemente de la 
forma lingüística en que se presenten, ya que el hablante tiene su propia competencia. 
En estas creencias, el misterio de lo femenino y de la vida se convierte en símbolo y 
se podría interpretar como el símbolo del retorno, de la llegada y de la partida,  del 
nacimiento y de la muerte, la ascensión y la decadencia, la aparición y la desaparición. 
Esto podría significar el gran misterio de fuerzas sobrenaturales e inexplicables que 
lleva a los devotos a expresar lo que ellos experimentan ante la presencia de estas dos 
deidades:

“¡Siento alegría,…y la visito Yo siento que ella es un símbolo de 
Barquisimeto. Y si yo me voy por algún motivo de aquí me llevaría a la 
Divina Pastora” (Rosa Castro; Barquisimeto, 03/04/09).

“Soy muy creyente. Es nuestra patrona, nuestra madre. Hace 31 años 
que le tengo mucha fe. La veo con mucho amor. La veo como ‘Madre’ 
que me salvó la vida. Vengo por mi salud y la de todos. Es algo especial 
aquí adentro” (Rosa García; Agua Grande, 14/01/2008).

“La Divina Pastora es para nosotros lo más grande que podemos 
tener. Es la madre y lo domina todo. Cada día nos sentimos más apegados 
a Ella. Yo le pido por mi salud. Es lo más grande en esta población”. 
(Mercedes Yánez, Santa Rosa del Cerrito; 11/01/2008).

“Estaba enfermo y en mi recuperación asumí la fe mariana y la 
presencia de la Madre Todopoderosa y mi madre terrenal fue vital en 
mi curación; eso fue un abrazo que ambas se dieron y me ayudó a sanar 
rápido. La Virgen de Chiquinquirá me curó” (Omar Paz; noviembre 
2007).

“Siento de verdad que la Virgen de Chiquinquirá nos hizo un gran 
milagro…Nuestra devoción viene desde hace muchos años, yo le tengo a 
la Virgen un altar en la entrada de mi casa, y siempre que puedo viajo a 
Maracaibo a visitarla” (Carlos Martínez; octubre 2008).  

“En el octavo round perdí el dominio de la pelea, estaba desconcertado, 
me encomendé a la Chinita, prometiéndole un guantecito de oro si ganaba, 
me recuperé y gané la pelea” (Lorenzo Parra; 6 de diciembre 2007).

En consecuencia, en esa vinculación con el pasado y con el presente, el creyente 
trae a su memoria eventos o narrativas acerca de sucesos acaecidos en su cotidianidad25, 
para ello establecen relaciones, detallan lo que han vivido, aportan conocimientos 
compartidos y pueden desplazarse a partir del pasado, volver al presente y proyectarse al 
futuro. Es decir,  pueden, expresar los contenidos en la  medida en que el relato contado 
avance en un tiempo determinado dándole la debida coherencia y conformación a la 
trama en lo referente a los sucesos vividos.

25 RICOEUR, Pual.Tiempo y Narración II. Siglo XXI editores. México. 1984. 



162 Dilia Flórez Díaz, Nelly García Gavidia y Diana Bohórquez

En la resemantización de estas figuras religiosas en el mundo de la Venezuela de 
hoy, sigue estando presente “el ser madre” como uno de los valores. Allí existe una 
tendencia a la matrifocalidad: “…es tanto un patrón cultural como una respuesta  
también, en caso de ser necesario, al decaimiento y privación de los hombres de menos 
recursos y acceso positivo a los dominios políticos y administrativos de la sociedad; en 
consecuencia, con un rol menos efectivo y de mayor dificultad y privación en el ámbito 
doméstico.”26. Esta noción describe el rol fundamental que la mujer, ya sea la madre, 
la hermana, la abuela, la madrina, la tía, la esposa y/o compañera tienen, sin atender 
a clase social determinada. Ella se convierte en el centro del  grupo doméstico; lo que 
permite que tengan cierta autoridad y libertad registrada. Es ella la que prácticamente 
ejerce la autoridad de aprobación decisiva entre la descendencia. Esta situación es 
consecuencia de que más del 42% de la población venezolana proceden de familias 
monoparentales, constituidas por mujeres solas que ejercen el doble rol de padre y 
madre a la vez; lo que produce un vínculo con lo materno como figura fundante que en 
casi todas las regiones del país, se traduce en la divinización de la Virgen – María que 
se convierte en un referente identitario, donde se vinculan símbolos, tanto de la madre 
celestial como de la madre terrenal. La madre temporal así como la Virgen María, en 
estas dos advocaciones cuidan, protegen, nutren, aman, perdonan, se sacrifican por… 
etc. Los siguientes discursos son un ejemplo de dicha situación: 

- “No hay dolor ni decepción que la existencia descuadre cuando se 
tiene una madre que nos da consolación. Es como si el corazón de la 
virgen nos hablara cuando sonríe su cara y nos da su bendición.

Cuando habla mamá el patio florece cada planta crece como si 
tuviese mas luz y humedad refresca la ciudad  sus ramas de vida los 
pájaros anidan el dolor se olvida pues la vieja está. Cuando habla mamá 
el amor nos canta desde su garganta un arrullo de cuna y un himno de 
paz parece que nos da su consejo amado  el inmaculado y noble corazón 
de la Chiquinquirá”. (Gaita: Cuando habla mamá. Letra y Música Víctor 
Hugo Márquez).

- “Chinata lo que yo anhelo es tu dulce bendición y le des la redención 
a este país que queremos para que juntos logremos la paz, la alianza y la 
unión”. (Gaita: Con el alma emocionada. Letra y Música Neguito Borjas. 
Canta Danelo Badell y Neguito Borjas).

-“Estoy recién operado del corazón… fue una operación de corazón 
y muy riesgosa…Yo tengo un gran fe y le pido a mi madre, madre de 
Dios y mía la Divina Pastora me ayude a salir de esta situación…Yo se 
que la Divina Pastora me sacará de esto. Nosotros somos una familia 
como toda familia venezolana: unida pero a veces con algún problemita, 
pero todos unidos salimos adelante.. Y hoy también con los problemas 
nuestros y de toda Venezuela…unidos vamos a salir… yo me debo a 
mi tierra a mi patria chica de Barquisimeto y a mi patrona la Divina 
Pastora”. (Jesús Maurice, Barquisimeto 11/01/08).

26 LÓPEZ-SANZ, Rafael. Parentesco, etnia y clase social en la sociedad venezolana. Caracas, Edit. U.C.V. 
CDCH, 1993, p. 178.



163De la mujer a la Virgen María: desplazamiento semántico de la figura femenina

- “Para nosotros es Todo. Para nosotros es la virgen y nuestra 
madre, aquí en Santa Rosa es difícil conseguir un santarroseño que 
jamás le haya pedido un favor a la Divina Pastora y que no se le haya 
concedido. La consideramos como una virgen sumamente milagrosa; 
tenemos siempre la fe depositada en ella y por supuesto la adoración 
que le tenemos como una madre espiritual. Pues como le venía diciendo 
la Divina pastora es nuestra madre, nuestra guía la esperanza” (Óscar 
Arena, Barquisimeto; 03/04/09).

En estas narrativas los creyentes-devotos en forma oral así como otras, escritas o 
cantadas (gaitas) promueven un relación parental que les vincula con las deidades. Ese 
yo/tú, está fundamentado por la presencia del lenguaje. De tal manera que los devotos 
cuentan su historia, la viven, la sustentan y la recuerdan. Cada uno en su singularidad 
es un <<yo-aquí-ahora>> que han ido construyendo en el transcurso de su cotidianidad, 
en su espacio de “estar aquí” que es su ser histórico y que lo lleva a contar sus vivencias 
por ser “sujetos de dicho discurso con significado directo donde cada elemento de la 
forma está impregnado de valoraciones sociales vivas”27

- “Para nosotros los zulianos y los gaiteros es un privilegio y un 
honor cantarle a la Chinita, más yo que soy mariano por convicción y 
cercanía, y ella es el amor de mis amores, es la elevación total, el clímax 
total de satisfacción, de espiritualidad, de gozo”  (Gustavo Aguado, 
22/11/08)

- “Ella significa para mi la presencia de Dios, de Jesucristo. Yo la 
veo con mucho amor y entusiasmo y la veo como madre que me salvó la 
vida”. (Oscar Vargas, 11/01/2008)

-“Madre solo hay una que merece la fortuna de toda la humanidad 
Madre es sol y luna como ella ninguna pureza amor y bondad” (Gaita: 
La Madre de Cardenales del Éxito).

El desplazamiento semántico de la figura femenina en estos casos tiene un doble 
sentido: de la Virgen, en sus dos advocaciones –a la madre terrenal y de ésta a la 
Virgen–. Las madres son hacedores de todo, son “perfectas” y en la soledad del ejercicio 
de su maternidad-paternidad le otorgan al padre ausente un poder simbólico y la Virgen 
María es Todopoderosa, se le pide y encomienda la vida así como el perdón de los 
pecados.  En el contenido de los discursos citados se detecta cuán importante es para 
los creyentes el grado de efectividad hacia la “Madre” imaginada y a la madre terrenal, 
y a la vez, se observa la exigencia de dar a conocer la presencia concreta en cuanto a la 
verificación y el testimonio total de las peticiones cumplidas. 

27 BAJTÍN, Mijail M. Problemas de la poética de Dostoievski. México, Fondo de Cultura Económica. 
México. 1986.




